

تأليفت حِجْمَة طَاهِرً لِلكَوْعِثِ لَكِيْتِ

الجزءالرابع

مَعْ الْيُ لَكُرُنِي رَبِي مِنْكُ نِهُ وَهِيلُ مَعْ الْيُ لَكُرُنِي رَبِحِبُرُلُولِلاكُ بِهِ وَهِيلُ







## الآيات المكنوبة على حز امر الكعبة المشرفة

نذكر هنا نوعين مما يكتب على حزام الكعبة المشرفة بخيوط من الذهب الحالص: فالنوع الأول ما كان يكتب قبل نصف قرن تقريباً ، والنوع الثاني مما كتب في عصرنا أي في سنة (١٣٨٧) فالكتابة على حزام الكعبة المشرفة من النوع الأول قال عنه الغازي في تاريخه عند الكلام على كسوة الكعبة والكتابة التي على حزامها ما نصه:

ثم يوضع على محيط البيت المعظم فوق هذه الستائر فيما دون ثلثها الأعلى حزام مركب من أربع قطع مصنوعة من المحيش المذهب (مكتوب فيه من الجهة الشرقية التي فيها باب الكعبة) بسم الله الرحمن الرحيم. ﴿وَإِذَ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطائفين والعاكفين والركع السحود ﴾ ، ﴿وَإِذَ يَرْفُع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ﴿ ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم ﴾.

(ومكتوب في الجهة التي تليها من جهة الحجر الأسود) بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلُ صدق الله فاتبعوا ملة إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين ﴿ إِنَّ أُولَ بِيتَ وضع للناس للذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين ﴿ فيه آيات بينات مقام إبراهيم ﴾ ، بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئاً وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السحود ﴿ وأذن في الناس بالحج يلوك رحالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ﴾ .

(ومكتوب في الجهة المقابلة للمقام المالكي) ﴿ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم ا لله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البـــائس الفقير ۞ ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق﴾.

(ومكتوب في الجهة الرابعة وهي التي بها الميزاب) في أيام دولة مولانا السلطان الأعظم ملك ملوك العرب والعجم السلطان محمد الخامس خان ابن السلطان عبدالحميد خان بن السلطان عبدالحميد خان بن السلطان أحمد خان بن السلطان أجمد خان بن السلطان إبراهيم خان بن السلطان مراد خان بن السلطان عثمان خان خلد الله ملكه . انتهى من تاريخ الغازي .

والنوع الثاني، مما كتب (على الحزام) في عصرنا أي في سنة ١٣٨٧هــ وهــو ما يأتي:

من الجهة الشرقية التي فيها الباب: ﴿وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطائفين والعاكفين والركع السجود﴾، ﴿وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ﴿ ربنا واجعلنا مسلمين لـك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم﴾.

وتحت هذا مكتوب في سطر واحد في وسط الثوب: تم صنع هذه الكسوة بالجمهورية العربية المتحدة في عهد الرئيس جمال عبدالناصر وأهديت إلى الكعبة المشرفة في عهد خادم الحرمين الشريفين سعود بن عبدالعزيز آل سعود ملك المملكة العربية السعودية سنة ١٣٧٧هـ.

ومكتوب من الجهة الشمالية فيما بين الركنين: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلَ صَلَى الله فَاتَبَعُوا مَلَة إِبْرَاهِيمَ حَنِفًا وما كان من المشركين ﴿ إِن أُول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركا وهدى للعالمين ﴿ فَيه آيات بينات مقام إبراهيم ومن دخله كان آمناً و لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ومن كفر فإن الله غني عن العالمين ﴿ قُل يَا أَهُلِ الْكَتَابِ لَم تَكْفَرُونَ بِآياتِ الله والله شهيد على ما تعملون ﴾ .

#### ومكتوب على الحزام من الجهة الغربية:

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئاً وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود ﴿ وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ﴿ ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير ﴿ ثم ليقضوا تفثهم ﴾ .

ومكتوب عليه من الجهة الشمالية من جهة حجر إسماعيل:

﴿ وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق ﴾ . بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فـلا رفـث ولا فسـوق ولا حـدال في الحـج وما تفعلوا من خير يعلمه الله ﴾ . يا حنان يا منان يـا ديـان يـا سبحان . بسـم الله الرحمن الرحيم ﴿وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى ﴾ .

واعلم بأنه قد حرت العادة ذكر اسم ملك مصر الذي أهديت الكسوة إلى الكعبة المشرفة في عهده على ستارة الكعبة المشرفة في الجهة الشرقية أي فوق بابها، وفي عصرنا الحاضر حيث تصنع كسوة الكعبة المشرفة بمكة المكرمة يكتب اسم ملك المملكة العربية السعودية على الكسوة.

انظر: صورة رقم ١٠١، حزء من حزام الكعبة المشرفة وتظهر فيه بعض الآيات القرآنية.

هذا وقد صنعت كسوة الكعبة المشرفة بمكة المكرمة لأول مرة في سنة ١٣٤٦ هجرية واستمر صنعها بمكة بضع سنوات فلما تحسنت العلاقات بين المملكة العربية السعودية والحكومة المصرية أقفل المصنع بمكة لتعهد الحكومة المصرية بإرسال الكسوة كالعادة المتبعة ثم حصل سوء التفاهم بين الحكومتين أيضاً فانقطع إرسال الكسوة من قبل الحكومة المصرية وفتحت الحكومة السعودية مصنع الكسوة بمكة مرة ثانية في سنة ١٣٨٧ه. واستمر ذلك إلى عامنا هذا أي سنة ١٣٨٧ه. ولقد نجح مصنع الكسوة بمكة بعناية وإحلاص سعادة السيد أحمد بحاهد وكيل وزارة الحج والأوقاف. فلقد أبدى جهوداً حبّارة وعناية فائقة في النهضة بهذا المصنع الفريد، زاده الله تعالى توفيقاً ونجاحاً آمين.

أصلح الله تعالى أحوال المسلمين ونصرهم على أعداء الدين آمين. وقد جاء في تاريخ الحجاز للشيخ حسين محمد نصيف رحمه الله تعالى أن المرحوم الملك عبدالعزيز آل سعود لما أخذ الحجاز ودخل مكة في عام (١٣٤٣هـ) أمر بصنع كسوة الكعبة المشرفة في أجياد وصنعت بها وأرسلت إلى مكة فكسيت بها الكعبة وذلك لوجود الحصار والحرب بينه وبين الشريف الحسين ملك الحجاز الأسبق رحمهما الله تعالى ، وعدم تمكن الحكومة المصرية من إرسال الكسوة تلك السنة .

## كثابته أسما. الملوك في كسوة الكعبة

تقدم الكلام على أن أول من كسا الكعبة المشرفة أسعد الحميري وهو تبع، كساها الأنطاع والوصائل من ثياب حبرة من عصب اليمن، ثم تبعه الناس في كسوتها في الجاهلية والإسلام، فكانت تكسى بمختلف الأكسية كالحصير والليف والملاءة والوصائل والأنطاع والحبرات والقباطي والخز والديباج.

ومن المعلوم أن صناعة كسوتها كانت في رقي وتقدم حسب تدرج الناس في المدنية والحضارة إلى أن وصلت في عصرنا الحاضر بهذا الشكل الجميل . ولم تكن في الكسوة نقوش ولا كتابة مطلقاً في العصور الأولى لعدم تقدم الصناعات وقلة معرفة الناس للكتابة ، حتى أواخر القرن الثاني للهجرة ، فإنه بعد هذا العصر بدأ الناس يكتبون على كسوة الكعبة المشرفة أسماء الآمرين بكسوتها . ولنذكر بعض ما ورد عن ذلك في التاريخ :

فقد قال صاحب تاريخ الكعبة المعظمة: حاء في الرحلة الحجازية نقلاً عن الفاكهي في أخبار مكة أنه قال: رأيت كسوة مما يلي الركن الغربي من الكعبة مكتوباً عليها " مما أمر به السري بن الحكم وعبدالعزيز بن الوزير الجرومي بأمر الفضل بن سهل ذي الرآستين، وطاهر بن الحسين، سنة سبع وتسعين ومائة " ... أي من الهجرة .

قال: ورأيت شقة من قباطي مصر في وسطها مكتوباً في أركانها بخط رقيـق أسود "مما أمر به أمير المؤمنين المأمون سنة ست وماتتين".

قال: ورأيت كسوة من كساوي المهدي مكتوباً عليها "بسم الله بركة من الله بركة من الله الله الله بكا أمر به إسماعيل بن الله لعبد الله المهدي محمد أمير المؤمنين أطال الله بقاءه ، مما أمر به إسماعيل بن إبراهيم أن يصنع من طراز تنيس على يد الحكم بن عبيد . اثنين وستين ومائة" .

قال: ورأيت كسوة من قباطي مصر مكتوباً عليها "مما أمر به عبدا لله المهـدي محمد أمير المؤمنين أصلحه الله محمد بن سليمان أن يصنع من طراز تنيس كسوة الكعبة ، على يد الخطاب بن سلمة عامله . سنة تسع وخمسين ومائة" .

قال: ورأيت أيضاً كسوة لهارون الرشيد من قباطي مصر مكتوباً عليها: "بسم الله بركة من الله للخليفة الرشيد عبدالله هارون أمير المؤمنين أكرمه الله، مما أمر به الفضل بن الربيع أن يعمل من طراز تونة. سنة تسعين ومائة". اله.

قال البتنوني صاحب كتاب "الرحلة الحجازية" : ومن أعمال تنيس قرية يقــال لها "تونة" كانت تصنع بها كسوة الكعبة أحياناً . اهـ .

ولقد بعث أبو السرايا من الكوفة كسوتين من قز رقيق إحداهما صفراء والأحرى بيضاء كسيت بهما الكعبة في أول المحرم سنة مائتين من الهجرة كتب على كل منهما ما يأتي "بسم الله الرحمن الرحيم، وصلى الله على سيدنا محمد

ذلك في عصر السلطان محمد رشاد الخـامس العثمـاني . اهـ . والسـلطان المذكـور توفي بعد سنة الف وثلاثمائة وثلاث وثلاثين من الهجرة .

انتهى كل ذلك باختصار من كتاب "تاريخ الكعبة المعظمة" .

هذا ولا يزال تكتب أسماء الملوك على كسوة الكعبة الشريفة إلى زمانسا وعصرنا، ولما استولى جلالة الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود رحمه الله تعالى على الحجاز ولم تأت الكسوة من مصر حسب العادة لبعض الأسباب، أمر جلالته بصنع الكسوة في نفس مكة المكرمة فنسجوها بها وكتبوا اسم جلالته عليها من الجهة الشمالية أي من جهة حجر إسماعيل عليه الصلاة والسلام، وكتبوا في الجهات الأخرى الآيات القرآنية، وهذا ما كتب على الكسوة من الجهة الشمالية "هذه الكسوة صنعت في مكة المباركة المعظمة بأمر خادم الحرسين الشريفن جلالة الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود ملك المملكة العربية السعودية أيده الله تعالى بنصره سنة ألف وثلاثمائة وست وأربعين هجرية على صاحبها أفضل التحية وأتم التسليم".

ثم لما حصل الاتفاق بين المملكتين "المصرية والسعودية" في شهر رمضان سنة الف وثلاثمائة وخمس وخمسين من الهجرة ورجعت مصر إلى إرسال كسوة الكعبة في كل عام حسب المعتاد، صار يكتب على الكسوة الشريفة ما يأتي: "أمر بصنع هذه الكسوة الشريفة لكعبة بيت الله الحرام، صاحب الجلالة ملك مصر فاروق الأول، وأهديت لها في عهد حضرة صاحب الجلالة الملك عبدالعزيز آل سعود ملك المملكة العربية السعودية سنة ألف وثلاثمائة وخمس وخمسين هجرية".

انظر: صورة رقم ١٠٢، الكعبة المشرفة ويظهر فيها ستارة بابها بوضوح تام

هذا ما كان من أمر كتابة أسماء السلاطين والملوك على كسوة الكعبة المشرفة، وفي الحقيقة أن كتابة الأسماء على كسوة الكعبة المعظمة وعدم كتابتها على حد سواء، غير أن كتابتها تكون أفضل من الناحية التاريخية، وليعلم أن عمل الكسوة منوط بولي أمر المسلمين فهو المطالب بها. نسأل الله تعالى أن يلبسنا في الدنيا ثوب الغنى والعفة والعلم والتقوى هولباس التقوى ذلك خير، وأن يكسونا في الآخرة من حلل الجنة بفضله ورحمته إنه تعالى كريم عظيم، واسع الفضل والإحسان. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

وعلى أهل بيته الطبيين الأحيار ، أمر أبو السرايا الأصفر بن الأصفر داعية آل محمد الله الحرام".

وقال صاحب تاريخ الكعبة أيضاً نقلاً عن التقي الفاسي: أنه أدرك كسوة الكعبة المعمولة سنة خمس وعشرين وثماغائة وقد رأى ما كتب على طرازها "أي على حزامها" من الآيات القرآنية، وقال: لقد كتب عليها من الجهة الشرقية قوله تعالى: ﴿إِن أُول بيت وضع للناس -إلى- فإن الله غني عن العالمين وكتب في الجهة الغربية: ﴿وإذ يرفع إبراهيم القواعد -إلى- إنك أنت التواب الرحيم وكتب في الجهة اليمانية: ﴿ وحعل الله الكعبة البيت الحرام قياماً للناس -إلى- وأن الله بكل شيء عليم .

وكتب في الجهة الشامية اسم صاحب مصر وأمر بعمل هذه الكسوة وهذا الطراز المذكور في نحو الربع الأعلى من البيت . اهـ.

وقال في تاريخ الكعبة أيضاً: أن ابن جبير ذكر في رحلته التي كانت سنة ثمان وسبعين و خمسمائة ، أنه رأى الكسوة الجديدة التي وضعت على الكعبة المشرفة في اليوم الثالث عشر من ذي الحجة من السنة المذكورة ، وأنها كانت خضراء يانعة ، في أعلاها رسم أحمر واسع مكتوب في الصفح الموجه إلى المقام الكريم حيث الباب في أعلاها رسم الله الرحمن الرحيم إن أول بيت وضع للناس... الآية وفي سائر الصفحات اسم الخليفة والدعاء له ، وتحف بالرسم المذكور طرتان حمراوان بدوائر صغار بيض ، فيها رسم بخط رقيق يتضمن آيات من القرآن وذكر الخليفة أيضاً . اه .

وقال في تاريخ الكعبة أيضاً: حاء في كتاب تحصيل المرام أن كسوة الكعبة المشرفة الآن من حرير أسود وبطانتها من قطن أبيض ثم ذكر ما كتب عليها من الآيات القرآنية - قال-: وبين الركن الغربي والشامي مكتوب "بسم الله الرحمن الرحيم، مما أمر بعمل هذه الكسوة الشريفة العبد الفقير السلطان فلان".

وقال أيضاً: ونقل عن تحصيل المرام أنه قال -: وفي مدة الوهابية لما استولوا على مكة كانوا يكسونها حرير أسود من غير كتابة ، وأميرهم سعود صاحب الشرق نحو سبع سنين . اهـ .

وجاء في كتاب "الرحلة الحجازية" للبتنوني وصف كسوة الكعبة المشرفة ومــا هو مكتوب فيها، ثم قال: ومكتوب على حزامها من الجهة التي فيها الباب وكــان

# الإشهاد الشرعي بنسليركسوة الكعبتر

قال مؤلف كتاب المحمل والحج: حرت العادة أن يكتب إشهاد شرعي بتسليم الكسوة من مأمور تشغيلها إلى المحملي -من في عهدته المحمل والكسوة ليوصلها إلى البيت الحرام ويذكر في هذا الإشهاد أجزاء الكسوة ومادتها وأوصافها وهو أثر تاريخي، وهي لا تختلف في سنة عنها في أخرى إلا في حودة ما تصنع منه - ثم ساق المؤلف رحمه الله تعالى نص الإشهاد الشرعي بتسليم الكسوة الشريفة نقلاً عن مرآة الحرمين - وصورته كما يلي:

هذا نص إشهاد شرعي حرر في سنة (١٣٢١) إحدى وعشرين وثلاثمائة وألف من المحرة بمحكمة مصر الكبري الشرعية في يوم الثلاثاء ١٥ ذي القعلة سنة ١٣٢١ الموافق ٢ فبراير سنة ١٩٠٤ إذن فضيلتلو قــاضي أفنــدي مصــر حــالاً لحضرة الشيخ محمد ناجي أحد أعضاء المحكمة المذكورة بسماع ما يأتي ذكره في ولكاتبيه هما الشيخ محمد سعيد ومحمد مصطفى أفندي الكاتب كلاهما بالمحكمة المذكورة بكتابة مــا يـأتي ذكـره فيـه، فلـدى حضـرة العضـو المومـي إليـه بحضـور الكاتبين المذكورين بالمحلس المنعقـد بمسـجد سيدنا ومولانـا الإمـام أبـي عبــدا الله الحسين رضي الله تعالى عنه الكائن بمصر المحروسة بالقرب من خان الخليلي والجامع الأزهر بقسم الجمالية في الساعة العاشرة صباحاً من اليوم المرقوم أشهد على نفسه الحاج محمد أحمد المحاملي الساكن بالدرب الأصفر بالقسم المذكور ابن المرحوم أحمد مصطفي بن مصطفى شهوده الإشهاد الشرعي وهو بأكمل الأوصاف المعتبرة شرعاً أنه قبض واستلم واستوفى ووصل إليه من حضرة عبـــــــا الله فاتق بك مأمور تشغيل الكسوة الشريفة حالاً الساكن بشارع المحجر بقسم الخليفة بمصر ابن المرحوم إسماعيل بك الحاضر هو معه بهذا المحلس جميع كسـوة بيـت الله الحرام المشتملة على ٨ أحزمة و ٤ رنوك مركبة على حماين من الثمانية أحمال الآتي ذكرها فيه، مزركشة الثمانية أحزمة والأربعة رنوك بالمخيش الأبيض والأصفر المطلي بالبنلقي الأحمر على الحرير الأسود والأطلس الحرير الأخضر المبطن بالبفت الأبيض والنوار القطن المركبات الثمانية أحزمة المذكـورة على ثمانيـة أحمال حرير أسود مكتـوب ومبطن بالبفت الأبيض والنوار والقطن، اثنـان من الثمانية أحمال المذكورة كل منها تسعة أثواب، كل ثـوب منهـا طولـه ٢٦ ذراعـاً بالذراع البلدي طول كل ذراع منها ٥٧ سم وكسر، واثنان من الثمانية أحمال

المذكورة كل منهما ٨ أثواب من الأثواب المذكورة والأربعة أحمال بـاقى الثمانيـة أحمال المذكورة اثنان منها سبعة أثواب ونصف من الأثواب المذكورة، والاثنان الباقيان كل منهما ستة أثواب ونصف من الأثواب المذكورة، وستارة لبيت الله الحرام المعبر عنها بالبرقع المزركشة بالمخيش الأبيض والأصفر المطلى بالبلاقي الأحمر على الحرير الأسود والأطلس الحرير الأخضر والأحمر المبطنة بالبفت الأبيض والنوار القطن والأطلس الحرير الأخضر بها خمسة شـراريب حريـر أسـود وقصـب وكنتير ومخيش وستة أذررة (كذا) فضة مطلية بالبندقي الأحمر ، و١٢ شرابة صقيرة حرير أحمر وقصب وكنتير و١٢ شمسية مزركشة على الحرير الأحمر. وكسوة مقام سيدنا ومولانا إبراهيم خليل الرحمن عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم التسليم المبطنة بالبفت الأبيض المزركشة بالمخيش الأبيض والأصفر المطلى بالبندقي الأحمر على الحرير الأسود والأطلسي الحرير الأخضر والأحمر بهما أربعة شراريب حرير أسود وقصب وكنتير ومخيش وعشر شمسيات مزركشة بالمخيش الأبيض والأصفر المطلي بالبنلقي الأحمر بها سجق قطن شبكة بقيطان قطن وأزررة شراريب من قطن هندي أحمر وأصفر وبها ترتــر أحمـر . وكيـس مفتــاح بيــت الله الحرام المزركش بالمخيش الأصفر المطلى بالبندقي الأحمر على الأطلس الحرير الأخضر به ترتر ملون وكنتير أصفر مبطـن بـالأطلس الحريـر الأخضـر بــه شــرابتان قصب وكنتير وقيطان قصب. وستارة باب سطح بيت الله الحرام المعروف بباب التوبة داخل بيت الله الحرام المزركشة بالمخيش الآبيض والأصفر المطلمي بـالبندقي الأحمر على الحرير الأسود والأطلس الأخضر والأحمر المبطنة بالبفت الأبيض والنوار القطن والأطلس الحرير الأخضر بها ترتــر . وستارة بــاب مقصــورة ســيدنا ومولانا إبراهيم الخليل المشار إليه المزركشة بالمخيش الأبيض والأصفر المطلي بالبندقي الأحمر على الحريس الأسود والأخضر والأحمر . بها خمسة أزررة فضة مطلية بالبندقي الأحمر وعشر شمسيات مزركشة بالمحيش الأبيض والأصفر على الأطلس الحرير الأحمر، بها عشرة شراريب صغيرة حريـر وقصب المبطنـة بـالبفت الأبيض والأطلس الحرير الأخضر .

وستارة باب منبر الحرم الشريف المكي المزركشة بـالمخيش الأبيـض والأصفـر المطلي بالبندقي الأحمر على الحرير الأسود والأخضر المبطنة بالبفت الأبيض والنــوار القطن والأطلس الحرير الأخضر . وثلاثة بحاديل أي حبال قطن احتياج تعليــق الكســوة الشــريفة علــى بيــت الله الحرام .

وإحدى وأربعين عصفورة – أي حبل قطن بمحدول – احتياج الحلق.

وغلايتين من النحاس مغطاتين مملوءتين بماء الورد الباش احتياج غسيل بيت الله الحرام . حسب المعتاد قبضاً وتسليماً واستيفاءً ووصولاً شرعيات ، حسب اعتراف المشهد المذكور بذلك يوم تاريخه بهذا المحلس ، بحضور كل من سعادة إبراهيم رفعت باشا أمير الحج الشريف ، وحضرة أحمد زكي بك مدير الأموال المقررة بنظارة المالية المصرية حالاً ، وأمين الصرة في هذا العام ، وحضرة السيد مسجد ومقام سيدنا ومولانا أبي عبدا لله الحسين رضي الله تبارك وتعالى عنه ، ومحمد عمر أفندي الكاتب وأمين مخزن مصلحة الكسوة .

العارف كل منهم للمشهد المذكور عيناً واسماً ونسباً وأنه الحاضر بهذا المجلس واتصافه بالأوصاف المعتبرة شرعاً. وعلى المشهد المذكور الخروج من عهدة ذلك جميعه وتسليمه من له ولاية ذلك بمكة المشرفة حسب المعتاد في ذلك. صدر ذلك بحضور وشهادة من ذكر أعلاه في يوم الأربعاء وسادس عشر ذي القعدة الموافق ثالث فبراير المرقوم. اه. انتهى صورة الإشهاد الشرعي .

ويعطى لمحرر الإشهاد الذي ينتدب القاضي ثـلاث حنيهـات ومـائتين ونمـانين مليماً، منها ٨٨٠ مليماً نقدية ومائة وأربعين قرشاً ثمن فروه ٢ و ١٠٠ قـرش ثمـن فرجية حوخ اهـ. انتهى من كتاب المحمل والحج.

#### حكر النصف في كسوة التحبة

اختلف العلماء في بيع الكسوة القديمة للكعبة المشرفة ، فمنهم من أجـــاز بيعهـــا ومنهم من منع . والقول المعتمد الجواز ، ونستدل عليه بما يأتي :

روى الأزرقي في تاريخه: أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان ينزع كسوة البيت في كل سنة فيقسمها على الحاج فيستظلون بها على السمر بمكة ، وروي أيضاً أن شيبة بن عثمان دخل على عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها فقال: يا أم المؤمنين إن الكعبة تجتمع عليها الثياب فتكثر فنعمد إلى بيار فنحفرها ونعمقها فندفن فيها ثياب الكعبة لكي لا تلبسها الحائض والجنب. قالت عائشة:

ما أصبت وبئس ما صنعت لا تعد لذلك فإن ثياب الكعبة إذا نزعت عنها لا يضرها من لبسها من حائض أو حنب، ولكن بعها واحعل ثمنها في سبيل الله تعالى والمساكين وابن السبيل. انتهى من تاريخ الأزرقي.

نقول: قول أم المؤمنين رضي الله تعالى عنها: "لا يضرها من لبسها من حائض أو حنب" مشروط بخلوها من الكتابات القرآنية ومن كلمة التوحيد ومن أسماء الله الحسني. وإذا لم تكن الكسوة من الحرير بالنسبة للرحال.

قال القاضي ابن ظهيرة رحمه الله تعالى في كتابه "الجامع اللطيف" ما نصه: "فروع" ، الأول: يجوز بيع ثياب الكعبة عندنا إذا استغنت عنه وقال ابن جماعة من فقهاء الشافعية وغيرهم: ويجوز الشراء من بني شيبة لأن الأمر مفوض إليهم من قلهاء الإمام نص عليه الطرسوسي من أصحابنا في شرح منظومته ووافقه السبكي من الشافعية ثم قال: وعليه عمل الناس والمنقول عن ابن الصلاح أن الأمر فيها إلى الإمام يصرفها في بعض مصارف بيت المال بيعاً وإعطاء، واستدل بما تقدم عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وفي قواعد صلاح الدين خليل بن كيكلدى أنه لا يتردد في حواز ذلك الآن لأجل وقف الإمام ضيعة معينة على أن يصرف ريعها في كسوة الكعبة والوقف بعد استقرار هذه العادة والعلم بها فينزل لفظ الواقف عليها، واستحسن النووي الجواز أيضاً. قال الجد رحمه الله: هذا في الستور الظاهرة وأما الستور الداخلة فلا تزال بل تبقى على ما هي عليه لأن الكلام إنما هي الستور الي حرت العادة أن تغير في كل عام فلو قدر حريان العادة بمثل ذلك في الستور الباطنة سلك بها مسلك الظاهرة.

انتهى من الجامع اللطيف.

قال نجم الدين الطرسوسي في منظومته :

وما على الكعبة من لباس إرث حاز بيعه للناس ولا يجوز أحمده بلا شرا للأغنياء لا ولا للفقراء

وقال القطب في كتابه الإعلام: قال الإمام فخر الدين رحمه الله تعالى في كتاب الوقف من فتاواه: ديباج الكعبة إذا صار خلقاً يبيعه السلطان ويستعين به في أمر الكعبة لأن الولاية فيه للسلطان لا لغيره.

وقال القطب في الكتاب المذكور أيضاً: والذي يقتضيه القياس أن العادة استمرت قديماً بأنها تبدل كل سنة وتأخذ بنو شيبة تلك العتيقة فيتصرفون فيها بالبيع وغيره . والذي يظهر لي أن كسوة الكعبة الشريفة إن كانت من قبل السلطان من بيت مال المسلمين فأمرها راجع له يعطيها لمن شاء من الشيبيين أو غيرهم ، وإن كانت من أوقاف السلاطين وغيرهم فأمرها راجع إلى شرط الواقف فيها فهي لمن عينها له ، وإن جهل شرط الواقف فيها عمل فيها بما جرت العوائد السابقة كما هو الحكم في سائر الأوقاف ، وكسوة الكعبة الآن من أوقاف السلاطين و لم يعلم شرط الواقف فيها ، وقد حرت عادة بيني شيبة أنهم يأخذون النفسهم الكسوة العتيقة بعد وصول الكسوة الجديدة فيبقون على عادتهم فيها والله تعالى أعلم . انتهى من الإعلام .

ولنحتم هذا الفصل بما ذكره العلامة المحقق الشيخ حسين بن عبدا لله باسلامة مؤلف كتاب "تاريخ الكعبة المعظمة" ففيما ذكره يزول كل إشكال عند بعض العلماء . قال رحمه الله تعالى في كتابه المذكور بعد أن ساق العبارة التي نقلناها هنا من الإعلام ما نصه :

"هذا حاصل ما وقفت عليه من أمر جواز تصرف آل الشيبي في كسوة الكعبة المعظمة من بيع وإهداء وغير ذلك وأما ما كان يأخذه أمراء مكة من كسوة الكعبة فالذي أعلمه في العصر الحاضر أن أمراء مكة يأخذون ستارة باب الكعبة والحزام وثوب مقام إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، وآل الشيبي يأخذون كسوة الكعبة وستارة باب التوبة الذي هو باب الدرجة في داخل الكعبة المصعدة إلى سطحها وستارة باب مقام الخليل في وذلك كان في إمارة الشريف عون الرفيق والشريف علي بن عبدا لله والشريف الحسين بن علي في إمارته واستقلاله، وربما كان الأمر كذلك في إمارة من تقدم قبل إمارة من أدركتهم من الأمراء مثل الشريف عبدالمطلب والشريف الحسين بن محمد ابن عون والشريف يحيى بن سرور والشريف غالب وغيرهم من أمراء مكة إلى الذي ذكره التقي الفاسي فيما تقدم في والشريف غالب وغيرهم من أمراء مكة إلى الذي ذكره التقي الفاسي فيما تقدم في ملك المملكة العربية السعودية حفظه الله على الحجاز أنعم على آل الشيبي بجميع ملك المملكة العربية السعودية حفظه الله على الحجاز أنعم على آل الشيبي بجميع الكسوة الى عبد الكعبة من ستارة وحزام وغير ذلك سواء حال بحيء الكسوة من مصر أو الكسوة التي أمر حلالته بعملها في المعمل الذي أنشأه في أجياد كما تقدم تفصيله .

فبعمله هذا أزال كل إشكال عند بعض الفقهاء القائلين بأن أمر بيع كسوة الكعبة وتصرف آل الشيبي راجع إلى شرط الواقف أو أمر السلطان . وعليه صارت الكسوة حق من حقوق آل الشيبي يتصرفون فيها كيف شاؤوا وذلك وفقاً لإرادة جلالة الملك المعظم ورأي معظم الفقهاء القائلين بجواز البيع .

وأما تقسيم الكسوة بين آل الشيبي فكلهم فيها سواء الشيخ والشاب والطفل والذكر والأنثى تقسم بينهم بالسوية ما عدا رئيسهم صاحب المفتاح فله سهمان وذلك باتفاقهم جميعاً وهذه قاعدتهم من قديم الزمان إلى العصر الحاضر على ما علمت والله تعالى أعلم. انتهى من تاريخ الكعبة المعظمة.

وهنا نبين تواريخ بعض من ذكرهم من الأشراف ، فالشريف عون الرفيق توفي سنة (١٣٢٣) بالطائف ، فتولى بعده الشريف علي بن عبدا الله ثم عزل في آخر رمضان سنة (١٣٢٦) فتولى بعده الشريف الحسين بن علي من قبل الخليفة السلطان رشاد خان الحامس في السنة المذكورة فمكث في الإمارة إلى سنة (١٣٣٤) وفيها قام بثورته المعروفة على الأتراك الموجودين بالحجاز فانتصر عليهم واستقل بالبلاد إلى سنة (١٣٤٣) ففيها استولى على الحجاز جلالة الملك عبدالعزيز آل سعود رحمهم الله جميعاً ونكتفي بتواريخ هؤلاء حتى لا نخرج عن المقصود فيطول بنا الكلام .

هذا ونقول: لو مشينا بقول القائل: "لا يجوز قطع شيء من كسوة الكعبة ولا بيعه ولا شراؤه ومن حمل شيئاً من ذلك فعليه رده ولا عبرة بما يتوهمه البعض من أنهم يشترون ذلك من بني شيبة فإنهم لا يملكونه" ... نقول: لو مشينا على هذا القول فأين يضع الشيبيون هذه الكساوى المتعددة المتحددة كل عام ، ولا يمكن لهم أن يستهلكوا كسوة واحدة في عام واحد بالاستعمال فهي ليست قليلة بل تبلغ القناطير وعلى أي وجه يكون استعمالهم لها وكلها مكتوب فيها كلمة التوحيد والآيات القرآنية . فالحاصل أن حواز بيع الكسوة حكم معتمد وعليه العمل من قديم الزمن .

ثم إن الحكومة السعودية منعت بيع كسوة الكعبة المشرفة وعوضت آل الشيبي عنها بمبلغ من المال سنوياً . وذلك من سنة ١٣٧٨ ألف وثلاثمائة وثمان وسبعين هجرية .

## صوبهة وقنيت السلطان خان على كسوة الكعبت

هذه صورة الوقفية التي وقفها السلطان سليمان خان بن السلطان سليم خان من سلاطين آل عثمان رحمهم الله جميعاً التي وقفها على كسوة الكعبة المعظمة وذلك سنة ٩٤٧ هجرية فقد وقف عشرة من القرى بمصر لينفق ريعها على الكسوة الشريفة في مكة المشرفة وفي المدينة المنورة . وقد نقلنا هذه الصورة من كتاب "المحمل والحج" فقد ذكر فيه ما نصه:

" بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله الذي رفع القبة الخضراء، ووضع بساط الغبراء، وسمك في سمائه الأفلك، وملك في أرضه الأملاك ففتح مناهج الملك والدولة الغراء بيمن وقاية السلاطين، وحسن رعاية الأمراء، وجعل الكعبة البيت الخرام لشعائر الدين الزهراء".

﴿ فَمَنَ حَجُ البيتُ أَوْ اعْتُمْرُ فَلَا جَنَاحٍ عَلَيْهِ ﴾ .

واستسعد بحجة يوم الجمراء، ثم الصلاة والسلام على سيد الأنبياء محمد أعلم الرسل الأعلام والأنبياء، وعلى آله الكرام الأتقياء، واصحابه العظام الأصفياء، نمقه العبد المحتاج إلى عفو ربه الصمد، محمد بن قطب الدين محمد القاضي بالعساكر المظفرة المنصورة في ولاية أناطولي .

أما بعد فهذه وثيقة أنيقة بديعة المعاني والبيان ، هادية منمقة أنيقة بليغة المباني والتبيان ، تواري عباراتها راحاً رحيقاً ، بل هي أصفى ، وتجاري استعاراتها مسكاً سحيقاً ، بل هي أزكى ، يشعر عما هو الحق القاطع ما حواه فحواها ، ويخبر عما هو الصدق الساطع ، ما أداه مؤداها ، وهو أنه قد بان لكل ذي عقل سديد ، أن الدنيا الدنية قنطرة العابرين ، ورباط المسافرين ، يحل هذا ويرحل ذاك ولا يدري أحد إلا ويمتطي صهوتي أدهم الليل وأشهب النهار ، ويسير مع السائرين إلى منتهى الآجال والأعمار ، وهي للموعظة كما قال سيد الكائنات عليه أفضل الصلوات : "استمعوا وعوا من عاش مات ، ومن مات فات ، وكل ما هو آت آت" فلا ريب أن العاقل من اعتبر من الرواحل واتخذ فيها لرحيله ذحيرة وزاداً ، وادخر لمقامه الباقي عدة وعتاداً ، بالصدقات التي ينال بها النجاة ، ويتوسل بها إلى الجنات ، على ما نطق به القرآن ، وحديث رسول الرحمن ، حيث قال عز من قائل: هإن الله عالم نطق به القرآن ، وحديث رسول الرحمن ، حيث قال عز من قائل: هإن الله المتعن به وقال عليه الصلوات التامات: "إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا المتحدين المتعدقين و وقال عليه الصلوات التامات: "إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا

من ثلاث: صدقة حارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له" ألا وهي الوقف .

فلما تفكر في جميع ذلك السلطان الأعظم، والخاقان الأكمل الأكرم ظـل الله في أرضه ، وخليفته على خليقته في رفعه وخفضه ، علوي العلا من آل عثمان عثماني المحيا، من سلاطين الزمان سلطان البحرين والبرين العرض ، القائم بالسنة والغرض، عاشر الجدديين لدين الإسلام بأحسن المعاشر، وعاشر السلاطين العثمانية كالعقد العاشر، السلطان بن السلطان بن السلطان السلطان "سليمان شاه" ابن السلطان "سليم حمان" ابن السلطان "بايزيد حان" لا زالت حديقة حقيقة العالمين منضرة بماء حياته ونماء ذاته ، وحدقة العالمين منورة بضياء صفاتـــه ، وبيضـــاء سناء حسناته ، وبلغ أرواح آبائه وأحداده الرحمة وسقاهم بـالكوثر وأسبغ عليهـم نعم غفرانه وأنمذر ورأى منها في نفسه النفيسة نعم الله تعالى حزيله ، لا يسع شكرها على ذاته الكريمة ، منه منة جميلة ليس في طوقه ذكرها أراد استقرارها بالأوقات القارة، واستمرارها بالإدارة الدارة، متفكراً في قول الملك الخلاق: ﴿ما عندكم ينفد وما عند الله باق، ونظر في قلول: "الحج المبرور ليس له حزاء إلا الجنة" وعالمًا بأن تعظيم الكعبة المستورة بالأستار الشريفة العالية وتشريفها في الحج يوجب الجنة ، ويصير الهدف الساتر من العذاب والجنة ، وسائماً في قلبه الفسح من قول الرسول: "من زارني وجبت له شفاعتي" أن يستشفع منه بتكريم قبره بالأسَتار، بل بتشريف مراقد الأتباع وستر مراشد الأشـياع، أَيضًا بـالإزار تـنزيلاً إياه منزلة الزيارة الدائمة ، والخدمة القائمة ، على مر الدهــور والأعصــار فـإن تلـك المواضع وإن كانت حرت العادة بسترها لكنها كانت بالأموال المتطرقة ، وبالأثمان المتفرقة ، فأحب أن يكون ما يصرف إلى هذه الآثار الشريفة ، من الأموال المتميزة المتبركة المنيفة ، فعين لهذا أجمل أملاكه وأسبابه ، وأجمل أموالــه وأكســـابه ، فلذلــك قد قال لدى المولى الفاضل، التحرير الكامل، مصباح رموز الدقائق، مفتاح كنوز الحقائق، كشاف المشكلات، حلال المعضلات، الموقع أعلى هذا الكتاب، يسر الله له حسن المآب ، بقوله الشريف ولطفه اللطيف العاري عن الاعتساف ، الحاوي على الإقرار والاعتراف، الذي يجوز الشرع لاحتوائه على ما يغير الأصل والفرع وحكى بأنه قد وقف أوقافاً وسبلها وحبس أملاكاً وكملها ، على النمط الأكفى الأشمل، وعلى الطريق المشروع الأكمل، لتكون لهذه المصلحة أوقافاً قــارة وإدارات دارة ، في الدنيا العاجلة ، ومفيدة له في يوم الجزاء والآجلة ، وتكون عمدة

معدة لغده عن أمسه رمزية لا تفارقه في رمسه، وتغيرها حسرة من العذاب وجنة يكون جزاءها مثل الحج المبرور الجنة، وتكون باعثة للرفاعة وموجبة للشفاعة، منها جميع القرى الشلاث المسماة بيسوس وأبو الغيث وحوض بقمص الواقعة بالولاية المصرية التي كان حاصل منها في السنة الواحدة مبلغ (١٩٠٠٠) درهم ومنها جميع القرى السبع الجديدة الواقعة في الولاية الشرقية بالديار المصرية، أولها: قرية "سلكه كان" حصل منها في تلك السنة (٣٠٤٩٤) درهماً.

ثانيهما: قرية "سيرو بجنجة" حاصلها فيها مبلغ (٧١٨٢٠) درهماً. ثالثها: قرية "قريش الحجر" حاصل فيها مبلغ (١٣٠٤) درهماً.

رابعها: قرية "منايل وكوم رحان" حاصل ما فيها مبلغ (٣٧٨٤٠) درهماً. خامسها: قرية "بجام" حاصل ما فيها (١٤٩٣٤) درهماً.

سادسها: قرية "منية النصارى" حاصل ما فيها مبلغ (٦٠٨٥٨) درهماً. سابعها: قرية "بطاليا" وحاصلها فيها (١٠٤٨٤) درهماً.

يكون جميع النقود المزبورة في تلك السنة المسفورة مبلغ (٣٦٥١٥٢) درهماً فضياً محاذياً بنصف القطعة رايجاً في الوقت أيد الله تعالى دولته من سكها باسمه السامي، ورفه رعاياه بعدله المتوفر النامي، وقف جميع القرى المزبورة المستغنية عن التعريف والتحديد، والتبيين والتوصيف لشهرتها في مكانها، عند أهاليها وحيرانها، ولكونها مشروحة ومعلومة في الدفاتر السلطانية والمناشير الخاقانية يحمله ما لها من الحدود والحقوق وما ينسب إليها بالأصالة والحقوق، والمراسم والمرافق، والمداخل والطرائق خلا ما يستثنى منها شرعاً من المساجد والمعابد، والمنابر، والمراقد، والمواتد، والأوقاف، وسائر ما يعرف مبيناً بينه بالأسامي والأوصاف.

وسلم جميعها إلى من ولاه عليها بموجب الشرع المنصوص، ونصبه للخدمة بالأمانة والاستقامة في هذا الخصوص وتسلمها هو منه للتصرف فيها بالوجه الصداد على ما هو المراد، تسليماً وتسلماً صحيحين شرعيين.

ثم عين السلطان الفايق على حذافير السلاطين في الآفاق ، بالاستهلاك والاستحقاق والسابق في مضامير التدابير بمكارم الأخلاق ، ومراسم الإشفاق لا زالت شموس سعادته أبدية الإشراق ، وما برحت نجوم سلطنته محمية عن

الانمحاق، مما يحصل من تلك القرى الموقوفة المذكورة على حسب التحمين التي مدارها حصل السنة المشروحة المزبورة فالتعيين على هذه النسبة في جميع الأعوام قلت المحصولات أو حلت بتفاوت الشهور والأيام مبلغ (٢٧٦٢١) درهماً لأستار ظاهر الكعبة الشريفة شرفها الله تعالى في كل سنة مرة على ما حرت به العادة القديمة في السنين الماضية القديمة طبقاً على هذا التحمين بعد الصرف المذكور في السنة مبلغ (٨٨٩٣٦) درهماً.

وشرط أن يحفظ ذلك الباقي بحفظ المتولى تمام ١٥ عاماً فيكون عدد الجمع في هذا العام على التخمين التام مبلغ ثلاثة عشرة مائة ألـف درهـم وأربعين درهماً (٢٠٠، ٠٥٢) فعين من هذا الباقي في المحفوظ المجموع المستور لأستار المواضع التي تحدد في انقضاء كل ١٥ عاماً مرة ، وبعد تجديدها المزبور لا تجدد كل سنة بل تروح إلى انقضاء ١٥ عاماً آخر، ثم تجدد مرة أخــرى كذلـك فشم إلى أن ينقض الدهر ويتم لكل مرة من تلك المرات، وفي كل كرة من هذه الكرات، بالتحمين المزبور ، والتعيين المذكور مبلغ (٧٥٠٣٧٠) درهماً فضياً رايجاً في الوقت وتلك المواضع التي يصرف إليها هذا المقدار في ١٥ عاماً مرة وهبي داخل الكعبة الشريفة ، والروضة المطهرة المنيفة ، أعنى بها التربة المنورة لسيد الكونسين ، ورسول الثقلين، نبينا محمد عليه أفضل الصلاة والسلام إلى يـوم القيامــة، بالمدينــة المنــورة، والمقصورة المعمورة في الحرم الشريف، والمنبر المنيف فيه ومحرابه محراب التهجم، والأستار الأربعة لنفس الحرم الشريف ومحراب ابن العباس وقبره وقبر عقيل بن أبسي طالب وحضرة الحسن وحضرة عثمان بن عفــان وفاطمــة بنــت أســد رضــوان الله تعالى عليهم أجمعين، وما زاد بعد هذا وهو مبلغ (٥٨٢٦٧٠) درهماً لاحتمال أن يقع في بعض السنين النقصان بسبب الشراقي وطوارق الحدثان ، لأن هذا بالتخمين، وإن لزم في بعض السنين جبر النقصان، فليجير من هـذا الفضـل ذاك الزمان، وإن وجد في انقضاء المدة وبعد الصرف شيء مما يزيد ويفضل سواء أكان هذا المقدار، أو أكثر منه أو أقل فليستتر بالموجود المزبور الملك المناسب للوقف مـن العقار، الواقع في موضع الرغبة والاشتهار، ليكثر محصول الوقف، وتوفير مواضع الصرف، بإلحاق هذا المشتري والمتماع بسائر الأوقاف واستغلاله معها وصرف غلاته إلى المصارف المبينة بالأوصاف وتنمية الوقف وتقويته بهذا التكثير وتمشيته وتوسعته بذلك التوفير، وهـذا بعد رعاية شرط أنه إن وقعت المضايقة في هذا الوقف أو في الوقف الآخر الذي وقفه السلطان أيضاً على مصالح الفقراء الذاهبين

إلى الحجاز ، وعلى حمالهم وعلى سائر مهماتهم ، وكتب له وقفية مستقلة مشتملة على هذه الشروط والقيود، تكون مرعية بالخلود والأبود، يلزم أن يعين كل واحد الآخر من الجانبين بزوائده ، وبفضائل عوائده بإتمام ما يهم ويلزم له وبتكميله لدفع مضايقته وضرورته وإسعاده وإحتهاده إقرارأ واعترافأ صحيحين شرعيين مصلقين محققين مرعيين، وقفأ صحيحاً وحباً صريحاً مرعباً، حاوياً على الحكم بصحته أصلا وفرعاً على وجه يقتد به ديناً وشرعاً ، وغب رعايته شرائط الحكم والتبحيل. وفي حصول الوقف والتسبيل لدى المولى الفضل النحرير الكــامل الموقع أعلا هذا الصك الديني، والحفظ اليقيني، وفتح الله تعالى أبواب الحقوق بمفاتيح أقلامه، وأحكم الأمور بثبوت أحكامه، فصار وقفاً لازماً مسلسلاً متفق عليه على مقتضى الشرع ومرتضيي أحكامه بحيث لا يرتباب صحته وابترامه لوقوع حكم المولى المومى إليه على رأي من رآه من الأثمة المأضيين المحتهدين، رضوان الله عليهم أجمعين. عالماً بالاختلاف الجاري بينهم في مسألة الوقف علم خلوده بخلود السماوات، وأبوده بإبواد الكائنات، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين فلا يحل بعد ذلك لأحد يؤمن با لله ورسوله واليوم الآخر ينقضه أو يبطله أو يجوله أو يبدله فلا يملك بعد ذلك المؤمن ، أو خائفاً من الله المهيمن ، بعدما سمع قول رب العالمين : ﴿ الله على الظالمين ﴾ وأجر الواقف بعد ذلك على أرحم الراحمين . حرى ذلك وحرر بالأمر العالى الخاقاني ، لا زال عالياً في صف المظفر المنخرط في سلك شهور سنة سبع وأربعين وتسعمائة من هجرة من لا نبي بعده . وصلى الله عليه وعلى آلِـه وصحبه الذين وفوا عهده . انتهى من صحيفة ٧٨٥ من مرآة الحرمين نقلاً عن مرآة مكة لحضرة أمير اللواء البحري العثماني أيوب صبري باشا ، ثم قال الأستاذ يوسف أحمد صاحب كتاب "المحمل والحج" ما نصه:

أقول: رجوت حضرت صديقي المؤرخ البحاثة صاحب العزة محمد رمزي بك المفتش بالمالية سابقاً أن يبحث عن أسماء البلاد العشىر الواردة في هذه الوقفية وهل هي موجودة إلى الآن كلها أو بعضها وهل تغيرت الأسماء؟ فتفضل عليًّ بهذا البيان الظريف الآتي، فله منى ومن جميع المسلمين خالص الشكر ووافر الثناء.

| البيان                                      | اسم القرية | العدد |
|---------------------------------------------|------------|-------|
| هي القرية التي تعرف اليوم باسم"باسوس" بمركز | بيسوس      | ١     |

| البيان                                                      | اسم القرية   | العدد |
|-------------------------------------------------------------|--------------|-------|
| قليوب مديرية القليوبية.                                     |              |       |
| تعرف باسم "أبو الغيط" بالمركز المذكور.                      | أبو الغيث    | ۲     |
| هو الحوض الذي يعرف اليوم باسم "حوض بقيس"                    | حوض بقمص     | ٣     |
| بأراض ناحية مرصفا بمركز بنها بمديرية القليوبية.             |              |       |
| هي اليوم إحدى قرى مركز المنصورة بمديرية الدقهلية.           | سلكه         | ٤     |
| صوابه"سرو بجحة" وهي القرية التي تعرف اليــوم باســم         | سرو بجنجة    | ٥     |
| "السرو" بمركز فارسكور بمديرية الدقهلية.                     |              |       |
| هي القرية التي تعرف اليوم باسم "أويش الحجر" بمركـز          | قريش الحجر   | ٦     |
| المنصورة بمديرية الدقهلية.                                  |              |       |
| هي القرية التي تعرف اليــوم باســم المنــايل.بمركـنز شــبين | منايل وكوم   | ٧     |
| القناطر بمديرية القليوبية.                                  | رحان         |       |
| هي اليوم إحدى قرى مأمورية ضواحي مصر.                        | بجام         | ٨     |
| هي القرية الـتي تعـرف اليـوم باســم منيــة النصــر بمركــز  | منية النصارى | ٩     |
| دكرنس بمديرية الدقهلية.                                     |              |       |
| بالبحث لم أجد بين أسماء البلاد المصرية قديمها وحديثها       | بطاليا       | ١٠    |
| قرية بهذا الأسم وإنما يوجد اسم قريب منه وهـو                |              |       |
| "طاليا" إحدى قري مراكز أشمون بمديريــة المنوفيــة كمــا     |              |       |
| أنه كان يوجد قديمًا قرية اسمها "بتالي" بولاية الغربية و لم  |              |       |
| أستدل على موقعها . وعلى كل حال فهاتـــان القريتــان         |              |       |
| هما خلاف قرية "بطاليا" المذكورة في الحجة بأنها من           |              |       |
| ولاية الشرقية اهَـ.                                         |              |       |
| انتهى كل ذلك من كتاب "المحمل والحج".                        |              |       |

## كينيت تركيب كسوة الكعبت عليها

غالب الناس يظنون أن كسوة الكعبة المشرفة يصعــدون بهـا إلى سـطحها مـن الدرج الـيّ في باطنها وهذا هو المعقول، لكن لما كانت الدرج الـيّ في داخلهـا ضيقة لا تسع إلا لشخص واحد يصعد أو ينزل، وكانت الكسوة في ذاتهــا مبطنـة

ثقيلة تُعينة طويلة ، فإنه يستحيل والحالة هذه الصعود بها من الدرجـة الضيقـة الـيّ في باطن الكعبة .

فكيفية تركيبها عليها هي: أنهم يحضرون الكسوة الجديدة التي جاءت من مصر، فيفرشونها في أرض المسجد الحرام قطعة قطعة، ثم يخيطون قطع كل جهة من الكعبة وحدها مع خياطة الآيات القرآنية التي على الحزام، حتى إذا انتهت خياطتها طووا قطع كل جهة وحدها ولفوها لفا محكماً، ثم يربطونها بالحبال ويكون رجال على سطح الكعبة يدلون الحبال إلى أرض المطاف، ثم يربطون قطع الكسوة بهذه الحبال ثم يجرونها إلى أعلا سطح الكعبة ويضعون على إفريز حدرانها أي "طرفها" كل قطعة تناسب جهة من الجهات الأربعة ويرتبوها تمام الترتيب ويحكمون ربطها على مواسير الحديد الثابتة في إفريز حدران الكعبة، وهذا يكون في اليوم الثامن من ذي الحجة في كل عام.

فإذا كان صباح العاشر من ذي الحجة "أي صبح يوم عيد الأضحى" بعد نزول بعض الحجاج من عرفات إلى مكة للطواف والسعي، يصعدون إلى سطح الكعبة فيرخون الثوب القديم إلى أرض المطاف، ثم يسدلون في إثره الثوب الجديد وهو ويأخدون القديم إلى منزل السدنة، ثم بعد ذلك يخيطون قطع الثوب الجديد وهو على الكعبة شيئاً فشيئاً عدة أيام إلى أن تتم الخياطة. هذه هي كيفية تركيب الكسوة في كل عام، والكسوة ثمانية قطع، أي لكل جهة من جهات الكعبة الأربعة قطعتان منها تخاطان ببعضهما، وكذلك حزام الكعبة فإنه ثمانية قطع أيضاً، والبقش المربعة الفاصلة بين آيات الحزام المكتوب فيها "يا حنان يا منان" وعددها أربعة وتوضع مع سطر الحزام بين الآيات القرآنية.

وهناك أربع بقش أيضاً مكتوب في كل واحدة منها سورة الصمد بتمامها، وتوضع في أركان الكعبة الأربعة من تحت حزامها، وكل هذه القطع تخاط على الكسوة بعد وضعها على الكعبة المشرفة، بواسطة مقعد من الخشب معمول على هيئة الكرسي يربط بالحبال ثم يدلى من سطح الكعبة إلى موضع الخياطة بعد أن يجلس فوقه الخياط المناط به هذا الأمر.

انظر: صورة رقم ١٠٣ ، وضع الكسوة الجديدة فوق الكعبة وخياطتها

نسأل الله تعالى أن يكسونا من حلل الجنة ويزيننا بلباس التقوى بفضله ورحمته وكرمه وإحسانه ، إنه تعالى عظيم الفضل والإحسان . انظر: صورة رقم ١٠٤، المسجد الحرام ويرى بعض الناس فوق سطح الكعبة المعظمة إستعداداً لتلبيسها كسوتها الجديدة

### برقع الكعبت المعظمت أي سنامرة بابها

لم نعلم بالضبط من أحدث برقع الكعبة ولا متى حدث بالضبط وهل برقع الكعبة هو نفس الشمسيات التي كانت توضع في وجه الكعبة والتي جعلنا لها مبحثاً خاصاً أم لا ؟ الله أعلم بذلك ، والذي يعلم مما سيأتي أن البرقع حدث في أول القرن التاسع من الهجرة ، والذي يظهر لنا والله تعالى أعلم أن أهل الجاهلية والقرون الأولى بعد الإسلام إذا وضعوا كسوة على الكعبة تركوا الباب بدون ستارة فقد كانوا على الفطرة ، فلما اتسعت مدارك الناس وتنوقوا حلاوة الدنيا المحترعوا برقع باب الكعبة وتفننوا في تحسينه وتجميله . وبرقع الكعبة هو الستارة التي توضع على وجه بابها .

ويكون طولها وعرضها بقدر فتحة الباب طولاً وعرضاً بل تزيد قليلاً حتى يعمّ ستر الباب تماماً عند إسدالها وإرخائها. وبعض المؤرخين كالشيخ عبدا الله الغازي رحمه الله تعالى يسميه عند الكلام عنه في تاريخه "البردة" فيقول: البردة التي توضع على باب الكعبة - وقصده من "البردة" هو البرقع، فقوله: "البردة" بفتح الباء الموحدة لا بضمها، وأصل هذه الكلمة تركية، ولكن ينطقها الأتراك بالباء المغلظة المفتوحة التي تحتها ثلاث نقط، لا نقطة واحدة، ومعناها عندهم الستارة، ولا يخفى أن العربي إذا نطق بهذه الكلمة يضم الباء المخففة المضمومة ويقصد بها معناها اللغوي وهو "الكساء".

والذي جعلنا أن نكتب فصلاً خاصاً عن برقع الكعبة و لم نلحقها بكسوتها، لأن لبرقعها شكلاً فريداً يتسم بجماله ودقة رسمه ونقشه ، وإليك ما كتبه التاريخ عنه:

قال في تاريخ الغازي ما نصه: وقال في التحصيل: البَردة التي توضع على باب الكعبة هي من حرير أسود مكتوبة بالفضة المذهبة وذلك الكتابة بعض آيات من القرآن ومكتوب أيضاً فيها أمر بعمل هذه البردة السلطان فلان وتسدل على باب البيت ليلة الاثنين وليلة الجمعة أي من عصر يوم الأحد وعصر يوم الخميس إلى المغرب ويسمونها أهل مكة "البرقع" ولم أعلم متى حدثت ولا من أحدثها ،

وذكرها الفاسي في شفاء الغرام ونصه: وعمل في هذه السنة وهي سنة تسعة عشر وممائلة لباب الكعبة ستارة عظيمة الحسن أحسن من الستائر الأول التي شاهدناها.

قال السمهودي: وفي عشر التسعين وسبعمائة اشترى السلطان الصالح إسماعيل بن الناصر محمد بن قلاوون قرية من بيت مال المسلمين بمصر ووقفها على كسوة المحبة المشرفة في كل سنة وعلى كسوة الحجرة والمنبر النبوي في كل خمس سنين، وذكرها التقي الفاسي والزين المراغي إلا أنه قال في كسوة الحجرة في كل ست سنين مرة تعمل من الديباج الأسود ومرقوماً بالحرير الأبيض ولها طراز منسوج بالفضة المذهبة دائر عليها إلا كسوة المنبر فإنها بتفصيص أبيض . انتهى ما في تحصيل المرام . هذا ما ذكره الشيخ الغازي رحمه الله في تاريخه .

نقول: ظهر من الكلام المتقدم أن برقع الكعبة كان يعمـل منـذ قـرون بشـكل مخصـوص ويتفننـون في تحسـين شـكله ومنظـره، وكـان الـبرقع معروفًا قبـل ســنة (٨١٩) ولكن لم يعرف من أحدثه ولا تاريخ حدوثه بالضبط.

وقد تكلم عن كسوة الكعبة وبرقعها مؤلف كتاب صبح الأعشى قال مؤلف كتاب "المحمل والحج" ناقلاً عن صبح الأعشى من الجزء الرابع صحيفة ٢٨١ و٣٨٢ ما ملحصه: كانت الكعبة تكسى الديباج الأسود كسوة مسبلة من أعلاها إلى أسفلها مرقوماً بأعاليها طراز رقم بالبياض من أصل النسيج مكتوب فيه: ﴿إِن الله الله وضع للناس للذي ببكة مباركاً... الآيات، وعلى الباب برقع من نسبة ذلك مرقوم فيه بالبياض، وذلك في آخر الدولة الظاهرية "برقوق" وأوائل الدولة الناصرية ولده "فرج" والظاهر برقوق توفي سنة ١٠٨ ممانماتة وواحد.

ثم قال: وفي سنة ... وتمانمائة في الدولة الناصرية فرج بن برقوق غير الطراز من لون البياض إلى لون الصفرة فصار الرقم في السواد بحرير أصفر مقصب بالنهب ... إلى أن قال: ثم جعل بعد ذلك برقع البيت من حرير أسود منشوراً عليه المخايش الفضة الملبسة بالنهب فزاد نفاسته وعلا قيمته . قال: ثم في سنة ١٨ حعل وجهة الباب من الكسوة "كمخا أزرق" بجامات مكتوب فيها " ... والله العالم ما كان وما يكون " ثم قال: وعمل في سنة ١٩ ٨ لباب الكعبة ستارة عظيمة الحسن لم يسبقها مثلها . انتهى من كتاب "المحمل والحج" الناقل من صبح الاعشى .

وقد ذكر إبراهيم باشا رفعت صاحب كتاب مرآة الحرمين ما في برقع الكعبـة من الذهب والفضة والحرير فليراجعه من شاء، كما ذكر في التــاريخ نـص الآيــات القرآنية التي كتبت في البرقع ما رأينا من الضرورة ذكرها هنا .

وقد تباهى السلطان سليم في عمل كسوة الكعبة وزركشة البرقع للغاية حينما أرسلها لمكة سنة ٩٢٣ .

انظر: صورة رقم ١٠٥، الكعبة المشرفة ويظهر فيها ستارة بابها بوضوح تام

ثم لما اختصت مصر بصنع كسوة الكعبة الخارجية وإرسالها سنوياً إلى مكة المشرفة وترقت العلوم والفنون فيها، وبرعوا في فن الخط العربي وفن الزخرفة والرسم والنفش، تفننوا في تجميل الكسوة والبرقع حتى صارا في زماننا في أحسن شكل وأبهى منظر. اللهم زد بيتك المحرم تشريفاً وتعظيماً وتكريماً ومهابة، وأمتنا مسلمين وأدخلنا في عبادك الصالحين وارض عنا وأصلح أحوالنا آمين يا رب العالمين وصلى الله على محمد أبي القاسم الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين.

## خُلَيَم الكعبة وأغوات المسجد الحرام

أول من رتب العبيد لخدمة الكعبة المشرفة معاوية رضي الله تعالى عنه هذا ما ذكره المؤرخون، والظاهر أنهم كانوا عبيـداً أرقاء لا خصيانـاً، قـالوا: وأول مـن اتخذ الخصيان يزيد بن معاوية.

قال في المنجد: طوّش الرجل مطل غريمه ، الذكر خصاه ، والطواشسي الخصي جمع طواشية (مولد وقيل أعجمي) . انتهى منه .

ويطلق على الخصي طواشي كما يطلق عليه في الحجاز "أغا" فيقولون: أغوات الحرم، أي طواشية المسجد الحرام والآغا، بمد الهمزة عند الأعاجم معناها الرجل الثري صاحب النفوذ، فربما من هنا أطلق الأعاجم على طواشية المسجد الحرام كلمة "الأغا" لما كان لهم من السلطة والنفوذ فأخلها عنهم الحجازيون فأطلقوها عليهم حتى صار كالعلم عليهم. ويوجد كتاب اسمه تاريخ الأغوات لإبراهيم الأغا بالمكتبة المحمودية بالمدينة المنورة، مقيد بها تحت نمرة (١٤٩) فراجعه إن شئت. وهو كتاب صغير باللغة التركية ولكنه ليس تاريخاً للأغوات بالمعنى الصحيح، وإنما هو عبارة عن مقتطفات في تراجم بعض الأغوات، ولقد أخذ

سعادة السيد أحمد مجاهد وكيل وزارة الحج والأوقاف الذي طبع هذا التاريخ على نفقته صورة فوتوغرافية لصفحات الكتاب المذكور .

روى البخاري في أول كتاب النكاح في باب تزويج المعسر اللذي معه القرآن: عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنا نغزوا مع النبي الله ألا نستخصى ؟ فنهانا عن ذلك.

وروى أيضاً في الباب الذي بعده أي في باب ما يكره من التبتل والخصاء: عن سعد بن أبي وقاص يقول: رد رسول الله ﷺ على عثمان بن مظعون: التبتل ولو أذن له لاختصينا.

وقد وردت ثلاثة أحاديث أيضاً في هذا المعنى في الباب المذكور .

جاء في شرح كتاب "زاد المسلم فيما اتفق عليه البخاري ومسلم" في آخر الجزء السادس عند حديث "نهي رسول الله ﷺ عن التبتل" ما ملخصه:

إن الصحابة رضي الله عنهم لما قالوا للنبي في الله نختصي" نهاهم عن الاختصاء نهي تحريم لما فيه من تعذيب النفس والتشويه وإبطال معنى الرجولية وتغيير خلق الله وكفر نعمته ، لأن خلق الشخص رحلاً من النعم العظيمة ، فإذا أزال ذلك فقد تشبه بالمرأة واختار النقص على الكمال .

انظر: صورة رقم ١٠٦، دكة الأغوات بالمسجد النبوي الشريف

قال المهلب: وإنما نهى النبي عن التبتل من أجل أنه مكاثر بهم الأمم يوم القيامة ، وأنه في الدنيا يقاتل بهم طوائف الكفار ، وفي آخر الزمان يقاتلون الدجال ، فأراد على أن يكثر النسل . اه. . فالاختصاء في الآدمية حرام صغيراً كان أو كبيراً . انتهى ملخصاً من شرح زاد المسلم .

قال ابن حجر العسقلاني رحمه الله تعالى في فتح الباري على صحيح البخاري في كتاب النكاح في باب ما يكره من التبتل والخصاء ما ملخصه :

الخصاء هو: الشق على الأنثيين وانتزاعهما، قال والنهي عن ذلك نهي تحريم بلا خلاف في بني آدم لما تقدم، وفيه أيضاً من المفاسد تعذيب النفس والتشويه مع إدخال الضرر الذي قد يفضي إلى الهلاك، وفيه إبطال معنى الرجولية وتغيير خلق الله وكفر النعمة، لأن خلق الشخص رجلاً من النعم العظيمة فإذا أزال ذلك فقد تشبه بالمرأة واختار النقص على الكمال.

قال القرطبي: الخصاء في غير بني آدم ممنوع في الحيوان إلا لمنفعة حاصلة في ذلك كتطبيب اللحم أو قطع ضرر عنه. وقال النووي: يحرم خصاء الحيوان غير المأكول مطلقاً، وأما المأكول فيجوز في صغيره دون كبيره، وما أظنه يدفع ما ذكره القرطبي من إباحة ذلك في الحيوان الكبير عند إزالة الضرر.

انتهى من فتح الباري بتصرف واختصار .

نقول: ظهر مما تقدم أن الاختصاء في بني آدم حرام صغيراً كان أو كبيراً، وكذلك في الحيوان غير المأكول، لما فيه من قطع نسله وتعذيبه بدون فائدة ، وأما في الحيوان المأكول فيحوز إخصاء صغيره حتى يسمن ويطيب لحمه ، وأما الكبير المأكول فيحرم إخصاؤه لما فيه من التعذيب ، ولعدم الفائدة من إخصائه ، فإن لحم الكبير لا يطيب بالإخصاء .

وحرمة إخصاء الآدمي الصغير تقع على الفاعل لا على المُخصي "بفتح الميم" فإن كان الآدمي كبيراً ورضي باختصائه فالحرمة تقع عليه ، وقد يشترك معه في الإثم الفاعل لأنه أعان على معصيته .

فإن قال الكبير: اختصيت خوف الوقوع في الزنا مثلاً ، نقول له: إنك عصيت الشارع على الذي نهى عن الاختصاء لما في ذلك من قطع النسل والتعذيب، وأما الوقوع في الزنا فقد يغفر الله تعالى لمن تاب وعمل صالحاً كما هو الشأن في كل معصية ، فرضاء الله تعالى وعفوه لا يتوقفان على الاختصاء وتعذيب النفس.

ونرى أن جميع هؤلاء الطواشي والأغوات إنما حصل لهم الاختصاء في حال الصغر وهم لا يعقلون ، فالحرمة تقع على من فعل بهم ذلك ، ومهما أتوا من المبررات والأعذار فإنها لا تقبل شرعاً ، والحمد لله الذي قلَّ عمل ذلك في زماننا هذا حتى كاد أن يندرس .

جاء في كتاب "التراتيب الإدارية" بصحيفة ٤٤٠ من الجرء الثاني ما نصه: نقل المنحور في شرح المنهج عن ابن رشد: أن أول من استخدم الخصيان في الإسلام معاوية . ووحدت ذلك في البيان والتحصيل بلفظ ، قيل: إن معاوية هـو

أول من اتخذ المقاصير في الجوامع، وأول من قام على نفسه حرساً، وأول من قلم على نفسه حرساً، وأول من بلغ قيدت بين يديه النجائب، وأول من اتخذ الخصيان في الإسلام، وأول من بلغ درجات المنبر خمس عشرة مرقاة.

وفي تحفة المحبين والأحباب فيما للمذنبين من الأنساب لدى كلامه على الأغوات من حرف الألف أول من استخدم الخصيان في الإسلام معاوية وقد كان لرسول الله على خادماً خصياً والله أعلم أن خصاه كان خلقياً، وقد صرح الجمهور من العلماء بكراهته وأحكامهم مذكورة في كتب الفقه، وقد حررها العلامة عبد القادر الطبري المكي في كتابه نشأة السلافة في شأن الخلافة وأطال فيهم المقال . انظره فإنه كتاب مفيد جداً . وأول من استخدمهم في المسجد النبوي والمسجد المكي بالحرمين الشريفين صلاح الدين الأيوبي هد.

ثم نقل الكلام على أصل استخدامهم من رسالة تحفة المحبين للمحبوب في تنزيه مسجد الرسول من كل خصي وبحبوب للعلامة جمال الدين القطان ، ومن التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة للحافظ السخاوي فانظر كلامهم في التحفة ، وقد وقفت على رسالة للحافظ السيوطي سماها أكام العقيان في أحكام الخصيان والتوصية بهم ، عقد فيها فصلاً قال فيه ذكر الصحابة منهم وترجم لمابور وسندر مولى زنباغ الجدامي ، وذكر في ترجمة الأخير أنه قال لرسول الله وسند أوصي بي فقال: أوصي بك كل مسلم ، ثم جاء إلى أبي بكر فعاله حتى مات ، ثم لقي عمر فقال: إن شئت أن تقيم عندي أجريت عليك مالاً فانظر إلى أي المواضع أحب إليك لأكتب لك فاختار مصر فلما قدم على عمرو بن العاص المواضع أحب إليك لأكتب لك فاختار مصر فلما قدم على عمرو بن العاص عمد بن الربيع الجيزي في كتاب الصحابة الذين دخلوا مصر وأن لأهل مصر عند سندر حديثين . اهد . انتهى من الكتاب المذكور .

جاء في كتاب "التراتيب الإدارية" بصحيفة ٤٤٥ من الجزء الثاني عند باب في المجبوب ما نصه:

ترجم في الإصابة لمابور القبطي الخصي قريب مارية القبطية أم ولـد النبي على القدم معها من مصر، فنقل عن الطبري أنه رضي لمكانته منها أن يجب نفسه فقطع ما بين رجليه حتى لم يبق له قليل ولا كثير الحديث، قال الشيخ الطيب في شرح الألفية: لا منافاة بن كونه أهداه خصياً وكونه جب نفسه لاحتمال أنه أهداه فاقد

الخصيتين مع بقاء الذكر وهو الذي قطع، وترجم في الإصابة لأبي مريم الخصي فقال: له إدراك ذكره ابن منده، وأخرج من طريق الأوزاعي عن سليمان بن موسى قال: قلت لطاووس: إن أبا مريم الخصي أحبرني وقد أدرك النبي فقال فقال: أحلني على غير خصي . ونحوه في أسد الغابة وقال: أخرجه ابن منده وأبو نعيم هـ. وفي نور النبراس: لا أعلم في الصحابة خصياً إلا هذا مابور وآخر يقال له سندر.

قال الأزرقي عند "ذكر كسوة الكعبة في الإسلام": وكان أول من أحدم الكعبة يزيد بن معاوية وهم الذين يسترون البيت هكذا ذكره الأزرقي وذكر أيضاً أن معاوية هو الذي أحدمها العبيد. وكلتا العبارتان مذكورتان في صحيفة واحدة من تاريخ الأزرقي فلم نفهم معنى الأولية في تقديم العبيد لخدمة الكعبة هل هي لمعاوية أو لابنه يزيد، وكيف يمكن الجمع بين الروايتين.

وقال صاحب كتاب "مرآة الحرمين": أول من رتب الأغوات في المسجد أبـو جعفر المنصور اهـ وا لله تعالى أعلم بالغيب.

وجاء في تاريخ الخميس أن سليمان بن عبدالملك بن مروان كان شديد الغيرة وهو الذي خصى المحنثين بالمدينة . اهـ .

والذي نفهمه أنه كان للكعبة حدم في الجاهلية ، فيكون معنى أول من رتب العبيد للكعبة أي في الإسلام ، أما في الجاهلية فقد روى الأزرقي أيضاً عند الكلام على حج أهل الجاهلية ما نصه... وكانت الإفاضة في الجاهلية إلى صوفة " أي كان على الحج " وصوفة رجل يقال له أخزم بن العاص بن عمرو بن مازن بن الأسد ، وكان أخزم قد تصدق بابن له على الكعبة يخدمها ، فجعل إليه حبشية ابن سلول بن كعب بن عمرو بن ربيعة بن حارثة بن عمرو بن عامر الخزاعي الإفاضة بالناس على الموقف ، وحبشية يومئذ يلي حجابة الكعبة وأمير مكة يصطف الناس على الموقف ، وحبشية يومئذ يلي حجابة الكعبة وأمير مكة يصطف الناس على الموقف ، وجبشية : أجز صوفة فيقول الصوفي: أجيزوا أيها الناس فيجوزون ، ويقال : إن امرأة من حرهم تزوجها أخرم بن العاص بن عمرو بن مازن بن الأسد وكانت عاقراً فنذرت إن ولدت غلاماً أن تصدق به على الكعبة عبداً لها يخدمها ويقوم عليها ، فولدت من أخزم الغوث فتصدقت به عليها فكان يخدمها في الدهر الأول مع أخواله من حرهم فولى الإجازة بالناس لمكانه من الكعبة :

إني حعلت ربّ من بَنيَّـة ربيطــةً بمكـــة العليَّــة فبـــاركن لي بهـــا إليَّــه واجعله لي من صــالح البريَّـة

فولى الغوث بن أحرم الإحازة من عرفة وولده من بعده في زمن حرهم وخزاعة حتى انقرضوا. انتهى من تاريخ الأزرقي .

فعلم مما تقدم أن تقديم العبيد للكعبة المعظمة كان من أيام الجاهلية الأولى ، وأن المراد بالعبيد ليس هو الرقيق المملوك ولا من الخصيان كالطواشي المعروفين في زماننا ، بل المراد تقديم أي رجل حر للكعبة يقوم بخدمتها وربما كان من أبناء الرؤساء والذوات المحترمين كابن صوفة المذكور الذي كانت له إمارة الحج .

وحبذا لو أن حكومتنا السعودية أحالت هؤلاء الطواشي "أغوات المسحد الحرام" إلى المعاش وأكرمتهم بمعيشة هنيئة مدة حياتهم حزاء لهم على خدماتهم لبيت الله المعظم واستبدلت بهم من فضلاء الناس الأحرار خدماً للكعبة المشرفة، وبذلك تكون حكومتنا قد سنت سنة حسنة مدى الدهر، لأن غالب الأغوات من العوام الجهلاء، وفي بعضهم غباوة زائدة وضعف في العقل - يقول الإمام القزوييني في كتابه عجائب المعلوقات: إن الإنسان إذا خصي يضعف بدنه بخلاف كثير من الحيوانات.

ولا نعلم بالضبط متى كان استخدام الطواشي "الخصيان" في المسجدين الحرمين بمكة والمدينة ، قال صاحب مسرآة الحرمين: وأول من رتب الأغوات في المسجد الحرام أبو جعفر المنصور اهد لكن نحن لا نرى أن أبا جعفر المنصور المتوفى سنة ١٥٨ قد فعل ذلك ونستدل على كلامنا هذا بأنه لو فعله أبو جعفر المنصور لذكره الإمام الأزرقي في تاريخه بدون شك فقد توفي في منتصف القرن الثالث بل قبله بسنوات معدودة ، وإنما نرى أن استخدام الأغوات في المسجد الخرام كان بعد استخدامهم في المسجد النبوي الذي كان في أول دولة الأكراد في الحرام كان بعد استخدامهم في المسجد النبوي الذي كان في أول دولة الأكراد في زمن السلطان نور الدين الشهيد استنتاجاً مما جاء في تاريخ الغازي المخطوط بخط بنده بصحيفة ٢٢٢ من الجزء الأول وهو نقلاً عن كتاب "إتحاف فضلاء الزمن بتاريخ ولاية بني الحسن" وهذا ما نصه: وفي سنة (٥٥٧) سبع و خمسين و خمسمائة من الهجرة حسنوا للسلطان نور الدين الشهيد أن يرسل بعض حدم طواشيته إلى المدينة المنورة ليكونوا سدنة لقبر رسول الله في والحرم المحتم فاستحسن ذلك، المناه قال: كيف نعمل شيئاً ما سبقنا إليه أحد من الخليقة قبلنا فما زالوا به حتى

وافقهم إلى ذلك، فجعل اثني عشر طواشياً لا غير وشرط أن يكونوا حفاظاً للقرآن الكريم ولربع العبادات متعينين لذلك وأن يكونوا حبوشاً فإن لم يكونوا فأرواماً فإن عدموا فتكارنة وإن لم يوجدوا فهنوداً، فاستمر الأمر مستقيماً مدة ثم ما زال في فقد شيء بعد شيء حتى صار الآن من الهنود وصاروا عامية ليسوا بأهل علم وكانوا اثني عشر فعادوا فوق الأربعين، فسبحان من يغير ولا يتغير وأنكر علماء المدينة ذلك وألفوا فيه تآليف ولكن يد الخلافة لا تطاولها يد". انتهى من تاريخ الغازي.

فيؤخذ مما تقدم أن الطواشية لم يكونوا خدماً بالمسجد النبوي بالمدينة إلا في سنة (٥٥٧) هجرية ويشترط فيهم أن يكونوا حفظة للقرآن الكريم ولربع العبادات من الفقه، فقياساً على ذلك يمكن أن نقول ونستنتج أن استخدام الطواشية لم يكن بالمسجد الحرام بمكة قبل السنة المذكورة وإنما حدث بعدها تقليداً على ما في المسجد النبوي منهم، ومما يقوي قولنا هذا أن العلامة ابن جبير الأندلسي الذي كان بمكة شرفها الله تعالى سنة (٥٧٥) تسع وسبعين وخمسمائة وحج فيها لم يذكر في رحلته القيمة المعتبرة أنه رأى بالمسجد الحرام طواشية وخصياناً يقومون بالمخدمة، مع أنه لم يترك شيئاً عن مكة والكعبة والمسجد الحرام إلا وذكره، وهو قد مكث بمكة المكرمة للحج ثمانية أشهر . والرحالة ابن بطوطة الذي وصل إلى مكة في حجته الأولى سنة (٧٢) خمس وعشرين وسبعمائة ذكر في رحلته خدمة المسجد النبوي و لم يذكر خدمة المسجد الحرام فقال عنهم بصحيفة ٧٧ وحدام هذا المسجد الشريف ، أي المسجد النبوي وسدنته فتيان من الأحابيش وسواهم هذا المسجد الشريف ، أي المسجد النبوي وسدنته فتيان من الأحابيش وسواهم وهم على هيئات حسان وصور نظاف وملابس ظراف وكبيرهم يعرف بشيخ الخدام وهو في هيئة الأمراء الكبار وهم المرتبات بديار مصر والشام يؤتي إليهم بها كل سنة ... اه ..

على أن اتخاذ الطواشي والخصيان كان قبل الإسلام فقد ذكر الأستاذ أحمد زكي باشا الملقب بشيخ العروبة في حاشية على كتاب "الرق في الإسلام" بصحيفة ٩ ما نصه: كان اتخاذ الطواشية قبل الإسلام، فإن نارسيس وهو من أعظم قواد المملكة الرومانية الشرقية كان خصياً، ومثله بوطيفار "قطفور" مولى يوسف عليه الصلاة والسلام، ومثلهما أوريغانس مفسر التوراة الذي ولد بالاسكندرية في سنة الصلاة والسلام، ومثلهما أعريغانس مفسر التوراة الذي ولد بالاسكندرية في سنة

للشك والريبة، وغيرهم كثيرون. اهـ المترجم. انتهى من حاشية الكتاب المذكور. وجاء في تاريخ الخميس في الجزء الثاني: أنه كان في دار أمير المؤمنين المقتدر بالله الذي قتل سنة (٣٢٠) أحد عشر ألف غلام حصيان غير الروم والصقالبة والسود. انتهى.

وقد كان للطواشية "الخصيان" نفوذ كبير لدى أسيادهم العظماء، وفي ذلك يقول مؤلف كتاب "الرق في الإسلام" بصحيفة ٩٨ ما ياتي: ولا يجهل أحد ما كان للطواشية "الخصيان" من الشأن الأكبر والنفوذ المهم في القسطنطينية وفي مصر القاهرة، ففي بلادنا "أي مصر" كان أعاظم القوم وسراتهم يتملقون ويتزلفون إلى الماس آغا طواشي والدة عباس باشا، وخليل آغا طواشي سعيد باشا، ثم خليل آغا المشهور طواشي والدة الخديوي السابق، وكلهم قد حاؤا من بلادهم في أحقر الحالات وأنكدها، فساق الله لهم السعادة ورزقهم الغني الوافر والثروة الطائلة. انتهى من الكتاب المذكور والمذكورون هنا عباس وسعيد والخديوي السابق كلهم من سلاطين مصر المتأخرين.

وفي تاريخ الغازي أن السلطان الملك الأشرف برسباي أرسل في سنة (٨٣٥) إلى السلطان صلاح الدين أبي المظفر محمد بن قندو هدية من القاهرة صحبة بعض الطواشية ، فلما وصل إلى السلطان قبلها وعوض عنها بهدية قيمة ولكنه مات في أثناء ذلك فقام ابنه المظفر أحمد وأمضى هدية أبيه وزاد من عنده هدية أخرى من ضمنها حدّام طواشية . انتهى .

ولنذكر هنا أسماء بعض الطواشي الذين عثرنا عليهم في التاريخ، وهناك كثيرون منهم لكن لم نبحث عنهم في الكتب لنقيد أسماءهم.

| الملحوظات                                         | اسم الطواشي     | عدد |
|---------------------------------------------------|-----------------|-----|
| هو مولى نبي الله يوسف عليه الصلاة والسلام.        | بوطيفار "قطفور" | ١   |
| كان قبل الإسلام، وكان من قواد المملكة الرومانيــة | نارسيس          | ۲   |
| الشرقية.                                          |                 |     |
| قدم مع مارية القبطية إلى رسول الله ﷺ.             | مابور القبطي    | ٣   |
| مفسر التوراة ، ولد سنة ١٨٧ ميلادية.               | أوريغانس        | ٤   |
| كان قائد حيش الروم لأخمذ الاسكندرية من            | منويل الخصي     | ٥   |
| المسلمين فقتله عمرو بن العاص وفتح الاسكندرية      |                 | ,   |

| الملحوظات                                             | اسم الطواشي       | عدد |
|-------------------------------------------------------|-------------------|-----|
| مرة ثانية.                                            |                   |     |
| کان خصیاً وهو حاجب یزید بن معاویة                     | فتخ               | ٦   |
| كان خصيان حبشياً أسود اشتراه إخشيد، فصار              | كافور الإخشيدي    | ٧   |
| فيما بعد ملكاً على مصر.                               |                   |     |
| ولي سلطنة العراق                                      | مؤنس المظفري      | ٨   |
| هـ و طواشي والـدة الخديـوي عبـاس باشـــا الثــاني     | ألماس آغا         | ٩   |
| سلطان مصر وباش آغا السراي الخديوية.                   |                   |     |
| هو باب آغا والدة الخديوي عباس باشا سلطان              | كاظم آغا          | ١.  |
| . مصر                                                 |                   | :   |
| هو طواشي الخديوي سعيدي باشا سلطان مصر.                | خليل آغا          | 11  |
| هو طواشي والمدة الخديسوي السابق لمصر "أي              | خليل آغا          | ١٢  |
| إسماعيل باشاِ ثم توفيق باشا" وكان زعيــم الأغــوات    |                   |     |
| وكبيرهم وهو صاحب مدرسة خليـل آغـا الشمهيرة            |                   |     |
| .عصر.                                                 | ,                 |     |
| حبَّ نفسه خوفاً من الوقوع في معصيـة وصــار مــن       | أبا عبدا لله محمد | ۱۳  |
| خدمة المسجد النبوي كان موجودا في عهـد ابـن            | الغرناطي المعروف  |     |
| بطوطة كما ذكره في رحلته أي في سنة (٧٢٥) من            | بالتراس           |     |
| الهجرة.                                               | _                 | ·   |
| كان وزير مكة وكان موجوداً بها في عام (١١٠٩)           | جوهر آغا          | ١٤  |
| كما ذكره الغازي في تاريخه بصحيفة ٦٦١ مـن              |                   |     |
| الجزء الأول وهو الذي أوفدته الدولة العلية العثمانيــة |                   |     |
| بالمرسوم الشاهاني بولاية الشريف سعيد بن سعد           |                   |     |
| مكة فاستقبلوه استقبالاً عِظيماً وذلك سنة (١١١٣)       |                   |     |
| كما ذكره الغازي أيضا بصحيفة ٢٥٣ من الجزء              |                   |     |
| الثاني من تاريخه.                                     | ~                 |     |
| وزير أمير مكة الشريف أحمد بن سمعيد بـن زيـد في        | درویش آغا         | 10  |
| سنة (١١٨٤) من الهجرة . أي وزيره وعاملــه علـي         |                   |     |
| ينبع ،                                                |                   |     |

| الملحوظات                                            | اسم الطواشي         | عدد |
|------------------------------------------------------|---------------------|-----|
| هو خليفة خليل آغا طواشي والدة الخديوي إسماعيل        | · ر <b>فع</b> ت آغا | 17  |
| باشا المذكور ، في إدارة وقفه الكبير بعد موته.        |                     |     |
| خليفة رفعت آغا بعد موته                              | بلال آغا            | 14  |
| شيخ الأغوات بالمسجد الحرام بمكة من سنة ١٣٢١          | عبدالفتاح آغا       | 18  |
| تقريباً.                                             |                     |     |
| رئيس أغوات قصر يلدز بالآستانة في زمن السلطان         | بهرام آغا           | 19  |
| عبدالحميد المتوفى سنة (١٣٢٨) هجرية.                  |                     |     |
| رئيس أغوات قصر يلـــدز بِالآســتانة في أواخــر زمــن | نادر آغا            | ۲.  |
| السلطان عبدالحميد أيضاً المتوفى سنة (١٣٢٨)           |                     |     |
| هجرية.                                               |                     |     |

انظر: صورة رقم ١٠٧ ، خليل آغا الطواشي المشهور

والطواشي كثيرون في كل عصر ولكن لا يذكر التاريخ إلا عظماءهم ومن يشار إليهم كمن ذكرناهم هنا، ولقد كان سلاطين آل عثمان وسلاطين مصر وكبار العظماء والأغنياء يقتنونهم في قصورهم ومنازلهم لاطمئنانهم لهم على النساء حينما كنّ محجبات أما اليوم وقد انتشر السفور بينهن واختلطن بالرحال زالت دولة الطواشي حتى لا تكاد تذكر.

وهذا الجدول ليس القصد منه حصر جميع أسماء الأغوات ، وإنما هذه الأسماء بحسب ما وصل إلى علمنا ، وهناك كثير من الأغوات لم نطلع على أسمائهم ، في بعض الأقطار الإسلامية سابقاً ، وأما اليوم فقد انقرض جنسهم .

وبهذه المناسبة نذكر قصة صغيرة لأحد الأغوات للدلالة على ما كان لهم من السلطة في قصور أسيادهم، ننقلها باختصار عن مجلة المصور الـتي تصـدر بمصـر في عدد ١٥٧٦ بتاريخ ٢٨ ربيع الثاني سنة ١٣٧٤ هجرية – وهي :

لما انضم "خليل آغا" إلى حاشية والدة إسماعيل باشا خديـوي مصر ، لم يمـض وقت طويل حتى ظفر بثقتها فقربته إليها ومنحته سلطات مطلقة في الإشراف على تربية الأمراء والأميرات وتعهد مختلف شؤونهم التعليمية والأخلاقية ، فأصبح ذا سلطان ونفوذ لا يستطيع أحد أن يرد له كلمة أو يعصي له أمراً .

وكان حليل آغا حريصاً على تنشئة الأمراء والأميرات نشأة أخلاقية قويمة كريمة ، غيوراً على أن لا يصاب أحدهم في كرامته أو تخلش سمعته ، حتى لقد بلغ في غيرته عليهم أن تطاول وصفع مرة إحدى الأميرات لأنها غابت حارج القصر مدة تزيد على المدة التي حددها لها عند حروجها ، وثار لهذا الحادث الأمراء وغضبت الأميرات ، ولكن والدة إسماعيل باشا وقفت إلى جانبه ودافعت عنه وأيدته في موقفه ، فمرّت العاصفة بسلام .

ولما تولى مصر توفيق باشا انتهزت الأميرة التي صفعها خليل آغا الفرصة وسعت لدى توفيق باشا بإعدامه فأصدر أمره بذلك وترك لـه الخيار في أن يمـوت بالسيف أو بجرعة السم، فحرع خليل آغا كأساً من السم الزعاف فقضى نحبه.

وخليل آغا هذا هو صاحب ومؤسس المدرسة المشهورة باسمه "مدرسة خليل آغا" التي كانت بأول شارع الدراسة بجوار جامع الأزهر الشريف ثم نقلت إلى جهة أخرى حين تنظيم الشوارع وتوسعتها ، وكان لهذه المدرسة أكبر الفضل في تعليم كثير من كبار رجال الدولة في الجيل الماضي ولا تزال المدرسة قائمة في تعليم أبناء الأمة إلى اليوم .

ولقد استطاع خليل آغا أن يجمع ثـروة كبـيرة مـن الأراضـي والبيـوت والعمارات، ثم وقفها من بعده على أعمال البر والفقـراء مـن الأغـوات والعتقـاء، وبلغت مساحة الأرض التي وقفها ألف وتمانمائة فدان، وتعد أوقافاته من الأوقافات الكبيرة ذات الإيراد الكبير الوفير، رحمة الله عليه وجزاه حير الجزاء. انتهى.

ومن عجائب ما كان للأغوات من الصولة والمكانة ، ما رواه صديقنا الأســـتاذ أحمد السباعي في كتابه "تاريخ مكة" بصحيفة ٢٥٧ حيث يقول :

ومن غرائب ما يذكر أن بشير آغا الطواشي من مماليك السلطان مراد "أي الرابع" حج في عام (١٠٤٩) وكان يحمل تفويضاً من السلطان بعزل وتولية من يرى توليته وعزله في البلاد التي يمر بها، فلما انتهى إلى مصر خرج واليها للقائه في ظاهرها وقبَّل ركبتيه ومشي بين يديه إلى أن أذن له بالركوب، فلما انتهى حبر ذلك إلى الشريف زيد في مكة عزّ عليه أن يمشي في ركاب الطواشي، فاستشار الشيخ عبدالرحمن المحجوب، وكان من رجال العلم الصالحين، فقال له: اسأل الله أن يكفيك ذلك فاستحيب دعوته، لأن بشير آغا ما كاد يصل إلى مكة حتى سبقه إليها خبر وفاة السلطان مراد وبذلك بطل مفعول التفويض الذي يحمله،

ودخل بشير آغا فقابله مقابلة عادية وصافحه ثم ركض زيد بفرسه حتى تقدم عليه وعزاه في السلطان فتضاءل بشير آغا لأنه كان يظن أن خبر الوفاة بجهول في مكة . انتهى.

ومن غرائب ما وقع في عصرنا مما يكون عظة وعبرة ، ما حدثنا به رئيس سدنة الكعبة المشرفة صاحب السيادة والسعادة الشيخ محمد ابن الشيخ محمد صالح بن أحمد الشيبي ، أنه رأى أن والي الحجاز التركي أحمد راتب باشا يقبّل يمد شيخ أغوات المسجد الحرام بمكة عبد الفتاح آغا وذلك سنة (١٣٢٥) تقريباً ، شم رأى أن عبدالفتاح آغا المذكور يقبل يد مدير الشرطة العام بمكة مهدي بك وذلك في سنة (١٣٤٧) سبع وأربعين وثلاثمائة وألف تقريباً أي بعد أن استولى على الحجاز جلالة الملك عبدالعزيز آل سعود رحمه الله تعالى فسبحان المعز المذل .

ويذكر الأستاذ السباعي في كتابه أيضاً بصحيفة ٢٩١ عن الأغوات ما نصه: وفي عهد مبارك "الذي تولى إمارة مكة في عام ١٣٢ ا" ثارت فتنة بين أغوات المدينة ورجال حاميتها من المعسكر، وذلك أن رجلاً من توابع الأغوات أراد الانخراط في سلك الجندية فحيل بينه وبين ذلك، فغضب لأجلمه أغوات المسجد وأغلظ بعضهم القول لرحال الحامية ، فثارت الفتنــة وتحصـن الأغـوات بالمســجد ، فأراد قاضي المدينــة أن يتوسـط للصلـح فــامتنع الأغــوات مــن الحضــور إلى الجحلـس ولعلُّهم خافوا ذلك، فاعتبرهم القاضي عصاة للشرع وأمر بقتالهم في المسجد فقاتلوهم فيه وبذلك عطلت صلاة الجماعة ، ثم ما لبث الأغوات أن طلبوا الأمان فأبي رجال الحامية إلا بتقديم كبارهم إلى مكة ليرى الشريف مبارك رأي الشرع فيهم فقبلوا ذلك، وتقدم من كبارهم خمسة أو سنة أشخاص اعتقلتهم الحامية وأرسلتهم إلى الشريف مبارك في مكة فثبتت إدانتهم لديه فكتب إلى الخليفة بذلك فجاءت الموافقة بعقوبة بعضهم ونفي الآخرين. وأراد الأغوات أن يشأروا لنفسهم فاتصل بعضهم بعاصمة الخلافة في تركيا وأقنعوا المسؤولين بـأنهم كـانوا مظلومـين وأن أسباب الفتنة كانت سعاية أهل المدينة على رأسهم عبدالكريم البرزنجي وكان من جملة علمائها فصدر الأمر بقتل المذكور وبعض المتهمين معـه ففـر الـبرزنجي إلى حدة ، فقبض عليه حاكمها ونفذ فيه حكم الإعدام ودفن "بحارة المظلوم" نسبة إليه . انتهى كل ذلك من "تاريخ مكة" للسباعى .

ولقد كان قديماً للأغوات شأن كبير في الدولة العثمانية حتى أنها تنتدب بعضهم للأمور المهمة ، فمن ذلك ما ذكر الغازي في تاريخه المخطوط في الجزء الثاني بصحيفة ٢٥٣ أن أمير مكة الشريف سعد عرض على الدولة العلية العثمانية إقامة ولده الشريف سعيد مقامه فأجابته إلى ذلك في شهر ذي القعدة سنة (١١١٣) ثلاث عشرة ومائة وألف وجاءت المراسيم بولاية الشريف سعيد مع أغاة مخصوص فأدخلوه مكة بموكب عظيم ، وجلس في الحطيم الشريف سعيد وصاحب جدة والقاضي والمفــتي وأعيــان النــاس، فــورد الآغــاة إلى الحطيــم بــالأمر السلطاني والتشريف للبس الشريف سعيد ولبس أرباب المناصب على جري العادة وجلس للتهنئة ومدحه الشعراء بقصائد، ولما كان يوم السبت طلع الأغماة الـوارد بالقفطان بخلعة سمور وكتاب آخر خاص لمولانا الشريف سعيد وألبسه الفرو الوارد له من الأبواب السلطانية زيادة في الإكرام والعناية . انتهى من تاريخ الغازي .

وجاء في كتاب "الجداول المرضية" أن قطب الدين بن عالاء الدين حوارزم شاه المتوفى سنة (٦١٧) سبع عشرة وستمائة دخل عليه رجل من خدمة حجرة النبي عِنْ فعظمة وأحلسه بجانبه وصار يأخذ يده ويتبرك ويمرّ بها على وجهمه اهم. فهذا الملك عمل على حد قول الشاعر:

أمر على الديار ديار سلمي وما حب الديار شغفن قلبي ولكن حب من سكن الديارا

أقبل ذا الجدار وذا الجدارا

وجاء في العدد (١٩) من روايات الهلال بمصر الخاص بالانقلاب العثماني، الصادر في شهر رمضان عام ١٣٦٩هـ، الموافق لشهر يولية عام ١٩٥٠م عند الكلام على "حريم قصر يلدز" بالآستانة ومعنى كلمة "يلدز" في اللغة التركية "النجم" وقصر يلدز جنة الدُّنيا كان هـو مقر سلاطين آل عثمان ، فقـد جـاء في العدد المذكور عمن كان في هذا القصر من الخصيان والأغبوات في زمن السلطان عبدالحميد خان الذي كان في حدود سنة (١٣٠٠) ألف وثلاثمائة من الهجرة ما نصه:

وفي كل قصر من قصور النساء طائفة من الخصيان والجواري والسراري للحدمة والتدريب، وعلى الخصيان رئيس يسمونه الباش آغا، وقد تداول هذا المنصب غير واحد في زمن عبدالحميد آخرهم نادر آغا، وصاحب هذا المنصب من أكبر أصحاب النفوذ والسطوة لثقة السلطان فيه وركونه إليه، وقد مر زمن كان الباش آغا فيه أقوى شوكة في الدولة من أكبر الوزراء.

وذكروا أن زكي باشا أرادت الدولة إرساله قائداً لعساكرها في طرابلس الغرب، فجاء لوداع الباش آغا وهو يومئذ بهرام آغا، فدخل عليه وهو في بحلس حافل فوقف بين يديه وقال: "يا مولاي إن الدولة عينت عبدكم قائداً على عساكرها في طرابلس الغرب، ولي أمنية ألتمس من عنايتكم تحقيقها لتكون لي حرزاً من ريب الدهر، وهي تقبيل يدكم الشريفة " فقهقه بهرام آغا وقال له: "متى وصل قدركم أن يتعدى رجلي إلى يدي؟ ".

ويذكرون من نوادر هذا الآغا أنه خرج إلى ظاهر السراي في الوقت الذي وصل الروسيون الغزاة فيه إلى سان استفانو، وساد الفزع الأكبر، وشغل السلطان بتدبير ما يؤول إليه العرش العثماني الذي أورثه إياه آباؤه وأجداده العظام، فدخل عليه الآغا وقال له: "لا يهتم مولانا الأعظم، فقد خرجت إلى ظاهر القصر، ونظرت يميناً وشمالاً فوجدت جميع ما انتهى إليه بصري هو ملك جلالتك فلا تحزن فإنه يكفينا".

ومن أدلة نفوذ أولئك الخصيان أن بهرام هذا منع عبدالحميد من إرسال حند عثمان إلى مصر في أثناء الحوادث العرابية ، وكانت إنجلترا قد أوعزت إليه أن يفعل ذلك ليحتل مصر مكانها ، فزعم الآغا المذكور أن السلطان إذا أرسل حنوداً إلى مصر لم يق في يلدز من يحافظ على حياته .

ويلي الباش آغا من الخصيان طبقة المصاحبين، واشتهر منهم جماعة كبيرة كان لهم شأن في زمن عبدالحميد. انتهى من الكتاب المذكور.

هذا ولما كان لأغوات المسجد الحرام فيما سبق شأن كبير، كان تعيين أحدهم شيخاً ورئيساً عليهم لا بدأن يكون من قبل السلطان وأن يصدر له بذلك مرسوم سلطاني، وقد ذكر القلقشندي في كتابه صبح الأعشى صورة من المراسيم السلطانية بذلك لكنها خاصة بأغوات المسجد النبوي - ونحن نذكر هنا نص كلامه في كتابه المذكور مع نص المرسوم السلطاني - قال رحمه الله تعالى:

وقد حرت العادة أن يكون له حادم من الخصيان المعبر عنهم بالطواشيّة يعين لذلك من الأبواب السلطانية ، ويكتب له توقيع في قطع الثلث "بالمحلس السامي" بالياء ، مفتتحاً "بالحمد لله" .

وهذه نسخة توقيع شريف من ذلك:

الحمد لله الذي شرف بخدمة سيد الرسل الأقدار ، وفضل بالتأهل للدخول في عداد كرمه بخدمته من اختاره لذلك من المهاجرين والأنصار ، وجعل الاختصاص بمجاورة حرمه أفضل غاية تُهجَر لبلوغها الأوطان والأوطار ، وعجل لمن حل بمسجده الشريف تبوأ أشرف روضة تردها البصائر وترودها الأبصار .

خمده على نعمه التي أكملُها خدمة نبيه الكريم، وأفضلها التوفَّر على مصالح بحاوري قبر رسوله الهادي إلى الحق وإلى طريق مستقيم، وأجملها الانتظام في سلك خدمة حرمه لأنها بمنزلة واسطة العقد الكريم النظيم، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة مُزْلِفة لديه مقربة إليه، مدّخرة ليوم العرض عليه، ونشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله أشرف نبي بعث إلى الأسود والأحمر، وأكرم من أنار ليل الشرك بالشرع الأقمر، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الذين فخرت الحبشة بهجرتهم الأولى، ونجا النحاشي بما اتخذ عندهم من السابقة الحسنة واليد الطولى، وأولَى بالألهم من السبق إلى خدمة أشرف الأنبياء عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام، أفضل ما يُولى، صلاة لا يزال شهابها مرشداً، وذكرها في الآفاق مُغيراً ومُنجداً، وسلم تسليماً كثيراً.

وبعد، فإن أولى ما أعتمد عليه من أفاء الله عليه من نعمه وأفاض عليه من ملابس كرمه، وشرّف قدره بأن أهله لخدمة سيد الرسل بل لمشيخة حرمه، وخصه برتبة هي أسنى الرتب الفاخرة، وأجمع الوظائف لشرف الدنيا والآخرة، من رجحه لذلك دينه المتين، وورعه المكين، وزهده الذي بلغ به إلى هذه الرتبة التي سيكون بها -إن شاء الله تعالى - وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين.

ولما كان فلان هو الذي أدرك من خدمة سيد الرسل غاية سؤله، وزكت عند . الله هجرته التي كانت على الحقيقة إلى الله ورسوله، وسلك في طريق خدمته الشريفة أحسن السلوك، وانتهت به السعادة إلى خدمة رسول الله الله المحتلفة ليعرض بجوهرها الأعلى عن عَرَض خدمة الملوك، وفاز من مجاورة الحجرة الشريفة بما عظمت عليه به المنة، وحل به مما بين القبر والمنبر في روضة من رياض الجنة، وأقام في مقام حبريل، ومهبط الوحي والتنزيل، يتفيأ ظلال الرحمة الوارفة، ويتهيأ من تلك النعمة بالعارفة بعد العارفة تعين أن يكون هو المحلى بعقود مشيخة ذلك الحرم، والمتولي لمصالح هذه الطائفة التي له في التقدم عليهم أثبت قدم.

فرسم بالأمر الشريف لا زال ... أن تفوض إليه المشيخة على خُدَّام الحرم الشريف النبوي: للعلم بأن العامل الورع، والكافل الذي يعرف أدب تلك الوظيفة: من خدمة الرسول على ما شرع، والزاهد الذي آثر حوار نبيه على ما سواه، والخاشع الذي نوى بخدمة الدخول في زمرة مَن خدَمه في حياته " ولكل امرئ ما نواه ".

فليستقر في هذه الوظيفة الكريمة قائماً بآدابها، مشرّفاً بها نفسه التي تشبّت من حدمته الشريفة بأهدابها، سالكاً في ذلك ما يجب، محافظاً على قواعد الورع في كل ما يأتي وما يجتنب، قاصداً بذلك وجه الله الذي لا يُحيب لراج أملاً، ولا يضيع أحر من أحسن عملاً، ملزماً كلاً من طائفة الخدام بما يقربه عند الله زلفى، ويضاعف الحسنة الواحدة سبعين ضعفاً، هادياً من ضل في قوانين الخدمة إلى سواء السبيل، مبدياً لهم من آداب سلوكه، ما يغدو لهم منه أوضح هاد وأنور دليلاً، وفيه من آداب دينه ما يغيي عن تكرار الوصايا، وتجديد القضايا، والله تعالى يسدده في القول والعمل، ويوفقه لخدمة سيد المرسلين وقد فعل بمنه وكرمه. انتهى من كتاب صبح الأعشى من الجلد الثاني عشر.

ولم نر القلقشندي ذكر في كتابه المذكور صورة مرسوم سلطاني لأغوات المسجد الحرام، وسببه والله تعالى أعلم أنه كان للمسجد النبوي أغوات في زمانه فقد أرسلوا إليه الطواشية سنة (٥٥٧) كما سبق الكلام عليه، وأما المسجد الحرام وإن كان به خدم لكن لم يكونوا طواشية، فطواشية المسجد الحرام حدث فيما بعد ذلك، والقلقشندي صاحب كتاب صبح الأعشى مولود سنة (٥٦٦) فالظاهر إما أنه إلى هذا الوقت لم يكن في المسجد الحرام طواشية، وإما أنه لم يعثر على صورة مرسوم سلطاني لهم. والله تعالى أعلم.

ولأغوات المسجد الحرام كثير من الأوقـاف المرصـودة لهـم في بعـض البلـدان كبغداد والبصرة والشام والمغرب .

# أغوات المسجل الحرامرفي عصرنا هذا

عدد أغوات المسجد الحرام في عصرنا هذا (٢٤) أربعة وعشرون شخصاً عليهم شيخ ونقيب. فمن أعمالهم القيام بتنظيف دائرة المطاف وما يليها فقـط ليـلاً ونهاراً، والقيام بخدمة الخطيب حال الخطبة على المنبر، ولهم لباس خـاص يعرفون به ، كما لهم نظام مستقلون به ، وكل منهم له لقب خاص اصطلحوا عليه فيما بينهم ، يحترمون شيخهم ولا يخرجون عن أمره مطلقاً .

وكنا نرغب أن نأتي بنظامهم والقوانين الـتي يمشـون عليهـا بدقـة تامـة ، لكـن صرفنا النظر عن ذلك حتى لا يطول بنا الكلام .

#### مبدأ الرق والاسترقاق

نكتب هذا الفصل بمناسبة ما ذكرنا عن أغوات المسجد الحرام (أي الطواشي) قال في المصباح المنير: ". . . والرق بالكسر العبودية وهو مصدر رَق الشخص يرق من باب ضرَب فهو رقيق. . . ويطلق الرقيق على الذكر والأنثى وجمعه أرقاء... إلخ". اهـ.

وقال بعضهم في الرق هو: حرمان الشخص من حريته الطبيعية وصيرورته ملكاً للغير، وفي عرف الفقهاء: عبارة عن عجز حُكمى شرع في الأصل حزاء عن الكفر، والنخاسة بيع الرقيق والدواب، والنخاس البيَّاع أي الدلال.

ومبدأ الاسترقاق يرجع إلى العصور الأولى منذ نشأة الاجتماع الإنساني، وهو أمر طبيعي للبشر فالقوي يُسخّر الضعيف لخدمته، ومنذ ظهور الحروب على وحه الأرض والتطلع إلى تملك البلدان والأقوام اتسع نطاق الاسترقاق والعبودية.

فكان الرق عند قدماء المصريين والهنود والأشوريين والفرس والصينيين والعبرانيين واليونانيين "الإغريق" والرومانيين وغيرهم ، والأرقاء عند هؤلاء الأمم أنواع وأقسام ولهم نظام وقوانين عند كل أمة منهم يعاملونهم بموجبها ذكرها الأستاذ أحمد شفيق بك المصري في كتابه "الرق في الإسلام" وهو كتاب صغير الحجم يقع في ١١٢ صحيفة ، ألفه المذكور باللغة الفرنساوية وترجمه الأستاذ أحمد زكي إلى اللغة العربية وقد طبع الطبعة الأولى سنة ١٣٠٩ هجرية الموافق لسنة ١٨٩٢ ميلادية بالمطبعة الأهلية الأميرية ببولاق بمصر ، والحق أنه كتاب قيم وفق فيه المؤلف أعظم توفيق ، وزاد من قيمته التعليقات والحواشي التي كتبها فيه مترجمة إلى اللغة العربية الأستاذ أحمد زكي ، ونظنه هو شيخ العروبة "أحمد زكي باشا" فيما بعد .

وقد بين المؤلف في كتابه حكم الاسترقاق في بعض الديانات وكذلك في الديانة الإسلامية التي حثت على حسن معاملة الأرقاء وعلى عتقهم. ويستحسن أن نذكر ما قاله المؤلف المذكور رحمه الله تعالى في الفرع الخامس بصحيفة ٩٣ عن خلاصة ما تقدم من كتابه المذكور وهو هذا بنصه:

من الآيات القرآنية الشريفة والأحاديث النبوية الكريمة وأقوال الأئمة وشواهد التاريخ التي سردناها في المطالب السابقة ، يتضح أن الديانة الإسلامية قد حصرت من غير شك ولا مراء حدود الاسترقاق وعملت على إنضاب منبعه ، إذ حتمت شروطاً وفرضت قيوداً لا بد منها لوقوع الاسترقاق ، وبينت الطرق وأوضحت الوسائل التي يكون بها الخلاص من ربقته ، فإذا اتفق لشخص مع كل هذه الوسائط ووقع القضاء المحتوم عليه فأوقعه في الاسترقاق ، فقد رأينا أن الشريعة الإسلامية لا تتخلى عنه ولا تتركه وشأنه ، بل تبسط عليه حناح جمايتها ولواء رعايتها فتعتبره حديراً بالشفقة حليقاً بالمرحمة لما تراه فيه من الضعف والمسكنة ، ولذلك وردت فيها الوصايا التي تفرض على الموالي أن يعاملوا أرقاءهم كما يعاملون أنفسهم ، وأن يسعوا في إسعادهم ونعومة بالهم وتأديهم وتهذيهم وتعليمهم ، وأن لا يزدروا بهم ولا يضيعوا من قدرهم ، وأن يزوجوهم أو يتزوجوهن تعجيلاً لتخليصهم من ربقة الرق وإيرادهم موارد الحرية .

هذا وإن العتق الذي حثت فقط على ذكر قواعده العمومية وأصوله المهمة على وجه الإجمال لهو والحق يقال من أفخر ما يفتخر به الإسلام، فإن شريعتنا المحمدية قد سعت في تقويض دعائم الاسترقاق وتدمير معالمه، ولكن كيف العمل؟ هل كان الموافق المبادرة بتحريم أمر امتزجت به عوائد العالم كله منذ ما وحد الاجتماع الإنساني وتوالت عليه الأيام والأعوام والشهور والدهور، إلا أن ذلك كان يجرّ وراءه بلا شك انقلاباً عظيماً في نظام الاجتماع، وفتنة كبيرة في نفوس الأمم والأقوام.

فلهذا حاءت شريعة الإسلام بهذه الغاية من طريق آخر تزول أمامه الصعوبات وتتذلل العقبات، بدلاً من تهييج العقول وإثارة الخواطسر والأفكسار، بإلغساء الاسترقاق مرة واحدة، فخوطب المسلمون بأن يتقربوا إلى الله تعالى بعتق العبيد المساكين في ظروف كثيرة وأحوال متنوعة . وحث النبي على كثيراً على السعي في نوال هذه الغاية الجليلة، ولذلك حاءت قواعد العتق في غاية السعة ونهاية اليسر،

بحيث يتسنّى دائماً للرقيق أن يجد فيها طريقاً يساعده على الخلاص من الاستعباد إذا طلب ذلك بل ولو لم يطلبه .

انتهى من كتاب "الرق في الإسلام" وهو كلام عليه طـــلاوة وحـــلاوة كمـــا لا يخفي .

نقول: إن من أهم ما عثرنا عليه صورة العقد الذي أمر رسول الله عليه بكتابته ويتضمن عتق مولاه أبي رافع رضي الله عنه ، وهو صورة فريدة للعتق النبوي أحببنا نقلها هنا . وإليك نص العبارة :

# صورة عقل عنق أبي سرافع مولى سرسول الله

جاء في كتاب التراتيب الإدارية في الجزء الأول ما نصه: قال القاضي ابن باديس في شرح مختصر ابن فارس نقلاً عن العمدة لأبي عبدا لله التلمساني: الصحيح في اسمه أسلم لأجل عقد عتقه ونصه بخط الحكم المنتصر با لله أمير المؤمنين بن عبدالرحمن الناصر المرواني "بسم الله الرحمن الرحيم كتاب من محمد رسول الله لفتاه أسلم إني أعتقك لله عتقاً مبتولاً. الله أعتقك وله المن علي وعليك فأنت حر لا سبيل لأحد عليك إلا سبيل الإسلام وعصمة الإيمان شهد بذلك أبو بكر وشهد عثمان وشهد علي وكتب معاوية بن أبي سفيان كان في الكتاب معاوية . ما كان بخط الحكم".

قال الشيخ أبو عبدا لله: كتبته من منقول نقل من خط الحكم ه.. فهذا عقد في عتق نبوي بنصه من الذخائر المكنونة والكنوز الثمينة فتلقه شاكراً وللمغاربة ذاكراً حيث إن كلاً من الحكم المنتصر وصاحب العمدة وفوائد الدرر مغاربة ، وكأنه لم يقف عليه أحد من أعلام المشرق فلذلك لا تراه في مدوناتهم الأثرية . وسيأتي في باب الوقف ما يقتضي أن الصحابة كانوا يكتبون أوقافهم وسياق بعض نصوصها فانتظره في محله (زقلت) انتهى من كتاب التراتيب الإدارية .

ومما يلحق بهذا الفصل من باب الاستطراد: أنه في سنة (١٢٧١) إحدى وسبعين وماتتين وألف من الهجرة حاء أمر من دار السلطنة العثمانية إلى الوالي التركي بمكة كامل باشا بمنع بيع الرقيق علناً في الأسواق تنفيذاً لمعاهدة خاصة بين الدولة العثمانية وبعض الدول الأوروبية فبلغه كامل باشا لـدلالي الرقيق فلما علم أهالي مكة بذلك تنادوا بالجهاد واحتمع طلبة العلم في بيت رئيس العلماء الشيخ

جمال شيخ وطلبوا إليه أن لا يرضخ لما يخالف الشرع وأن ينتقل معهم إلى دار القاضي ليمنع صدور ذلك الأمر ، فلما مشت جموعهم في الشوارع انضم إليهم الجمهور ونادوا بالثورة واشتبكوا مع الأتراك في قتال عنيف وامتد القتال إلى المسجد الحرام فقتل فيه عدة أشخاص من الفريقين ، فلما انتهت الأحبار إلى الشريف عبدالمطلب وكان بالطائف غضب للأمر وجمع جموعه من القبائل لإعانة الأهالي في مكة ضد الترك ، فخف الأتراك إلى جدة وتحصنوا بها وأعلن كامل باشا في حدة أن المراسيم السلطانية قد وصلت إليه بعزل عبدالمطلب وتولية الشريف محمد بن عبدالمعين بن عون ... الخ ما ذكره الأستاذ السباعي بصحيفة ٢٧٥ من كتاب "تاريخ مكة" . وتؤخذ من هذه الرواية جملة أمور لا تخفى على العاقل الليب.

#### اقثناء الجواسي

جاء في الجزء الأول من كتاب كنز الرغائب في منتخبات الجوائب المطبوع سنة (١٢٨٨) ثمان وثمانين ومائتين وألف من الهجرة بالآستانة عن اقتناء الجواري ما يأتي :

لا يخفى أن تملك الجواري السود بالآستانة يعد من النقم لا النعم، فأبين الآن سببه بالتفصيل، وهو أن جميع هؤلاء النساء يعتقدن بالجن والعفريت، ويتشاءمن ويتطيرن، وكل واحدة منهن لها في الشهر يوم معلوم ينتابها فيه الجن، فإذا زارها طلبت أن تذهب إلى زعيمتها وقدوتها لكي تبخرها وتعزم عليها، وإلا فإنها تلزم الفراش وتتمارض ولا تأتي شيئاً من الأعمال، ومتى ذهبت لزمها أن تنقد الزعيمة ريالاً مجيدياً، وإذا كان لصاحب العيلة حارية واحدة استوحشت منه ومن عيلته وداره، وطلبت أن تشفع بأخرى لتؤانسها وتحمل عنها أثقال الخدمة، فإذا حضرت الثانية وكانت من غير بلادها وجنسها، وقع بينهما الخصام والنزاع، فأدى ذلك إلى بيع إحداهما، فإن كانت من بلادها وجنسها تآلفتا على الشر والخبائث، ولا سيما إذا كان في الدار خادم من الرحال، ومن عادتهن أنهن لا يخرجن إلى السوق لشراء ما يلزم لصاحب الدار من نحو المأكولات والمشروبات، فيضطر في هذه الحالة إلى أن يكون عنده خادم مخصوص لهذا أو أنه يذهب بنفسه ويشتري ما لزمه، فهذه حالة الجواري السود اللائي يقع عليهن البيع والشراء في ويشتري ما لزمه، فهذه حالة الجواري السود اللائي يقع عليهن البيع والشراء في ويشتري ما لزمه، فهذه حالة الجواري السود اللائي يقع عليهن البيع والشراء في ويشتري ما لزمه، فهذه حالة الجواري السود اللائي يقع عليهن البيع والشراء في ويشتري ما لزمه، فهذه حالة الجواري السود اللائي يقع عليهن البيع والشراء في ويشتري ما لزمه، فهذه حالة الجواري السود اللائي يقع عليهن البيع والشراء في ويشتري ما لزمه ويشتري ما لزمه المؤلة ويشع حليه والشراء في المناه ويشتري ما لزمه المها ويشتري المها ويشتري ما لزمه المهاد المهاد المهاد المهاد المهاد المهاد المهاد ويشتري المهاد ا

الآستانة لكونهن أسيرات، فمن سمع من الإفرنج بأن نوعاً من جنس بني آدم يباع ويشرى، استعظم ذلك وعده مغايراً للإنسانية، والحال أنه أسر للمشتري (بكسر الراء) لا للمشترى (بفتح الراء)، فإن الأول هو الذي يشقى ويعنى بوجود الجواري، في حالة كونهن منعمات مترفهات، لا يخرجن من الديار إلا للتنزه، ولا يأتين من الأعمال إلا ما طاب لهن، وشر ما في القضية أنه لا بد منهن، إذ لم تجر العادة عند متوسطي الحال من أصحاب العيال، أن يستخدموا نساء من النصارى، وإنما يجوز ذلك لرحال الدولة، وزد على ذلك أن مفتشي الضبطية صاروا الآن يفتشون السفن التي يجلب فيها الجواري، فإذا ظفروا بطائفة منهن الحضروهن إلى ديوان الضبطية، وهناك يحجز عليهن ويمنعن من البيع، فالظاهر أن الدولة عازمة على منع حلب الرقيق رأساً، وهو من بعض المآثر التي تبديها في هذه الأيام.

ولكن إذا كان هذا الأمر واجباً عندها وحب أيضاً أن يمنع البيع من بيوت النخاسين، مع أنا نرى النخاسين لا يتحاشون من البيع أصلاً، فالأولى إذاً أن تمنع البيع والجلب معاً أو تتركهما معاً، وفي الحالة الأولى يقع الناس في داهية من الحاجة إلى وجود الديار، إذ ليس في الآستانة من الخوادي، كما وقعوا في داهية من الحاجة إلى وجود الديار، إذ ليس في الآستانة من الخوادم من يسد مسد الجواري، فنحتاج والحالة هذه إلى استخدام نساء النصارى أو اليهود، إذ ليس من المحتمل أن يأيتنا نساء من الأناضول أو غيرها للحدمة.

وسبب ذلك فيما قيل لي أن صاحب العيلة إذا استخدم نساء من البيض، فربما تاقت نفسه إلى إحداهن فيتزوجها، فتكون ضرة على زوجته الأولى، فلهذا كان من هم النساء المتزوجات هنا أن يقتصرن على الجواري السود، فكأنهن يزعمن أن الرجال البيض لا يشتهون النساء السود، ولعل عدم استخدام نساء النصارى هو أيضاً من هذا القبيل، أعني لكيلا يكون سبباً في عشق الرجال لهن فالظاهر أن الرجال هنا لا هم لهم إلا النزو على النساء، أو أن النساء لما كن لا يفكرن إلا في الرجال لعدم اشتغالهن بشيء من أمور المعاش، يحسبن الرجال مثلهن، ومهما يكن من صحة أحد هذين الاحتمالين، فالمهم الآن أن يتبصر في قضية هؤلاء الجواري، من صحة أحد هذين الاحتمالين، فالمهم الآن أن يتبصر في قضية هؤلاء الجواري، وفي الاستغناء عنهن من قبل أن يقال لنا أن بيعهن صار محظوراً، وقد طالما تمنينا أن تكون الآستانة سالمة من هذه المصيبة، كما سلمت تونس بل مصر أيضاً قد

أشرفت على السلامة منها، إذ يقال أن الرقيق فيها متى شاء التخلص من الرق ذهب إلى ديوان الضبطية وطلب العتق فيعتق في الحال، مع أن أهل تونس ومصر يمكنهم الاستغناء عن الجواري السود بنساء الأرياف، أما في الآستانة فلا غنى عنهن، فلا بد لصاحب العيلة العتيق أن يصير أسيراً باستخدام واحدة أو اثنتين من هؤلاء الأسيرات.

فبقى لنا أن نسأل هنا هل تداركُ هذا الأمر منوط بالجوائب أو بالمحلس البلدي أو بالدولة؟ فإن رجع الأمر إلينا قلنا : أن استخدام النساء بــالأجرة أولى مـن شـراء الرقيق، فإن المرأة متى كانت مستأجرة حرصت على أجرتها فقامت بواجب خدمتها أتم قيام، وصانت أمتعة البيت عن الكسر والابتذال، بخلاف الجواري فإنهن عفك لا يحسن شيئاً من الخدمة ، ولا يأتين عمالاً إلا تكلفاً ، ولا يزلن في تسخط ودمدمة ، ما عدا كونهن ممنيات بزيارة الجن ، ولكن من أين الحصول على الخوادم بالأجرة ، إذا كانت العادة لا تسوغ استخدام نساء من الأناضول ، ولا من النصاري ولا من اليهود ولا من النُّور -العجر- كما أنها لا تسوغ العمل لصاحبة البيت ولا لبناتها ، فإن النساء إنما خلقن هنا للزينة فقط ، فقد أعجزتنا الحيلة في أمر هؤلاء الجواري، كما أعجزتنا في الديار وترتيب الأسواق، فلم يبق لنا إلا تفويض ذلك إلى الجحلس البلدي، حيران سكني الآستانة في هذه الأوقات صارت أمراً شاقاً وتعبأ بائقاً ، إذ على فرض أن يكون الإنسان فيها ذا وظيفة ، فلا يجد فيها ما يأكل دونه مصاعب ومشاقاً ، خلافاً لبلاد أوربا ، فإن الصعوبة فيها إنمـا هـي في تحصيـل الوظيفة ، فمتى حصل عليها فقد حصل على كل ما يتمناه ويشتهيه ، فما دامت هذه الحال عندنــا هكـذا ، فـألف معلـم وأسـتاذ ومـترجم ، في دار الفنـون وبحلـس المعارف لا يغنون شيئاً ، وإنما هي أماني يتشاغل بها الذين لا شغل لهم ، إذ لو كان مرادنا الجد في أسباب التمدن، لوجب علينا أن نفكر بادئ بدء، في أن الآستانة قد خلت عن عشرة آلاف دار في الأقل، وأنه ليس في كل خمسمائة دار قائمة فيها دكان واحد تباع فيه البقول الطيبة أو الفاكهة الناضجة أو الخبز الخاص، وإنما هو سداد من عوز ، فأي نفع يحصل من تكثير المكاتب والكتب والمترجمين ، إذا كان بائع الخضراوات ليس عنده عرق من البقول، وقد نرى أن كثيراً ممن ساسوا البلاد وضبطوها أحسن ضبط، لم يكونوا يعلمون بوجود أوميروس وفرحيل وراسين وشلر وشكسبير ، فأهم ما نحتاج إليه إنمـا هـو الهمـة ، لا الترجمـة وترتيب الأسواق والدكاكين ولا تكثير المترجمين . انتهى من الكتاب المذكور .

# بع الرقيق في الآسنانة

حاء في الجزء الأول من كتاب كنز الرغائب من منتحبات الجوائب المطبوع سنة (١٢٨٨) ثمان وثمانين ومائتين وألف من الهجرة بالآستانة عن بيع الرقيق في الآستانة ما يأتى:

قد تقرر في خواطر أصحاب البيوت الموسرين وغير الموسرين بالآستانة ، أنه لا بد من شراء الجواري البيض والسود لخدمتهم أو للتمتع بهن، فتحد في بيت الموسر عدة منهن ، والغالب أن الجواري السود يخدمن في المطبخ ، وأما الجواري البيض فإنهن يستخدمن في تنظيف الحريم، والفرش والخياطة وما أشبه ذلك، ومن العادة أنه متى أراد أحد أن يشتري واحدة من هذه الجواري أبقاها عنده يومين أو ثلاثه للتجربة ، فتظهر الجارية في خلال ذلك غاية الخضوع والانقياد والاحتهاد في أشغال البيت والحرص على تنظيف آنيته وفرشه ، ويظن الإنسان أنه قد ظفر بضالته التي يطلبها ، حتى إذا أدى ثمنها تخلقت بأخلاق أخرى ، فتتقاعس عن العمل، وتَأخذ في تعداد محاسن البيت الذي كانت فيه أولاً فتقول إني كنت هنـاك آكل كذا وأشرب كذا، وكنت أتنزه في الحدائق وأتنعم في الحمام وأحرج إلى الأسواق، وكان لي حارية، مخصوصة لخدمتي، لأن سيدي الأول كان يفضلني على جميع حواريه ، بل كان يحبني حتى غارت زوجته مني فخاصمته لأجلى ، وحيث كان له منها بنون وبنات لم يسعه إغضابها فباعني، وهو إلى الآن يحبني ويود أني أعود إليه، ثم تأخذ في استعمال حيل ومكائد تستميل بهـا قلب سيدها الثاني إليها، فتتبعه إلى مواضع حلوته وراحته، لأنها تعلم أنها إذا علقت منه تعتق، فلذا تجعل أقصى همها وإربها في الحصول على الحرية من هذا الوجه ، فإن من يملك جارية لا يعتقها إلا إذا علقت منه ، وإذا كان قد مضى عليها في خدمته سبع سنين وربما أعتقها لوفاء نذر عليه ، وذلك كأن يقول: إني إذا حصلت على منصب أو تزوجت فلانة أعتقت إحدى جواري ، فإذا علمت أن سيدها معرض عنها ملت الإقامة عنده ، فتأخذ في كسر آنيته وإتلاف حاجته ، وفعل ما يغيظه ويغيظ زوجته رجاء أن يبيعها ، فإذا سألتها سيدتها لأي شيء كسرت الحاجة

الفلانية ، قالت لها: إن ثمني أغلى من ثمنها ، وإن هي إلا حويجة فما ينبغي أن تشغلي خاطرك بها ، ولا تزال تأتي مثل هذه الأفعال حتى يضطر سيدها أو سيدتها إلى بيعها ، ولا يكون ذلك إلا بخسارة وهي من ألف قرش إلى ألف وخمسمائة هذا في الجواري البيض فأضعاف هذا المبلغ .

وهنا مفسدة قد تواطأ عليها الذين يبيعون الرقيـق، وهـي أنهـم يغـرون هـؤلاء الجواري بعدم الإقامة عند من يشتريهن ، فإذا عزم أحدهم على بيع واحدة منهن ، قال لها: لا تمكثى عند سيدك إلا إذا أرضاك تمام الرضى ، فإذا كان لا يرضيك فاطلبي منه أن يبعك وأنا أرى لك موضعاً آخر يليق بك، والقصد من ذلك منفعة نفسه لا منفعة الجارية ، لأن مالك الجارية إذا أراد بيعها فإنما يبيعها في الغالب لمن اشتراها منه ، وذلك لا يكون إلا بوضع من ثمنها الأصلى كما تقدم ، ومع أن أقصى مرام هؤلاء الجواري هو التفريق ما بين الرحل و زوجته ، أو إفساد بنيه إن كان له بنون ، أو إفساد امرأته حتى يستحوذن عليها ، فما أحد من أصحاب البيوت تنبه إلى الآن لاستئصال هذا الشر ، فتراهم أبدأ مدخلين حارية ومخرجين أخرى، وهذا مع عسر الأحوال في هذه الأوقات من أعجب العجائب، والظاهر أنه لا علاج لهذا الداء، لأن النساء الفقيرات من الترك يستنكفن من الخدمة بل يحسبنها معسرة فلا يكون بد والحالة هذه لأصحاب البيوت من شراء هؤلاء الجواري المفضى إلى حراب بيوتهم، فكم لعمري من بيت حرب بسببهن، إما بتطليق الرجل زوجته وأم أولاده في حب واحدة منهـن، وإمـا بإسـرافه عليهـن إن رضيت الزوجة بالإقامة معه ، وإما أنهن يحرقن البيت بما فيه تشفياً من حنقهن على سيدتهن، وإما لسبب آخر ولا أكثر من الأسباب التي تخرب بها البيوت العامرة .

على أنك إذا تأملت في أصل بيع هؤلاء الجواري ، علمت أنه فاسد لا يسوغه مسوغ سوى العادة ، إذ هو مخالف للإنسانية فضلاً عن كونه مغاير للدين أما الجواري من الجركس ، فكل يعلم أن أهلهن وأقاربهن هم الذين يبيعونهن ، وذلك لعدة أسباب :

أحدها: أن الجراكسة في الزمان القديم كانوا يغيرون على أعدائهم ويسبون منهم وكانوا يبيعون السبي، ثم اختلط سبيهم بذراريهم فلم يهمهم تميز أحدهما عن الآخر.

والثاني: أنهم كانوا يزعمون أن بيع الجـواري والغلمـان في الممـالك العثمانيـة الإسلامية، أولى من إقامتهم تحت الحكومة الروسية.

والثالث: ولعله أعظم الأسباب أنه يبلغهم عن دار الخلافة أنها دار عز وسعادة وثروة ووجاهة ، فإذا باعوا ذريتهم لأحد من عظمائها ترجو أن ذلك يكون في المستقبل مفيداً لهم ، فضلاً عن فائدة الثمن ، حتى أن البنات ليلتمسن من آبائهن بإلحاح أن يبيعوهن ، إذ يزعمن أنهن متى حتن إلى دار الخلافة وحدن جميع أبواب الحظ والرفاهية مفتحة لهن ، فيلبسن الديباج ، ويتحلين بالماس والزمرد والياقوت والدر والمرجان ، ويتنعمن في الحمام ويتنزهن في الحدائق ، ويركبن الكروسات البهية ، ويتكن على الأرائك المزخرفة ، ويرقدن على فرش مرفوعة محشوة بريش النعام ، ويتلذذن بأفخر الطعام ، ويقوم بين أيديهن عدة من الوصائف .

فأين هذه العيشة من عيشمة الجبال ، ورعاية الماشية وجمع الحطب ، وحمل الأحمال الثقيلة ، مع التقشف والتردي بأخلاق الشباب ، وتحمل حر الصيف وبرد الشتاء، وفي الحقيقة فإن كثيراً من أماني هؤلاء الجواري قد صح ووقع فعلاً، وكثيراً من أولئك الآباء الذين طابت نفوسهم عن بيع ذريتهم قمد انتفعوا بغيابهم عنهم أكثر من نفعهم بحضورهم عندهم ، فإن الأب متى عرف أن بنته استقرت في دار أحد الأمراء وحظيت عنده انتابها حيناً فحيناً ، ونال من فواضل سيدها ما يطيب عيشه به، ولقد بلغنا عن كثير من هؤلاء الجواري أنهن يعترفن جهـراً بـأنهن حرائر ، وأن بعض أقاربهن هم الذين باعوهن ، لنفع كل من الفريقين ، إلا أنهن يخترن عيشة الأسر على عيشة الحرية ، فإنهن في حالة الحرية بحهودات لا يظهرن لهن مع جهدهن حسن ولا جمال ، فما يتصبين والحالة هذه أحداً من الناس ، بخلاف ما إذا ترفهن وتنعمن في حالة الأسر، فإنهن يطمعن حينئذ في أن ينتقلن من دار إلى صرح، ومن غني إلى أغنى، إلى أن يتمتعن بجميع لذات المعيشة، فبقبي لنا أن نسأل أهل الرشد والإنصاف هل يجوز للأب أن يبيع أولاده لأحل هــذا النفع، أم يجوز إبقاء هذه العادة الذميمة مراعاة لشهوات الأغنياء القادرين على مشتري الجواري، وهل أحد بذل جهده عند شراء واحدة منهن في تحقيق معرفة حالها ليعلم هل هي حرة أو سبي ؟ كلا ، وإنما هي نهمة البطرين المترفين على تملك هذا الجيل، لما تقرر في عقولهم من أن وصائف السراية السلطانية منه، فيتهافتون عليهن كيفما اتفق.

لعمري إن من ولد في دار الإسلام مسلماً لجدير بأن يكون حراً وإن كان أبوه أو حده أسيراً، ولكن متى كان هذا الأسر وأين الدليل عليه، وكيف أمكن للجراكسة أن يحفظوا علم ذلك عندهم منذ مائتي سنة، وكثيراً ما ترى أحدهم قادماً إلى الآستانة ومعه أطفال صغار يشبهونه خلقاً وهيئة فإذا أشبعته أحدهم باعه في الحال، فكيف يمكن أن يحكم بأن أصل هؤلاء الأطفال أسرى وهم يشبهونه؟ وهب أن أصلهم من السبي فكان من الواجب أن كل من يضع قدمه في أرض الآستانة يصير حراً، ومع أن الدولة العلية قد نهت عن بيع الجراكسة منذ سنتين فأكثر، وبذلك طبلت حرنالات الإفرنج المنشورة فيها وزمرت، فلم ينول هذا الأمر مباحاً لكل واحد، فكل من أراد أن يشتري حارية بكراً كانت أو ثيبة وجدها على طرف الثمام.

وأما تشريف الجواري السود لهذه الأوطان فله سببان:

أحدهما: أن سكان البلاد المجاورة لبلادهن يخطفونهن خطفاً، ثم يأتون بهـن إلى بعض الجهات التي يروج فيها بيعهن ويبيعونهن بثمن بخس.

والثاني: أن قبائل بلاد السودان الذين دأبهم القتال وشن الغارات والنهب، متى ظفرت قبيلة بأخرى باعت نساءها وأولادها وأفنت رحالها.

والذي يفهم من كلام الجواري أن أولئك القبائل مسلمون ، فإذا أخذنا بقوطن واعتبرنا طريقة الخطف حكمنا بأن بيعهن حرام قطعاً ، وإذا فرضنا أن تلك القبائل ليسوا على الإسلام ، فالسياسة تقتضي منع هذه التجارة الذميمة ، فإن الدولة الروسية قد حررت جميع من كان في بلادها على حالة العبودية وكان مقدارهم عظيماً ، وكذلك دولة أمريكا الشمالية حاربت سكان الجنوب أربع سنين لإبطال العبودية من أرضها ، مع أن أهل الجنوب كانوا من ذوي قرابتهم ، والآن لا يوجد في روسية وأميركا أحد رقيقاً ، فكلهم نالوا الحرية التامة ، فأحدر بالدولة العلية أن تعتق من في بلادها من العبيد والإماء وإننا أحدر الناس جميعاً بهذا العمل الخيري من عدة أوجه:

أولها: أن هؤلاء الجواري لا يحسن الخدمة اللازمة لأصحاب العيال ، فإنهن لا يعرفن الخياطة ، ولا غسل الثياب ، ولا تنظيف الديار ، ولا تنضيد فرشها ، حتى الطبيخ لا يدرين منه شيئاً معجباً لذي الذوق السليم ، مع أنهن إنما يشترين له .

والثاني: أن عددهن بالنسبة إلى عبيد أمريكا قليل جداً ، وإن يكن في كل دار من ديار الآستانة واحدة منهن أو أكثر ، إذ داخل المملكة خال بحمد الله منهن ، فلا تكاد ترى لهن هناك عيناً ولا أثراً ، وإن رأيت فإنما يكون في بيت أحد المأمورين الذين ساروا من الآستانة إلى بعض المدن في خدمة ما للدولة ، فإنهم إذا استخدموا في الخارج نقلوا معهم من كان عندهم بالآستانة من العبيد والجواري والأتباع .

والثالث: أن هؤلاء الجواري شكسات الأخلاق متكبرات لا يقبلن التأديب والتربية ، إذ يزعمن أن النبي على كان من السود ، وهذا مسبب عن أحد أمرين إما لاعتقادهن أن اللون الأسود خير من اللون الأبيض ، حتى أنهن ينبزن البيض بحمر الآذان ، وإما لأن أهل الآستانة يدعون حنس السود غرباً ما عدا الجواري اللائبي كن في مكة ، والمدينة ، فإنهن يعرفن أن هذا الزعم باطل ، إلا أنهن يكتمن ما عرفنه من هذه الحقيقة .

والرابع: إنك لا تكاد ترى واحدة منهن سليمة في العقل والبدن، أما في العقل فلأنهن جميعاً يعتقدن بوجود روح من الأرواح التي تتولى أفعال بني آدم في زعمهن، ويقال له بلغتهن برى، فيزعمن أنه ينتابهن في المنام ويامرهن وينهاهن، فيقول لهن مثلاً: لا تمكنن في هذه الدار فإنكن تبتلين فيها بشر وسوء، فمهما تكن المرأة منهن مستريحة في الأعمال والأشغال عند أحد، فإذا رأت الروح ينهاها عن الإقامة عنده طلبت منه أن يبيعها، ولهن يوم معلوم في السنة يجتمعن فيه ويبدين من الكلام والحركات ما يعجب منه، فمنهن من تنطق بالمغيبات، ومنهن من تلطم صدرها وتبخع نفسها كما تفعل العجم في يوم عاشوراء، ومنهن من تذبح ضحية لوفاء نذر، ومنهن من تضرب بالدف أو تغني، كل ذلك لإرضاء البري وإيفاء ما اقترحه عليهن، وأما في البدن فلأن هواء إسلامبول شديد عليهن، فإذا بلغن سن الكهولة لا يصلحن لشيء من الخدمة.

والخامس: أنه قد صار من العادة في هذه الأيام الأخيرة، أن ذات المقام من الحرائر تستحي من أن تستصحب إلى الأسواق والشوارع امرأة سوداء، وإنما تؤثر الجواري البيض، لأن أصل مشترى السود للمطبخ.

والسادس: أنه يظهر أن الدولة العلية يعنيها إبطال العبودية، فقد نهت عن بيعهن في المزاد، إلا أن النخاسين لما لم يكن عليهم رقيب دائم من طرف

الضابطية ، وكان حب الكسب مستحوذاً على قلوبهم من أي وجه كان ، لم يكن ليردعهم عن المزاد نهي ولا أمر ، فهم يأتونه اليـوم كمـا كـانوا يأتونه في السـابق ، وعندي أن البيع في البيوت وفي المزاد على حد سواء كلاهما خبيث .

والسابع: هو أن هؤلاء الجواري لا يخرجن إلى السوق لشراء ما يلزم لمالكهن من المأكول والمشروب، وإنما يخرجن للتنزه أو للحمام، فإذا لزم للمالك شيء من ذلك تعين عليه أن يذهب بنفسه ويشتريه، أو أنه يستخدم رجلاً مخصوصاً، وحينئذ تقوم الحيل والمكائد المفضية إلى الفساد بينه وبينهن.

وهناك أسباب أخرى عديدة توحب على كل ذي همـــة ومــروءة ، أن يســعى في إبطال هذه العبودية من الديار الإسلامية ، وفي اتخاذ طريقة تغني عنها . انتهى من الكتاب المذكور .

نقول: لقد كان بيع الأرقاء من نساء ورجال وأطفال أمراً شائعاً في جميع المملكة العربية السعودية إلى مدة قريبة ثم إنه في سنة (١٣٨١) ألف وثلاثمائة وإحدى وثمانين هجرية أبطلت الحكومة السعودية بيع كل ذلك ومنعت بيع الرقيق بتاتاً، ولقد أحسنت في ذلك لأن وجود الرقيق في عصرنا لا يقره ديننا الحنيف لعدم توفر شروط الرق الآن.

#### الاستىقاق

ويعجبنا ما كتبه السيد رشيد رضا رحمه الله تعالى عن التسرِّي الصحيح في الإسلام فقال ما نصه: كل ما كانت عليه الأمم القديمة وكل ما عليه الأمم الحاضرة من التسري واتخاذ الأحدان فهو في شرع الإسلام من الزنا المحرم قطعاً الذي يستحق فاعله أشد العقاب، وكل من يستبيح هذا الفجور الخفي وما هو شر منه من السفاح الجلي فهو بريء من دين الإسلام. وأما التسري الشرعي المباح في الإسلام فهو حاص بسبايا الحرب الشرعية إذا أمر إمام المسلمين الأعظم خليفة الرسول والمعقد، أن المصلحة فيه أرجح من المن عليهن بالعتق، ومن افتداء أسرى الحل والعقد، أن المصلحة فيه أرجح من المن عليهن بالعتق، ومن افتداء أسرى المسلمين وسباياهم بهن ، إن وجد عند الأعداء سبايا وأسرى منا. فليس الاسترقاق واحباً في الإسلام، لكنه يساح إذا كان فيه المصلحة التي لا يعارضها الاسترقاق واحجاً في الإسلام، لكنه يساح إذا كان فيه المصلحة التي لا يعارضها مفسدة راجحة ، ولكل حكومة إسلامية أن تمنعه بل منعه من مقاصد الإسلام

العامة ، والاسترقاق المعهود في هذا العصر للسود والبيض كلـه بـاطل في الإسـلام ، فالتسرِّي بالنساء اللاتي يختطفهن النخاسون أو ييعهن الآباء والأقربون أو يغريهـن التحار والقـوّادون ، كلـه عصيان الله ولرسـوله . انتهى كلامـه نقـلاً عـن كتـاب حاضر العالم الإسلامي .

### إحرام الكعبة في موسم الحج

معنى إحرام الكعبة إلباسها الإزار الأبيض من أسفلها إلى ما فوق الحجر الأسود بقليل، وذلك قبيل الطلوع إلى عرفات بأيام أي في اليوم السابع من ذي الحجة، فتلبس الكعبة الإحرام كما يلبسه المحرم بالنسك، وفي ذلك من التحاوز اللفظي ما لا يخفى، إذ ليس من المعقول أن يراد بإحرامها حقيقة الإحرام المراد به شرعاً، وسبب إحرام الكعبة في الموسم هو المحافظة على كسوتها الأصلية حتى لا تصل إليها أيدي الحجاج فتتمزق من كثرة لمسهم بأيديهم كما سيظهر ذلك مما سيأتى.

جاء في رحلة ابن حبير الأندلسي التي كانت سنة (٥٧٨) ثمان وسبعين وخمسمائة هجرية عن إحرام الكعبة المشرفة ما يأتي :

وفي هذا اليوم المذكور الذي هو السابع والعشرون من ذي القعدة شمرت أستار الكعبة إلى نحو قامة ونصف عن الجدار من الجوانب الأربعة ويسمون ذلك إحراماً لها فيقولون: أحرمت الكعبة . وبهذا حرت العادة دائماً في الوقت المذكور من الشهر، ولا تفتح من حين إحرامها إلا بعد الوقفة، فكأن ذلك التشمير للسفر، إيذاناً بقرب وقت وداعها المنتظر، لا جعله الله آخر وداع وقضى لنا إليها بالعودة وتيسير سبل الاستطاعة بعزته وقدرته.

ثم قال ابن جبير بعد هذا الكلام بسبعة أسطر: وفي يوم إحرام الكعبة المذكور أقلعت عن موضع المقام المقدس - يعني مقام إبراهيم عليه السلام - القبة الخشبية التي كانت عليه ووضعت عوضها قبة الحديد إعداداً للأعاجم المذكورين، لأنها لو لم تكن حديداً لأكلوها أكلاً فضلاً عن غير ذلك، لما هم عليه من صحة النفوس شوقاً إلى هذه المشاهد المقدسة وتطارحهم بإحرامهم عليها، والله تعالى ينفعهم بنياتهم بمنه وكرمه . انتهى من رحلة ابن جبير .

ومثل ما تقدم قال ابن بطوطة في رحلته أيضاً عن إحرام الكعبة وكانت حجته سنة (٧٢٨) هجرية وهذا نص كلامه في اليوم السابع والعشرين من ذي القعدة: تشمر ستارة الكعبة الشريفة إلى نحو ارتفاع قامة ونصف من جهاتها الأربع صوناً لها من الأيدي أن تنتهبها ويسمون ذلك إحرام الكعبة وهو يوم مشهور بالحرم الشريف ولا تفتح الكعبة المقدسة من ذلك اليوم حتى تنقضي الوقفة بعرفة.

نقول: وأما إحرام الكعبة في عصرنا هذا، فإن سدنتها يُعلَّقون عليها إزاراً من قماش "البَّفْتة البيضاء" يحيط بها من جميع الجهات من أسفلها ويكون ارتفاع القماش نحو قامة أو أكثر بقليل، وذلك في اليوم السابع من ذي الحجة في كل عام.

ولم نعلم متى كان ابتداء وضع الإحرام عليها وما سبب ذلك، والذي نظنه أن ابتداء عمل ذلك كان بعد الإسلام إما في زمن يزيد بن معاوية أو في زمن المأمون، فقد روى الأزرقي عن حده قال: كانت الكعبة تكسى في كل سنة كسوتين كسوة ديباج وكسوة قباطي، فأما الديباج فتكساه يوم التروية فيعلق عليها القميص ويدلى ولا يخاط، فإذا صدر الناس من منى خيط وترك الإزار حتى يذهب الحجاج لئلا يخرقونه، فإذا كان العاشوراء علق عليها الإزار فوصل يذهب الحجاج لئلا يخرقونه، فإذا كان العاشوراء على عليها والعشرين من بالقميص، فلا تزال هذه الكسوة الديباج عليها حتى يوم السابع والعشرين من شهر رمضان فتكسى القباطى للفطر.

انظر: صورة رقم ١٠٨، المسجد الحرام وترى فيه الكعبة المعظمة وقد وضعوا في أسفلها إزاراً من القماش الأبيض تشبيها بالإحرام

قال: فلما كانت خلافة المأمون رُفع إليه أن الديباج يبلى ويتخرق قبل أن يبلغ الفطر ويرقع حتى يسمج فسأل ابن مبارك الطبري مولاه وهو يومئذ على بريد مكة وصوافيها: أيّ كسوة الكعبة أحسن فقال له: البياض. فأمر بكسوة من دياج أبيض فعملت فعلّقت سنة (٢٠١) فأرسل بها إلى الكعبة، فصارت الكعبة تكسى ثلاث كِساً: الديباج الأحمر يوم التروية، وتكسى القباطي يوم هلال رجب، وجعلت كسوة الديباج الأبيض التي أحدثها المأمون يوم ٢٧ من شهر رمضان للفطر، فهي تكسى إلى اليوم ثلاث كِساً.

قال: ثم رفع إلى المأمون أيضاً أن إزار الديباج الأبيض الدي كساها يتخرق ويبلى في أيام الحج من مس الحجاج قبل أن يخاط عليها إزار الديباج الأحمر الذي يخاط في العاشور، فبعث بفضل إزار ديباج أبيض تكساه يوم التروية أو يوم السابع فيستر به ما تخرق من الإزار الذي كسيته للفطر إلى أن يخاط عليها الديباج الأحمر في العاشور... إلى آخر كلام الإمام الأزرقي و لم ننقله كله لأن فيما تقدم كفاية للاستذلال والاستنتاج.

نقول: نستنتج مما تقدم أن إحرام الكعبة منذ العصور السابقة كان بسبب كثرة مس الحجاج للكسوة وتمسحهم بها فتتخزق وتتلف من ذلك، فصوناً لكسوتها الأصلية ومحافظة عليها، يعمل للكعبة إزار بقدر قامة واحدة تقريباً يحيط بها من جميع جوانبها، ولون الإزار يكون دائماً أبيض كما كان في عهد المأمون وإلى عصرنا هذا هو كذلك تحرم الكعبة بالإزار الأبيض. وكانت تكسى به يوم وإلى عالمقدة، أو سابع ذي الحجة أو ثامنة وهو يوم التروية.

ونستنتج أيضاً أن إحرام الكعبة في موسم الحج لم يكن زمن الجاهلية وإنما حدث بعد الإسلام إما في زمن يزيد بن معاوية أو في عهد المأمون كما تقدم الكلام عن ذلك . والله أعلم بالصواب وإليه المرجع والمآب .

(والخلاصة) أن سدنة الكعبة المعظمة آل الشيبي الفضلاء، يضعون الإزار الأبيض على الكعبة المشرفة في صباح اليوم السابع من شهر ذي الحجة في كل عام إلى اليوم حسب العادة القديمة، فإذا رآها الناس على هذه الصفة قالوا: قد أحرمت الكعبة، وعلموا في يوم إحرامها ووضع الإزار الأبيض حولها من أسفلها أن ذلك اليوم هو اليوم السابع من الشهر بيقين ثابت، وأن تاسع ذي الحجة وهو يوم الوقوف بعرفة سيكون يوم كذا، ويستعدون للخروج إلى عرفات. وسدنة الكعبة وفقهم الله تعالى وأدام عليهم الخيرات لا يحيطونها بالإزار الأبيض من أسفلها إلا بعد غسيل داخلها بماء زمزم الممزوج بالعطر في صباح اليوم السابع من ذي الحجة من كل عام، وهي عادة حسنة حروا عليها من عصور قديمة، ليعلم الناس يوم الوقوف بعرفة على التحقيق فلا يداخلهم الشك والظنون، وإذا نظرنا أنه لم يكن الوقوف بعرفة على التحقيق فلا يداخلهم الشك والظنون، وإذا نظرنا أنه لم يكن العصور السابقة، علمنا أن وضع الإزار الأبيض على الكعبة المعظمة في اليوم السابع اليوم السابع العصور السابقة، علمنا أن وضع الإزار الأبيض على الكعبة المعظمة في اليوم السابع

من ذي الحجة تعيين يوم الوقوف، فسبحان الملهم والموفق إلى سبيل الخير والرشاد.

### تجريك الكعبترمن كسوتها عنل تجليلهما

ما هناك بأس من تجريد الكعبة المعظمة من كسوتها القديمة لتلبيسها كسوة حديدة ، فقد كانت في عهد إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام بدون كسوة حتى جاء تبع الحميري فكساها فهو أول من كساها على أشهر الأقوال .

وكان في الجاهلية إذا بلي شيء من كسوة الكعبة يطرح فوقها ثوب آخر، قال في الإعلام: روى الأزرقي عن ابن مليكة قال: كان يهدى للكعبة هدايا فإذا بلي شيء منها جعل فوقه ثوب آخر ولا ينزع مما عليها شيء اهد. ولا يخفى الآن الله المثل الثياب الخلقة الممزقة البالية على بيت الله الجليل ليس من الذوق السليم ولا يستحسنه أرباب العقول وذو الألباب، وأهل الجاهلية معذورون بالنسبة لزمانهم، وما كان إبقاؤهم للثياب البالية على الكعبة إلا عن اعتقاد وحسن نية. فلما جاء الإسلام تنورت الأفكار وترقت المدارك، فكان أول من حرد الكعبة لتنظيفها وتخفيف ثياب الجاهلية عنها وإلباسها كسوة حديدة مع تطييبها بالعطر الغالي هو شيبة بن عثمان بن أبي طلحة الحجبي الذي ينتهي إليه نسب سدنة الكعبة وهم الشيبيون. فقد روى الأزرقي عن عطاء بن يسار قال: كانت قبل هذا لا تجرد الشيبيون. فقد روى الأزرقي عن عطاء بن يسار قال: كانت قبل هذا لا تجرد عيني الكعبة - إنما يخفف عنها بعض كسوتها وتترك عليها حتى كان شيبة بن عثمان فهو أول من جردها وكشفها اهد.

وروى الأزرقي في تاريخه أيضاً أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان ينزع كسوة البيت في كل سنة فيقسمها على الحاج فيستظلون بها على السمر بمكة ، وروى أيضاً عن عبدالجبار بن الورد المكي قال: سمعت ابن أبي مليكة يقول: كانت على الكعبة كسى كثيرة من كسوة أهل الجاهلية من الأنطاع والأكسية والكرار والأنماط فكانت ركاماً بعضها فوق بعض فلما كسيت في الإسلام من بيت المال كان يخفف عنها الشيء بعد الشيء وكانت تكسى في خلافة عمر وعثمان رضي الله عنهما القباطي يؤتى به من مصر غير أن عثمان رضي الله عنه كساها سنة بروداً يمانية أمر بعملها عامله على اليمن يعلى بن منبه فكان أول من ظاهر لها كسوتين ، فلما كان معاوية كساها الديباج مع القباطي فقال شيبة بن

عثمان: لو طرح عنها ما عليها من كسى الجاهلية فخفف عنها حتى لا يكون مما مسه المشركون شيء لنجاستهم فكتب في ذلك إلى معاوية بن أبي سفيان وهو بالشام فكتب إليه أن جردها وبعث إليه بكسوة من ديباج وقباطي وحبرة، قال: فرأيت شيبة جردها حتى لم يترك عليها شيئاً مما كان عليها وخلق جدرانها كلها وطيبها ثم كساها تلك الكسوة التي بعث بها معاوية إليها وقسم الثياب التي كانت عليها على أهل مكة وكان ابن عباس حاضراً في المسجد الحرام وهم يجردونها قال: فما رأيته أنكر ذلك ولا كرهه.

حدثني محمد بن يحيى عن الواقدي عن ابن حريج عن عبدالحميد بن حبير بن شيبة قال: حرد شيبة بن عثمان الكعبة قبل الحريق فحلقها وطبيها قلت: وما تلك الثياب؟ قال: من كل نحو كرار وأنطاع وخيراً من ذلك وكان شيبة يكسو منها حتى رأى على امرأة حائض من كسوته فدفنها في بيت حتى هلكت -يعني الثياب-.

حدثني محمد بن يحيى عن الواقدي عن إبراهيم بن يزيد عن ابن أبي مليكة قال: رأيت شيبة بن عثمان حرد الكعبة فرأيت عليها كسوة شتّى كراراً وأنطاعاً عبدا لله بن أبي فروة عن هلال بن أسامة عن عطاء بن يسار قال: قدمت مكة عبدا لله بن أبي فروة عن هلال بن أسامة عن عطاء بن يسار قال: قدمت مكة معتمراً فحلست إلى ابن عباس في صفّة زمزم وشيبة بن عثمان يومئذ يجرد الكعبة قال عطاء بن يسار: فرأيت حدارها ورأيت خلوقها وطيبها ورأيت تلك الثياب التي أخبرني عمر بن الحكم السلمي أنه رآها في حديث نذر أمه البدنة قد وضعت بالأرض فرأيت شيبة بن عثمان يومئذ يقسمها أو قسم بعضها فأخذت يومئذ كساء من نسج الأعراب فلم أر ابن عباس أنكر شيئاً مما صنع شيبة بن عثمان قال عطاء بن يسار: وكانت قبل هذا لا تجرد إنما يخفف عنها بعض كسوتها وترك عليها حتى كان شيبة بن عثمان أول من حردها وكشفها . وأخبرني محمد بن عليها حتى كان شيبة بن عثمان المخزومي عن ابن حريج عن عبدالحميد بن حبير بن شيبة أنه قال: حرد شيبة بن عثمان الكعبة قبل الحريق من ثياب كان أهل جبير بن شيبة أنه قال: حرد شيبة بن عثمان الكعبة قبل الحريق من ثياب كان أهل الجاهلية كسوها إياه ثم خلقها وطيبها قلت: وما كانت تلك الثياب ؟ قال: من كل ، كراراً وأنطاعاً وخيراً من ذلك وكان شيبة يقسم تلك الثياب ؟ قال: من

امرأة حائض ثوباً من كسوة الكعبة فرفعه شيبة فأمسك ما بقي من الكسوة حتى هلكت -يعني الثياب-.

ثم قال الإمام الأزرقي: سمعت غير واحد من مشيخة أهل مكة يقول: حيج المهدي أمير المؤمنين سنة ستين ومائة فجرد الكعبة وأمر بالمسجد الحرام فهدم وزاد فيه الزيادة الأولى، وأخبرني عبدا لله بن إسحاق الحَجبي عن جدته فاطمة بنت عبدا لله قالت: حج المهدي فجرد الكعبة وطلى جدرانها من خارج بالغالية والمسك والعنبر قالت: فأخبرني جدك - تعني زوجها محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الحَجبي . قال: صعدنا على ظهر الكعبة بقوارير من الغالية فجعلنا نفرغها على حدران الكعبة من خارج جوانبها كلها وعبيد الكعبة قد تعلقوا بالبكرات التي خاط عليها ثياب الكعبة ويطلون بالغالية جدرانها من أسفلها إلى أعلاها قال أبو محمد الخزاعي: أنا رأيتها وقد غير الجدر الذي بناها الحجاج مما يلي الحجر وقد انفتح من البناء الأول الذي بناه ابن الزبير مقدار إصبع من دبرها ومن وجهها وقد رهم بالجص الأبيض -ومعني رهم أي: طلى بالجص-.

وحدثني جدي قال: حج المهدي أمير المؤمنين سنة ستين ومائة فرُفع إليه أنه قد اجتمع على الكعبة كسوة كثيرة حتى أنها قد أثقلتها ويخاف على جدرانها من ثقل الكسوة فجردها حتى لم يبق عليها من كسوتها شيئاً ثم ضمخها من خارجها وداخلها بالغالية والمسك والعنبر وطلى جدرانها كلها من أسفلها إلى أعلاها من جوانبها كلها ثم أفرغ عليها ثلاث كسى من قباطي وخز وديباج والمهدي قاعد على ظهر المسجد مما يلي دار الندوة ينظر إليها وهي تطلى بالغالية وحين كسيت. ثم لم يحرك و لم يخفف عنها من كسوتها الشيء حتى كان سنة المائين وكثرت أخذ مكة ليالي دعت المبيضة إلى أنفسها وأخذوا مكة فجردها حتى لم يحرة فرأيت جدات أخذ مكة ليالي دعت المبيضة إلى أنفسها وأخذوا مكة فجردها حتى لم يبق عليها من كسوتها شيئاً، قال جدي: فاستدرت بجوانبها وهي بحردة فرأيت جدات من كسوتها شيئاً، قال حدي: فاستدرت بجوانبها وهي بحردة فرأيت جدات الباب الذي كان ابن الزبير جعله في ظهرها وسده الحجاج بامر عبدالملك فرأيت حداته وعتبه على حالها وعددت حجارته التي سد بها فوجدتها ثمانية وعشرين حجراً في تسعة مداميك في كل مدماك ثلاثة أحجار إلا المدماك الأعلى فإن فيه أربعة أحجار . رأيت الصلة التي بنى الحجاج مما يلي الحجر حين هدم ما زاد ابن الزبير قال: فرأيت تلك الصلة بينه في الجدر وهي كالمتبرية من الجدر الآخر، قال

إسحاق: ورأيت حدارتها كلون العنبر الأشهب حين حردت في آخر ذي الحجة من سنة ثلاث وستين ومائتين وأحسبه من تلك الغالبة، وقال: وكان تجريد الحسين بن الحسن إياها أول يوم من المحرم يبوم السبت سنة مائتين، ثم كساها حسين بن حسن كسوتين من قز رقيق إحداهما صفراء، والأخرى بيضاء مكتوب بينهما بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على محمد وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين الأخيار أمر أبو السرايا الأصفر بسن الأصفر داعية إلى محمد بعمل هذه الكسوة لبيت الله الحرام، قال أبو الوليد: وابتدأت كسوتها من سنة المائتين وعدتها إلى سنة أربع وأربعين ومائتين: مائة وسبعون ثوباً، قال محمد الخزاعي: وأنا رأيتها وقد عمر الجدار الذي بناه الحجاج مما يلي الحجر فانفتح من البناء الأول الذي بناه ابن الزبير مقدار نصف إصبع من وجهها ومن دبرها وقد رهم بالجص الأبيض وقد رأيتها حين حردت في آخر ذي الحجة سنة ثلاث وستين ومائتين فرأيت حدارتها كلون العنبر الأشهب من تلك الغالية. انتهى كلام الإمام الأزرقي عن تجريد الكعبة المشرفة، وقد نقلنا كلامه كله لما فيه من الفوائد المتعددة.

ثم رأينا أن الإمام السيوطي رحمه الله تعالى ذكر في كتابه "حسن المحاضرة" أنه في اليوم الثامن عشر ربيع الآخر سنة (٦٤٤) أربع وأربعين وستمائة هبت ريح عاصفة شديدة بمكة فألقت ستارة الكعبة المشرفة فما سكنت الريح إلا والكعبة عريانة قد زال عنها شعار السواد ومكثت إحدى وعشرين يوماً ليس عليها كسوة. انتهى من الكتاب المذكور.

والظاهر أن هذه الريح كانت أشد عاصفة بمكة حتى ألقت بستارة الكعبة، ولم تمكث بدون ستارة هذه المدة الطويلة إلا لأنها مزقت تمزيقاً بحيث احتاجت إلى إصلاحها مدة طويلة . والله يعلم كم ألحقت هذه الريح بالناس من الخسارة . نسأل الله السلامة والعافية .

وفي تاريخ القطبي أنه في سنة (٨٤٣) ثـلاث وأربعين وثمانمائة حينما أحرى الأمير سودون العمارة بالمسجد الحرام حرد الكعبة من كسوتها لإصلاح سقفها وخشبها فاستمرت مجردة يومين وليلتين يشاهد الناس أحجارها إلى أن أكمل ترميمها وإصلاحها، ثم أعيدت الكسوة عليها في ضحى يـوم الاثنين لثمان بقين من شهر صغر من السنة المذكورة. اهـ.

أما في زماننا هذا فقد بقيت الكعبة الشريفة مكشوفة بدون ستارة ولا توب، بسبب تجديد سقفها الذي كان بدؤه في يوم الجمعة الثامن عشر من شهر رجب سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين هجرية، وكان انتهاؤه يوم السبت الحادي عشر من شهر شعبان من السنة المذكورة.

لكن الكعبة لم تظهر للناس مكبلوفة منذ بدء عمارتها إلى انتهائها بسبب إحاطتها كلها بالخشب من أرض المطاف إلى ما فوق سطحها بنحو متر ونصف متر، وإنما ظهرت الكعبة مكشوفة للناس تماماً منذ إزالة الخشب عنها، بعد انتهاء ترميمها وعمارة سقفيها كما فصلنا ذلك في محله، وذلك من بعد المغرب من ليلة الأحد الثاني عشر من شهر شعبان من السنة المذكورة إلى ضحى اليوم المذكور فقط، أي إلى قبل الظهر بساعتين، فإنه في ضحى هذا اليوم ألبسوها ثوبها الأسود فسترت حجارتها عن أعين الناس، وقد تركوها كذلك ليلة واحدة وجزءاً من النهار، لينظر الناس إلى عمارتها.

# الكلامرعلى من يهدم الكعبة في آخر الزمان

قال الإمام الأزرقي: حدثنا أبو الوليد قال: حدثني جدي قال: حدثنا عمرو بن يحيى بن سعيد بن عمرو بن سعيد ابن العاص السعيدي عن عبدا لله بن عمرو ابن العاص أنه قال: اخرجوا يا أهل مكة قبل إحدى الصيلمين قيل: وما الصيلمان قال: ريح سوداء تحشر الذرة والجعل، قيل: فما الأخرى ؟ قال: تجيش البحر بمن فيه من السودان ثم يسيلون سيل النمل حتى ينتهوا إلى الكعبة فيخربونها والذي نفس عبدا لله بيده لأنظر إلى صفته في كتاب الله أفيحج أصيلع قائماً يهدمها بمسحاته، قبل له: فأي المنازل يومئذ أمثل ؟ قال: الشعف يعني رؤوس الجبال.

حدثني حدي عن ابن عيينة عن زياد بن سعد عن ابن شهاب عن أبي سلمة بن عبدالرحمن عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: يخرب الكعبة ذو السويقتين من الحبشة.

حدثني حدي قال: حدثنا سفيان عن ابن أبي نجيح عن مجاهد عن عبدا لله بن عمرو بن العاص أنه كان يقول: كأني به أصيلع أفيدع قائماً عليها يهدمها مسحاته قال مجاهد: فلما هدم ابن الزبير الكعبة حئت أنظر هل أرى الصفة التي قال عبدا لله بن عمرو: فلم أراها.

حدثني حدي قال: حدثنا ابن عيينة عن هشام بن حسان عن حفصة بنت سيرين عن أبي العالية عن علي بن أبي طالب أنه قال: استكثروا من الطواف بهذا البيت قبل أن يحال بينكم وبينه فكأني أنظر إليه حبشياً اصيلع اصيمع قائماً عليها يهدمها بمسحاته .

حدثني حدي قال: حدثنا ابن عيينة عن أمية بن صفوان بن عبدا لله ابن صفوان عن حده عبدا لله بن صفوان عن حفصة أنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: ليؤمن هذا البيت حبش حتى إذا كانوا ببيداء من الأرض خسف بأوسطهم وينادي أولهم آخرهم فخسف بهم فبلا يقى إلا الشريد الذي يخبر عنهم، فقال رحل لجدي: أشهد ما كذبت على حفصة ولا كذبت حفصة على رسول الله على قال أمية: فلما جاء جيش الحجاج لم نشك أنهم هم حبش.

حدثني مهدي ابن أبي المهدي قال: حدثنا عبدالرحمن بن عبدا لله مولى بني هاشم قال: حدثنا سعيد بن سلمة عن موسى بن جبير بن شيبة عن أبي أمامة بن سهل عن رجل من أصحاب النبي في أنه قال: اتركوا الحبشة ما تركوكم فإنه لا يستخرج كنز الكعبة إلا ذو السوقيتين من الحبشة .

حدثني حدي قال: حدثنا بن عيبنة عن موسى بن أبي عيسى المديني قال : لما كان تبع بالدف من جمدان دفت بهم دوابهم وأظلمت عليهم الأرض فدعا الأحبار فسألهم فقالوا: هل هممت لهذا البيت بشيء ؟ قال : أردت أن أهدمه قالوا: فانو له خيراً تكسوه وتنحر عنده ففعل فانجلت عنهم الظلمة قال: وإنما سمي الدف من أجل ذلك.

حدثني حدي قال: حدثنا سعيد بن سالم عن عثمان بن ساج أخبرني رجل عن سعيد بن إسماعيل أنه سمع أبا هريرة يحدث أبا قتمادة أن رسول الله على قال: يبايع للرجل بين الركن والمقام ولن يستحل هذا البيت إلا أهله فإذا استحلوه فلا تسأل عن هلكة العرب وتأتي الحبش فيخربونه خرابا لا يعمر بعده أبداً وهم الذين يستخرجون كنزه. انتهى من تاريخ الأزرقي.

### ستن الكعبت المشرفة بالأخشاب

الكعبة المشرفة واقعة بوسط المسجد الحرام مكشوفة تحت السماء، لا يسترها شيء عن الشمس والمطر والرياح .

ولم تستر الكعبة كلها بالخشب منذ بناء إبراهيم خليل الله عليه الصلاة والسلام إلى يومنا هذا إلا ثلاث مرات فقط، وتفصيل ذلك كما يأتي:

المرة الأولى: حين بناء عبدا لله بن الزبير رضي الله عنهما، فإنه لما هدمها حتى الصقها بالأرض من جميع جوانبها، وذلك في يوم السبت النصف من جمادى الآخرة سنة أربع وستين هجرية أرسل إليه عبدا لله بن عباس رضي الله تعالى عنهما وكان غائباً من مكة يقول له: لا تدع الناس بغير قبلة انصب لهم حول الكعبة الخشب واجعل عليها الستور حتى يطوف الناس من ورائها ويصلون إليها، ففعل ذلك ابن الزبير رضي الله تعالى عنهما وعن جميع صحابة رسول الله عليها،

والمرة الثانية: حين بناء السلطان مراد الرابع، فإنه وقع مطر عظيم بمكة وضواحيها لم يسبق له مثيل، ونزل معه برد كثير فهجم السيل على مكة ودخل المسجد الحرام فامتلأ بالماء حتى بلغ إلى ما فوق باب الكعبة، أي بلغ ارتفاع الماء أكثر من أربعة أمتار، فانهدم بسببه حدران الكعبة المشرفة كما بينا تفصيله في عله، وكان ذلك في التاسع عشر وفي العشرين من شهر شعبان سنة (١٠٣٩) تسع وثلاثين وألف هجرية، فشرع المهندس علي بن شمس الدين يستر حول الكعبة بأخشاب من حذوع النخل استعداداً لبناء الكعبة وعمارتها، واستمر العمل في ذلك سبعة عشر يوماً -من ٢٦ رمضان إلى ١٣ شوال من السنة المذكورة- ثم ألبست هذه الأخشاب ثوباً صبغ باللون الأخضر.

والمرة الثالثة: ما وقع في عصرنا هـذا، فإنه لمـا أمـر الملـك السـابق سـعود بـن عبدالعزيز بن عبد الرحمن آل سعود، بتعمير سطح الكعبة المعظمة زادهـا الله شـرفاً ومهابة وإحلالاً وإصلاح ما فيها من خراب.

قام بمباشرة هذا العمل الجليل المبارك معالي الشيخ محمد بن لادن الحضرمي المكي يساعده في ذلك الشهم الكريم سعادة الشيخ عبدا لله بن سُعيد ، بضم السين المهملة وفتح العين وتشديد الياء المكسورة . فأحضروا قبل كل شيء الخشب والنجارين وجميع ما يلزم من العمال والأدوات .

فلما كان ليلة السبت لإحدى وعشرين من جمادى الثانية سنة (١٣٧٧) سبع وسبعين وثلاثمائة وألف هجرية ، ولأحد عشر من شهر يناير سنة (١٩٥٨) ثمان وخمسين وتسعمائة وألف ميلادية ، ولعشرين من شهر الجدي سنة (١٣٣٦) ست

وثلاثين وثلاثمائة وألف شمسية، قاموا في هذه الليلة بتركيب الأحشاب حول الكعبة المشرفة، وذلك بعد صلاة العشاء في المسجد الحرام وخروج الناس منه حتى لم يبق فيه إلا قليل منهم، أي في الساعة الثالثة العربية بحسب توقيت مكة التي تغيب فيها الشمس في الساعة الثانية عشرة تماماً، فالساعة الثالثة العربية بمكة ليلاً توافق الساعة الثامنة الإفرنجية.

مع العلم بأن أذان العشاء بمكة يكون بالضبط الساعة الواحدة والنصف، ولا يختلف ميعاد أذان المغرب وأذان العشاء عن الوقت المذكور بالحجاز مطلقاً لا صيفاً ولا شتاءً. وتختلف أوقات الصلوات الأحرى حسب دوران الفلك.

أما في مصر فأوقات الصلوات فيها تختلف على الدوام بالساعات الإفرنجية ما عدا أذان الظهر فإنه يكون عند الساعة الثانية عشرة إفرنجية وقد تنقص عنها أو تزيد بضع دقائق بحسب الصيف والشتاء.

فكان ابتداء وضع الأحشاب حول الكعبة المعظمة في الساعة الثالثة العربية من ليلة السبت المذكور، وقد استمر العمل في تركيب الأحشاب فانتهوا من تركيبها في منتصف ليلة الأربعاء الموافق ٢٥ من الشهر المذكور، فتم سئر الكعبة المعظمة كلها إلى ما فوق سقفها بمتر واحد ونصف متر بالأحشاب في الوقت المحدد تماماً من الليلة المذكورة، ثم قاموا بعمارة سقف الكعبة كما بينا ذلك في غير هذا المحل، فلما انتهوا منها أزالوا جميع الأحشاب المحيطة بالكعبة في ليلة الأحد الثاني عشر من شعبان من السنة المذكورة فما جاء فحر هذه الليلة إلا وقد أزيلت الستارة الخشبية كلها، ثم في ضحى اليوم المذكور ألبسوا الكعبة ثوبها الأسود، زادها الله تعالى تشريفاً وتعظيماً ومهابة.

جاء في تاريخ الكعبة المعظمة ما يأتي: ذكر الطبري في الإتحاف أنه في سنة (١٠٧٣) ألف وثلاث وسبعين من الهجرة ، انكسرت خشبة من سقف الكعبة فاقتضى الحال إلى كشف السقف وإزالة تلك الخشبة وعمر السقف عمارة جديدة ، وأحاطوا الكعبة بسقايل الخشب من الأرض إلى السقف وستروا على المعلمين بالخصف من حارج السقايل إلى أن تم العمل ، وكان ذلك على يد سليمان بك صنحق حدة وقد فوض إليه مشيخة الحرم ونظارة العمارة اهد.

وجاء فيه أيضاً ما يأتي : ذكر السنجاري في منائح الكرم أنه في يــوم الخميس غرة ربيع الثاني سنة (١٠٩٩) ألف وتسع وتسعين من الهجرة ، عمّر "محمــد بـك" شيئاً من أخشاب الكعبة وطلعوا أرتالاً من جدة جعلوها حول الكعبة من الخارج وركبوا الكسوة فيها، لتغيير إفريز السطح من التي تربط فيه الكسوة فإنه استأكل فيه، وجددوا رفرف مقام الشافعي لخلل وقع فيه و لم يزالوا إلى أن خلصوا منه. انتهى باختصار من تاريخ الكعبة.

والحقيقة: أن ستر الكعبة المشرفة بالأخشاب أو بالقماش عن أعين الناس حال تعميرها وإجراء الإصلاح فيها أمر لازم معقول مطلوب، ففي سترها فائدتان:

الأولى : عدم ظهور شيء من العمارة فيها يشغل قلوب الطائفين والمصلين .

والثانية: أن في سترها عن أعين الناس وقت العمارة، ضماناً من تقليل هيبتها من قلوب الجهلة والعوام، وحفظاً من وسوسة الشيطان لبعضهم بما لا يسوغه الشرع الحنيف.

فستر الكعبة من تمام الأدب وهو عين الصواب والحكمة ، وإذا كان في بعض البلدان يستر المهندسون والعمال بعض الأشغال المهمة كإقامة التماثيل ونحوها بالأخشاب ، لئلا يظهر نوع العمل أو يظهر سر المهنة ولئلا يؤدي إلى تشويش القائمين بالعمل من أنظار الناس ولغطهم ، حتى ينتهوا منه تماماً ، ثم يكشفون الستارة .

فبيت الله المعظم أولى وأحدر بالسترحين إحراء العمارة فيه ، ليتم العمل بهدوء وطمأنينة ، ولئلا ينشغل المصلون والطائفون بالنظر إلى العمل فتنصرف قلوبهم عن الخشوع المطلوب في هذا المكان المقلس. نسأل الله العظيم الحليم أن يسترنا في الدارين ، وأن يعمر قلوبنا بالإيمان والتقوى ، وأن يوفقنا للأعمال الصالحة ، ويختم حياتنا بها "اللهم توفني مسلماً وألحقني بالصالحين" آمين يا رب العالمين ، وصلى الله على نبينا "عمد" أبي القاسم الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين ، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين .

# مقدامهما استعملمن الأخشاب والعواميد لست الصعبة

مما يجب أن نذكر هنا مقدار ما صرف لسنر الكعبة المشرفة عند تغيير سقفها في زماننا هذا، من الأحشاب والعواميد ويقال لها "المرابيع والعروق" والمسامير والحبال، من جميع حوانب الكعبة مع السقائل بمشاياتها من أرض المطاف إلى ما

فوق سقف الكعبة بمتر واحد ونصف المتر ، مع العلم بأنه كان بين الكعبة وبين تركيب ألواح الخشب حولها ثلاثة أمتار من الثلاث الجهات ، أما من جهة حِحْر إسماعيل فبينها وبين الخشب أربعة أمتار . وسبب الزيادة من هذه الجهة أن الناس يصلون إلى الكعبة بكثرة تحت الميزاب فلزم زيادة بُعد المسافة من هذه الجهة .

فمقدار ما استعمل لستر الكعبة المشرفة كما أخبرنا بذلك رئيس النجارين المشرف على أعمال المسجد الحرام المسمى "سالم بن عُبُود" بضم العين والباء وتخفيفها هو كما يأتى:

استعمل من ألواح الخشب أربعة آلاف لوح تقريباً ، وطول بعض هذه الألواح أربعة أمتار وبعضها خمسة عشر سنتيمتراً وبعضها عشرين سنتيمتراً.

واستعمل من العواميد ، أي المرابيع ، التي تركب عليها هذه الأحشاب ، ثمانية آلاف عمود تقريباً .

واستعمل من المسامير ستمائة كيلو تقريباً ، والكيلو عبارة عـن ثلاثمائـة درهـم وبضعة دراهم.

واستعمل من الحبال في ربط العواميد والمرابيع نحو ألف ربطة ، ومقدار الربطـة الواحدة بعضها أربعة أمتار وبعضها خمسة أمتار تقريباً .

وقد اشتغل في تركيب هذه الستارة الخشبية حول الكعبة شرفها الله تعالى نحو مائة وثمانون شخصاً من النجارين والعمّال، وقد شاهدنا بأنفسنا كل هذه الأعمال، نسأل الله تعالى عفوه وغفرانه إذا أسأنا الأدب في المسجد الحرام وعند بيته المعظم. إنه بعباده لطيف خبير.

# عمل نطاق للكعبته المشرفته

الظاهر والله تعالى أعلم أنه لم يعمل للكعبة زادها الله شرفاً وتعظيماً ، نطاق ، بكسر النون ، يشد به حدرانها إلا مرة واحدة فقط ، وذلك كما ذكره الأسدي: أنه حصل في أوائل القرن الحادي عشر للهجرة تشقق بالجدار الشامي "أي الذي في ناحية حجر إسماعيل" وقد ازداد في عام (١٠١٩) تسعة عشر وألف ، حيث وقع مطر بمكة جاء على إثره السيل فدخل المسجد الحرام ، فانهلت مياه الأمطار

إلى داخل الكعبة من سطحها ، وأصاب الجداران الشرقي والغربي وجدران الحجسر تصدع .

فأراد السلطان أحمد بن السلطان محمد هدم البيت الشريف ، وأن يجعل حجارة هذه الجدران للكعبة المعظمة ملبسة واحداً بالذهب وواحداً بالفضة . فمنعه العلماء من ذلك وقالوا له : يمكن حفظها بنطاق يلم هذا الشعث ، فعمل لها نطاقاً من النحاس الأصفر مغلفاً بالذهب ، أنفق عليه نحو ثمانين ألف دينار ، وحرى تركيبه في أواخر عام (١٠٢٠) وأوائل عام (١٠٢١) هـ.

فهذا النطاق هو النطاق الوحيد الذي عمل في العام المذكور لحفظ جدران الكعبة المشرفة من السقوط، فلم يسبق عمل مثله قبل ذلك، ولم يعمل مثله للكعبة بعد ذلك إلى عصرنا هذا.

والحقيقة أن عمل نطاق للكعبة تحزم به من وسطها ، وتشد بـ حدرانها عند وهنها لا بأس به ، لكنه عمل موقت لا يدوم طويلاً ، لذلك دام هذا النطاق على الكعبة تسعة عشر سنة ، فلما كان صباح يوم الأربعاء التاسع عشر من شهر شعبان عام (١٠٣٩) ألف وتسعة وثلاثين للهجرة ، وقع مطر عظيم بمكة دخل على إثره سيل كبير إلى المسجد الحرام ووصل إلى أعلا باب الكعبة ، فانهدمت وسقطت حدرانها بسبب ذلك ، فقام بتعميرها السلطان مراد خان الرابع ابن السلطان أحمد خان من سلاطين آل عثمان رحمهم الله تعالى ، و لم يذكر أحد من المؤرخين من أخذ هذا النطاق حينما هدمت الكعبة المشرفة في هذا السيل الكبير ، هل أخذه سدنة الكعبة أم أخذه سلطان ذلك الزمن ، الله تعالى أعلم بذلك فهو علام الغيوب ذو الجلال والإكرام لا إله إلا هو العزيز الغفار .

### ست الكعبة في حرب ابن الزبير

مما لا شك فيه أن الحرب بين عبدا لله بن الزبير رضي الله عنه وبين الحصين بن نمير كانت بواسطة المنجنيق والعرّادات أي الآلات الحربية لرمي الحجارات والصخور، فقد فرض الحصين على أصحابه عشرة آلاف صخرة يرمونها كل يوم، فلهذا كان من الواجب على ابن الزبير رضي الله عنه وهو متحصن بالمسجد الحرام وبجوار الكعبة المعظمة أن يحافظ عليها أشد المحافظة، لأنه لا يؤمن من وقوع الحجارة عليها الآتية من أخشبي مكة جبل أبي قبيس وجبل قعيقعان، فهو لذلك

قد ستر الكعبة بـالواح من حشب الساج وغيرها ، كما حاء ذلك في كتاب "الإمامة والسياسة" عند الكلام على غلبة ابن الزبير رضي الله عنهما وظهوره ، وهذا نص ما حاء فيه :

قال: وذكروا أن أبا معشر قال: حدثنا بعض المشيخة الذين حضروا قتــال ابـن الزبير قال: لما نزل الحصين بمكة وغلب عليها كلها إلا المستحد الحرام قال: فإني لجالس مع ابن الزبير ومعه من القرشيين عبدا لله بن مطيع والمحتمار ابـن أبـي عبيـد والمسور بن مخرمة والمنذر بن الزبير ومصعب بن عبدالرحمن ابن عــوف في نفـر مــن قريش قال: فقال المختار بن عبيد: وهبت رويحة والله إنـي لأحـد النصـر في هـذه الرويحة فاحملوا عليهم قال: فحملوا عليهم حتى أخرجوهم من مكة وقتل المحتار رجلاً وقتل ابن مطيع رجلاً قال: فجاءه رجل من أهل الشام في طرف سنان رعــه نار قال: وكان بين موت يزيد بن معاوية وبين حريق الكعبة إحدى عشــ ليلــة ثـــم التحمت الحرب عند باب بني شيبة فقتل يومئذ المنذر بن الزبير و رجلان من إخوته ومصعب بن عبدالرحمن بن عوف والمسور بن مخرمة وكان الحصين قد نصب المحانيق على جبل أبي قبيس وعلى قعيقعان فلم يكن أحد يقدر أن يطوف بالبيت وأسند ابن الزبير ألواحاً من الساج إلى البيت والقي عليها القطائف والفرش فكان إذا وقع عليها الحجر نبا عن البيت فكانوا يطوفون تحـت تلـك الألـواح فـإذا سمعـوا صوتُ الحجر حين يقع على الفرش والقطائف كبرواٍ وكان طول الكعبة في السماء ممانية عشر ذراعاً وكان ابن الزبير قد ضرب فسطاطاً في ناحية من المسجد فكلما حرح أحد من أصحابه أدخله ذلك الفسطاط. انتهى من الإمامة والسياسة. والساج: شجر عظيم صلب الخشب.

نقول: ويشبه ما تقدم ، ما يقع الآن من ستر الحجر الأسود بالفراش الثخين المطوي عدة طيات مع وضع قطعة لوح من الحديد فوق الفراش شم ربطه بالحبال على أستار الكعبة المشرفة ، وذلك خوفاً من الحجارة المتطايرة من جبل الصفا بسبب تكسييره بواسطة الألغام وذلك لتوسعة المسجد الحرام ، ابتداء من سنة (١٣٧٥) خمس وسبعين وثلاثمائة وألف ، وتسمى بالتوسعة السعودية وقد تقدم الكلام عنها ، والألغام جمع لَغَم بفتحتين وهو يستعمل لتفجير الصخور والأحجار العظام وذلك بأن يثقب عدة ثقوب في الصخر والجبل القوي بمثقاب ، شم تحشى هذه الثقوب بالديناميت والمواد المتفجرة ، وتوضع في الثقوب فتائل تمتد إلى خارج

الثقوب قليلاً، ثم تشعل هذه الفتائل من طرفها، فتسري النار فيها إلى أن تصل إلى الديناميت في الثقوب فتثور الألغام وتنفجر فتتطاير قطع الصخور والأحجار من الجبل، وقبل إشعال الفتائل ينذر الناس جنودُ الشرطة ليبتعدوا ويهربوا خوفاً من أن تصيبهم الأحجار المتطايرة.

ويكون ذلك في الغالب بعد صلاة الظهر مباشرة في المسجد الحرام . وقد تكلمنا على سنر الحجر الأسود في عصرنا عند توسعة المسجد الحرام في مبحث عدم خلو الكعبة من الطائفين .

فإن قيل: لماذا لم تستر الحكومة السعودية الكعبة المشرفة خوفاً عليها من الحجارة المتطايرة عن إثارة الألغام كما سترها ابن الزبير رضى الله عنه ؟

نقول: إن حجارة الألغام في تكسير الصفا اليوم إنما هي أحجار تتناثر في جميع الجهات في جهية الشوارع والمسجد الحرام في مدة لا تتجاوز الربع الساعة فقط، فلا خوف منها مطلقاً على الكعبة المشرفة وإنما سنز الحجر الأسود زيادة في الاحتياط لحفظه.

أما ستر الكعبة المعظمة في حرب ابن الزبير رضي الله تعالى عنه وعن أبيه ، فهو واحب وحوباً أكيداً ، لأنه متحصن بنفس المسجد الحرام وخيام حيشه منصوبة بوسطه عند الكعبة ، وعدوه الحصين بن نمير قد نصب المنجنيق على جبل أبي قبيس وعلى حبل قعيقعان "جبل هندي" لرمي الحجارة من الجبلين المتقابلين على موضع ابن الزبير وهو المسجد الحرام وقد فرض على جنوده أن يرموا كل يوم عشرة آلاف صخرة . فلا بد أن هذه الصخور تأتي المسجد الحرام وتصيب الكعبة المشرفة ، فهنا يجب العمل على وقاية الكعبة المشرفة من صحور المنجنيق بقدر المستطاع فسترها ابن الزبير كما تقدم .

ومع ذلك فقد وهنت الكعبة من حجارة المنجنيق وأصابها أيضاً الحريق فهدمها ابن الزبير رضي الله عنه وبناها من جديد كما تقدم تفصيل ذلك. اللهم زد بيتك هذا تشريفاً وتعظيماً ومهابة ، واحفظه وجيرانه في بلدك الأمين من كل ضرر وأذى ، وارض عنا واسترنا بسترك الجميل في الدنيا وفي الآخرة بفضلك ورحمتك يا أرحم الراحمين آمين ، وصلى الله وسلم على النبي الأمي وعلى آله وصحبه أجمعين .

### ما وجد في الكعبة من الكتابات القديمة

نذكر هنا ما وجد في الكعبة من الكتابات القديمة مما هو قبل ظهور الإسلام .

جاء في تاريخ الغازي ما نصه: ووجد قريش كتاباً بالسريانية فلم يدروا ما هو حتى قرأه لهم رجل من اليهود فإذا فيه: أنا الله ذو بكة خلقتها يوم خلقت السموات والأرض وصورت الشمس والقمر وحففتها بسبعة أملاك حنفاء لا تزول حتى يزول أخشباها مبارك لأهلها في الماء واللبن.

ووجد في المقام أي محله كتاب آخر مكتوب فيه : مكة بيت الله يأتيها رزقها من ثلاث سبل. ذكره الحلبي.

وفي كلام بعضهم وحد حجر مكتوب فيه ثلاثة أسطر، السطر الأول: أنا الله ذو بكة الله ذو بكة صنعتها يـوم صنعت الشـمس والقمر. وفي الثـاني: أنـا الله ذو بكـة حلقت الرحم وشققت له اسماً من أسمائي فمن وصله وصلته ومن قطعـه بتته. وفي الثالث: أنا الله ذو بكة حلقت الخير والشر فطوبي لمن كان الخير على يديه وويـل لمن كان الشر على يديه.

وفي تاريخ الأزرقي: وحد في حجر في الحِجْر كتاب من خلقة الحجر: أنا الله ذو بكة الحرام وصنعتها يوم صنعت الشمس والقمر وحففتها بسبعة أملاك حنفاء لا تزول حتى تزول أحشباها مبارك لأهلها من اللحم والماء. وعن بحاهد قال: وجد في بعض الزبور: أنا الله ذو بكة جعلتها بين هذين الجبلين وصنعتها يوم صنعت الشمس والقمر حففتها بسبعة أملاك حنفاء وجعلت رزق أهلها من ثلاثة سبل فليس يؤتى أهل مكة إلا من ثلاثة طرق أعلى الوادي وأسفله وكداء وباركت لأهلها في اللحم والماء. انتهى من تاريخ الغازي.

وهذا الذي عثروا عليه في الكعبة من الكتابات ، غير ما كان فيها من الأصنام والصور التي وضعها المشركون والتي أمر رسول الله ﷺ بإزالتها يـوم فتـح مكـة شرفها الله تعالى .

فقد حاء في تاريخ الإمام الأزرقي أنه كانت في بطن الكعبة صوراً وتماثيل، فلما كان يوم فتح مكة دخل رسول الله فله البيت فأرسل الفضل بن العباس بن عبدالمطلب فحاء بماء زمزم ثم أمر بثوب فبل بالماء وأمر بطمس تلك الصور فطمست . اه.

وفي البخاري أن رسول الله على لما قدم مكة أبى أن يدخل البيت وفيه الآلهة فأمر بها فأخرجت... الح . وفي سنن أبي داود أن النبي الله أمر عمر بن الخطاب وهو بالبطحاء أن يأتي الكعبة فيمحوا كل صورة فيها فلم يدخلها حتى محيت الصور... الح اه..

فكان في الكعبة كما في الأزرقي صور الأنبياء وصور الشجر وصور الملائكة ، فكان فيها صورة إبراهيم خليل الرحمن وإسماعيل ، وصورة عيسى بن مريم وأمه ، أي تمثال مريم مزوقاً في حجرها عيسى ابنها قاعداً مزوقاً .

وكان فيها أيضاً قرني الكبش الذي فدى به الذبيح إسماعيل، وكان فيها حمامة من عيدان . انتهى من الأزرقي .

## فرش أمرض الكعبته بالرخامر

قال الإمام الأزرقي في تاريخه: قال أبو الوليد: وارض الكعبة مفروشة برخام أبيض وأحمر وأخضر علد الرخام ستة وثلاثون رخامة منها أربع خضر بين الأساطين وبين صدري الكعبة عرض كل رخامة ذراع وأربع أصابع وعرضهن من عرض كراسي الأساطين ومن الجدار الذي فيه الباب -باب الكعبة- إلى الرخام الأخضر الذي بين الأساطين ست عشرة رخامة منها ست بيض وسبع حمر طولهن سبعة أذرع وحمسة عشر إصبعاً وبين جدار الدرجة وبين الرخام الأخضر ثلاث رخامات منها اثنتان بيضاوان وواحدة حمراء طول كل رخامة منها أربعة أذرع وتسع أصابع وأطرافهن في حد الرخام الأخضر الذي بين الأساطين والجدرين وأطرافهن في الجدر الذي يستقبل باب الكعبة منها رخامة بيضاء عرضها ذراعان وإصبعان ذكر أن الذي يستقبل باب الكعبة منها رخامة بيضاء عرضها ذراعان وإصبعان ذكر أن الذي يستقبل باب الكعبة منها رخامة بيضاء عرضها وعند عتبة وإصبعان ذكر أن الذي خضراء وحمراء مؤوشتان . انتهى من تاريخ الأزرقي .

وإن شاء الله تعالى سنذكر فرش أرض الكعبة بالرخام في عصرنـــا الحــاضر أي في سنة (١٣٧٧).

# صنة المسامير التي كانت في الكعبة

قال الإمام الأزرقي في تاريخه: قال أبو الوليد: وفي الألواح التي تلي الملتزم الاثة، وفي الألواح التي تلي الركن اليماني والركن الأسود وهي التي تلي الركن اليماني ثلاثة، ومنها مسمار في بطن الكعبة على ثلاثة أذرع ونصف وفي بقية الألواح مسمار أو مسماران والمسامير مفضضة مقبوة منقوشة تدوير كل مسمار سبع أصابع، والمسامير من بطن الكعبة على أربعة أذرع ونصف وفوق الإزار إزار من الرحام منقوش مدار في حوانب البيت كله وفي نقشه حبل غير منقوش بذهب وبين هذه الإزار الذي فيه الحبل إزار صغير كما يدور البيت منقوش عليه بماء الذهب من تحت الإفريز الذي تحت السقف والإفريز من فسيفسا منقوش واصل بالسقف.

# صنة باب الكعبة في عهد الأزرقي

قال الإمام الأزرقي في تاريخه: وذرع طول باب الكعبة في السماء ستة أذرع وعشرة أصابع وعرض ما بين حداريه ثلاثة أذرع وتماني عشرة إصبعاً والجداران وعتبة الباب العليا ونجاف الباب ملبس صفايح ذهب منقوش، وفي حدار عضادتي الباب أربع عشرة حلقة من حديد مموهة بالفضة متفرقة في كل حدار سبع حلق يشد بها حوف الباب من أستار الكعبة وفي عتبة باب الكعبة تمانية عشر مسماراً منها أربعة على الباب وأربعة عشر في وجه العتبة والمسامير حديد ملبسة ذهباً مقبوة منقوشة تدوير حول كل مسمار سبع أصابع وملبن باب الكعبة الذي يطأ عليه من دخلها داخل في الجدار عشر أصابع والملبن ساج ملبس صفايح ذهب وعرض وجه الآخر أربع أصابع وفي الملبن من المسامير ستة وأربعون مسمار منها سبعة في أعلا الملبن وهي تلي العتبة، وفي الحانب الأيمن تسعة عشر مسماراً وفي الجانب الأيسر عشرون مسماراً والمسامير مقبوة ملبسة ذهباً منقوشة تدوير حول كل مسمار منها سبع أصابع، وذرع طول باب الكعبة في السماء ستة أذرع وعشر أصابع وهما مصراعان عرض كل مصراع باب الكعبة في السماء ستة أذرع وعشر أصابع وغلظه ثلاث أصابع فإذا غلقا فعرضهما ثلاثة أذرع ونصف، وفي مصراع ست عوارض والعوارض من ساسم فعرضهما ثلاثة أذرع ونصف، وفي مصراع ست عوارض والعوارض من ساسم فعرضهما ثلاثة أذرع ونصف، وفي مصراع ست عوارض والعوارض من ساسم فعرضهما ثلاثة أذرع ونصف، وفي مصراع ست عوارض والعوارض من ساسم فعرضهما ثلاثة أذرع ونصف، وفي مصراع ست عوارض والعوارض من ساسم فعرشهما ثلاثة أذرع ونصف، وفي مصراع ست عوارض والعوارض من ساسم

وظهر الباب من داخل ملبس صفايح فضة ، وفي المصراع الأيمن من داخل غلق رومي وأم الغلق ملبسة فضة وطول الغلق أربع عشــرة إصبَّعــأ وفي المصـراع الأيســر حلقة فضة يكون فيها غلق الباب إذا غلق، وفي الباب الأيسر سكرة ووجَّه الباب ملبس صفايح ذهب منقوشة وصفايح ساذج ما بين المسامير التي في العوارض صفايح مربعة منقوشة في كل مصراع خمس صفايح وتدوير حول الصفايح الساذج صفايح منقوشة وفي الباب الأيسر أنف الباب ملبس ذهباً منقوشاً طرفاه مربعان وعلى الأنف كتاب فيه بسم الله الرحمين الرحيم ﴿ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام... الآية ﴾ محمد رسول الله ، وعدد المسامير ماتتا مسمار منها مائة كبار منها في العوارض اثنان وسبعون مسماراً في كل عارضة ستة مسامير، وفي كل مصراع عشرة مسامير وبين كـل عـارضتين مسـماران في طرفي الباب ومنها حول خرتة الباب التي يدخل فيهما الرومي اثنا عشىر مسماراً صغاراً ، ومنها في المصراع الأيمن مسماران من فضة سازج موهان تدوير حول كل مسمار ست أصابع وبينهما حاجز يفتح فيه الغلق الرومي الداخل وما بين المسامير تسع أصابع والمسامير مقبوة ملبسة ذهبأ وهي منقوشة تدويسر كىل مسمار سبع أصابع والمسامير الصغار التي في المصراع الأيسر خمسون مسماراً وهسي مضروبة حول الصفايح المربعة المنقوشـة الـتي بـين العـوارض، حـول كـل صفيحـة عشرة مسامير والمسامير ملبسة ذهبأ مقبوة منقوشة وهي على صفايح ساذج عرض الصفايح إصبعان كما يدور حول الصفيحة المنقوشة ورجلا البابين حديمه ملبسان ذهباً وفي المصراعين سلوقيتان فضة موهتان وفي السلوقيتين لبنتان من ذهب مربعتان وفوق اللبنتين صغيرتان وفي طرف السلوقيتين حلقت ذهب سعة كل حلقة ثمان أصابع وهما حلقتا قفل الباب وهما على ذراعين وستة عشر إصبعاً من الباب.

انتهى من تاريخ الأزرقي .

#### وجود ستنبن للكعبة

للكعبة إلى يومنا هذا سقفان بينهما نحو قامة كما رأينا ذلك بأنفسنا، ولم نعلم لماذا عمل السقف الثاني داخل الكعبة، ومن الذي عمله لأول مرة، أما قريش فلم يجعلوا للكعبة سقفين حين بنائها، فالظاهر أنه من عمل عبدا لله بن الزبير رضي الله تعالى عنه عند بنائه لها، ولكن يعرض علينا إشكال، وهو أن ابن الزبير جعل

في سطح الكعبة أربعة روازن "أي فتحات" لدخول الضوء والنور في حوف الكعبة فعمل السقف الثاني في داخل الكعبة يمنع دخول الضوء لجوفها ، ويمكن أن ندفع هذا الإشكال بأنه حعل في السقف الثاني أيضاً روازن مقابل الروازن التي في السقف الأعلا لينفذ الضوء منهما إلى حوف الكعبة .

فإن قيل: ما فائدة السقف الثاني من الداخل؟

نقول: ربما كان لوضع بعض أمانات الكعبة وهداياها وبعض الأشياء المتعلقة بها، أو لتزيين وجه السقف الثاني المقابل لأرض الكعبة بالذهب والفضة والألوان والزحارف. والله تعالى أعلم بذلك.

ونقول أيضاً عن السقفين للكعبة: أنه لم يذكر أحد من المؤرخين من أول من عمل سقفين للكعبة المشرفة، غير أن الإمام الأزرقي المولود في القرن الثاني للهجرة قال "في باب ذرع البيت من الخارج" ما نصه: "والكعبة لها سقفان أحدهما فوق الآخر" وقال أيضاً في الباب الذي بعد الباب المذكور ما نصه: "وعلى الروازن رحام كان ابن الزبير أتى به من اليمن من صنعاء يقال له البلق وبين السقفين فرجة". انتهى كلامه.

فعلم من هنا صريحاً بأنه كان للكعبة سقفان أحدهمــا فـوق الآخـر ، في عهـد ابن الزبير رضى الله تعالى عنهما بدون شك .

بقي علينا أن نعرف هل كان للكعبة سقف واحد أم سقفان في بناء قريش الذي كان قبل بناء ابن الزبير ، فالظاهر أنه كان للكعبة في بناء قريش سقف واحد فقط لا غير ، أما قبل بناء قريش إلى عهد إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام ، فإنه لم يكن للكعبة إلا سقف واحد فقط بدون شك ولا ريب ، وأما خليل الله إبراهيم عليه الصلاة والسلام فإنه حين بناء الكعبة لم يجعل لها سقفاً مطلقاً كما بينا ذلك في محله .

فعليه نرى أن السقفين للكعبة كانا من عمل عبدا لله بن الزبير رضي الله تعالى عنهما، ونرى أن علة ذلك هي وضع هدايا الكعبة المشرفة بينهما، لأن حزانة الكعبة التي كانت في أرضها من عصور قديمة قد ردمت عند بناء قريش للكعبة . والله تعالى أعلم بالغيب .

ولقد ذكر الإمام الأزرقي المولود بمكة في القرن الثاني للهجرة ، السقفين للكعبة في تاريخه . قال عند باب ذرع البيت من الخارج: والكعبة لها سقفان أحدهما فوق الآخر .

ثم قال في ذرع الكعبة من داخلها: وذرع طول الكعبة في السماء من داخلها إلى السقف الأسفل مما يلي باب الكعبة ثمانية عشر ذراعاً ونصف، وطول الكعبة في السماء إلى السقف الأعلى عشرون ذراعاً، وفي سقف الكعبة أربع روازن نافذة من السقف الأسفل للضوء، وعلى الروازن رحام كان ابن الزبير أتى به من اليمن من صنعاء يقال له البكق، وبين السقفين فرحة، وذرع التحجير الذي فوق ظهر سطح الكعبة ذراعان ونصف... الخ انتهى من تاريخ الأزرقي.

نقول: ولقد أسعدنا الله تعالى في دخولنا بيته الحرام، فقد دخلنا الكعبة المشرفة في صباح يوم الاثنين الثامن عشر من شهر رجب سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف، مع بعض إخواننا الفضلاء منهم سعادة الشيخ صالح باخطمة والسيد محمد الهادي عقيل والشيخ عبدا لله العقلا والشيخ محمود نتو والشيخ إسماعيل جمال وغيرهم، وبعد أن صلينا ركعتين داخلها ودعونا الله تبارك وتعالى ما ألهمنا به، قمنا بغاية الأدب بكتابة بعض ما في داخل الكعبة وطلعنا إلى سطحها ودخلنا بين السقفين للتحقق منهما وإليك شيء من وصفهما:

إذا صعد الإنسان من درج الكعبة الداخلي فقبل وصوله إلى السطح بنحو قامة يرى أمامه باباً صغيراً وعن يساره باباً مثله ، وكلاهما يدخل إلى ما بين سقفي الكعبة ، ومسافة ما بين السقفين (١٢٠) مائة وعشرون سنتيمتراً وقد قسنا ذلك بأنفسنا .

وقد نوّهنا عن بحث أعواد السقفين في مبحث "عدد أعواد سقف الكعبة" فليراجع هناك .

والسقف الأول الذي يعلو أرض الكعبة مكسوّ بالقماش الأحمر المكتوب أي من نفس قماش الكسوة الداخلية الحمراء للكعبة . أما السقف الثاني الذي فوق السقف الأول فليس مكسوّ بالقماش ولا بغيره ولا يوجد به نقش ولا زخرفة بل يظهر خشبه وأعواده مجردة من كل زينة ، وذلك عندما يدخل المرء بين السقفين وينظر إليه .

ولقد ذكر الإمام الأزرقي عن نقـش سقف الكعبة بصحيفة ١٩٧ في الجرزء الأول من تاريخه: والجوائز منقوشة بالذهب والزخرف، وسقف الكعبة منقوش بالذهب والزخرف، ويدور تحت السقف إفريز منقوش بالذهب والزخرف، وتحت الإفريز طوق من فسيفسا. انتهى كلامه.

والجوائز جمع حائز وهو خشبة معترضة بين حائطين – قاله في المنجد – فانظر رحمك الله إلى عناية أهل القرون الأولى ببيت الله الحرام .

# كيفيته وضع الكسوة على الكعبته الشريفته

يظن الناس أن كسوة الكعبة توضع في داخلها أولاً ثم ترفع إلى سطحها من درجتها السي في داخلها ، لكن ليس الأمر كذلك ، لأن درجة الكعبة السي في داخلها والتي توصل إلى سطحها ضيقة جداً بحيث لا يتسع إلا لمسرور رجل واحد فقط ، فالطلوع إلى سطحها والنزول منه يكون رجلاً رجلاً فقط .

والكسوة كما هي معروفة تشتمل على عشر قطع بما في ذلك من ستارة باب الكعبة من الخارج وستارة باب درجتها من الداخل، وكل قطعة منها كبيرة حداً بحيث يستحيل رفعها إلى السطح من الدرجة الداخلية الصغيرة الضيقة. لذلك يكون رفع الكسوة إلى سطح الكعبة بالكيفية الآتية:

بعد وصول الكسوة من مصر إلى مكة شرفها الله تعالى تنشر في المسجد الحرام بالحصوة قطعة قطعة ، وترتب قطعها ويخيط ما يحتاج إلى خياطة ، ثم تلف كل قطعة وتوضع بجوار الكعبة من جميع جهاتها الأربعة ، ثم تدلى حبال قوية من سطح الكعبة من كل حانب من حوانبها ، فتربط بها كل قطعة وحدها ثم يسحبها الرحال إلى سطحها وتوضع في طرف الجدار ، كل قطعة في المكان يسحبها الرحال إلى سطحها وتوضع في طرف الجدار ، كل قطعة في المكان المناسب لها من الكعبة من غير أن يحل رباطها . وذلك في صباح اليوم الشامن من شهر ذي الحجة .

وتبقى القطع على حالتها في طرف الجدران من سطح الكعبة إلى اليوم العاشر وهو يوم عيد النحر، ففي صباح هذا اليوم المبارك يطلع بعض الناس إلى سطح الكعبة، فيحلون الأربطة الملفوفة حول قطع الكسوة الجديدة المطوية، كما يحلون أربطة الكسوة القديمة من أماكنها من فوق السطح، فتسقط القديمة إلى أرض المطاف، وفي نفس اللحظة ينزلون الكسوة الجديدة بأثر القديمة من فوقها، فبهذه

الكيفية لن تكون الكعبة المشرفة عارية عن الكسوة لحظة واحدة حين إلباسها الثوب الجديد في كل عام .

ولا بد من ظهور شيء قليل من حدرانها في هذا الوقت لعدم استكمال خياطة الثوب الجديد، ثم يشتغلون بضعة أيام بخياطة قطع الكسوة بعضها ببعض وهي على نفس الكعبة، والخيّاط يجلس على كرسي خاص يتدلى من سطحها بالحبال على مواضع الخياطة وينزل شيئاً فشيئاً إلى أسفل حتى ينتهي من خياطة القطعتين، فينتقل إلى جهة أخرى لخياطة بقية القطع حول الكعبة.

ولا تكون الخياطة إلا من الصباح المبكر كل يوم إلى الضحى العالي حيث تشتد حرارة الشمس، فعندئذ يقف العمل، فالكعبة تقع في الفضاء معرضة للشمس والعمل عند اشتداد حرارة الشمس متعذر.

هذه هي كيفية وضع الكسوة على الكعبة المشرفة في كل عام .

انظر: صورة رقم ١٠٩، وضع الكسوة الجديدة فوق الكعبة وخياطتها

### تغرقته الرجال عن النسا. في الطواف وفي المسجد الحرامر

جاء في صحيح البخاري في كتاب الحج في باب طواف النساء مع الرجال: وقال عمرو بن علي: حدثنا أبو عاصم قال ابن حريج: أخبرنا قال: أخبرني عطاء إذ منع ابن هشام النساء الطواف مع الرحال، قال: كيف يمنعهن وقد طاف نساء النبي علم مع الرحال، قلت: أبعد الحجاب أو قبل؟ قال: أي لعمري لقد أدركته بعد الحجاب، قلت: كيف يخالطن الرحال، قال: لم يكنَّ يخالطن، كانت عائشة رضي الله عنها تطوف حَجْرةً من الرحال لا تخالطهم، فقالت امرأة: انطلقي نستلم يا أم المؤمنين قالت: عنك، وأبت وكن يخرجن متنكرات بالليل فيطفن مع الرحال ولكنهن كن إذا دخلن البيت قمن حتى يدخلن وأخرج الرحال. وكنت الرحال ولكنهن كن إذا دخلن البيت قمن حتى يدخلن وأخرج الرحال. وكنت آتي عائشة أنا وعبيد بن عمير، وهي بحاورة في جوف ثبير، قلت: وما حجابها؟ قال: هي في قبة تركية لها غشاء، وما بيننا وبينها غير ذلك، ورأيت عليها درعاً مورداً. انتهى.

قال الغازي في الجزء الثاني من تاريخه: كان الرحال والنساء يطوفون معاً مختلطين، حتى ولي مكة حالد بن عبدا لله القسري لعبدالملك بن مروان، ففرق بين

الرجال والنساء في الطواف، فأجلس عند كل ركن حرساً معهم السياط يفرقون بين الرجال والنساء، فهو أول من فرق بينهما. انتهى من الغازي.

وروى الغازي في الجزء الثاني من تاريخه: أن علي بسن الحسس الهاشمي الذي تولى أمر مكة في خلافة المهتدي بن الواثق، هو أول من فرق بين الرحال والنساء في حلوسهن في المسجد الحرام، فقد أمر بحبال تربط بين الأساطين التي يقعدن عندها تفصل بينهن ويين الرحال. انتهى.

ونظن أن ذلك كان بعد سنة (٥٥٧) خمس ولحمسين ومائتين .

### الترغيب في الحج والعسة

اعلم أن الحج خامس أركان الإسلام ، فرض في السنة السادسة من الهجرة كما هو المشهور ، وقيل : في الخامسة ، وقيل : قبل الهجرة . والحج فرض عين مرة واحدة في العمر على التراخي ، وكذلك العمرة وقد يجبان أكثر من مرة لعارض كنذر وهو يكفر الصغائر والكبائر حتى التبعات على المعتمد .

وقد حج الله النبوة وبعدها وقبل الهجرة حججاً لا يدرى عددها، وحج بعد الهجرة حجة الوداع لا غير بإجماع المسلمين، وكذلك اعتمر قبلها عمراً لا يدرى عددها، وأما بعدها فعمرة في رجب، وثلاثاً بل أربعاً في ذي القعدة، أي: في ثلاثة أعوام؛ لأنه في حجة الوداع، كان في آخر أمره قارناً، وعمرة في شوال كما صح في أبي داود، وعمرة في رمضان كما في البيهقي. وفرضية الحج والعمرة واردة صريحاً في الكتاب والسنة، أما الكتاب فقد قال الله تعالى: هو الله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا وقال: هو أتموا الحج والعمرة الله وقال آمراً نبيه إبراهيم عليه السلام: هو أذن في الناس بالحج يأتوك رحالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق اليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير الله في أيام ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق اذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه إلى آخر الآيات.

وأما السنة فقد قال رسول الله ﷺ: "من حج لله فلم يرفث و لم يفسق رجع كيوم ولدته أمه" رواه البحاري وغيره ، وروى ابن حبان عن ابن عمر أن النبي ﷺ قال: " إن الحاج حين يخرج من بيته لم يخط خطوة إلا كتب الله لـه بهـا حسـنة وحط عنه بها خطيئة . فإذا وقفوا بعرفات باهى الله بهم ملاكته يقول: انظروا إلى عبادي أتوني شُعْناً غُبراً أشهدكم أني غفرت ذنوبهم ، وإن كانت عدد قطر السماء ورمل عالج . وإذا رمى الجمار لم يدر أحد ما له حتى يتوفاه الله تعالى يوم القيامة ، فإذا القيامة ، وإذا حلق شعره فله بكل شعرة سقطت من رأسه نور يوم القيامة ، فإذا قضى آخر طوافه بالبيت خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه " . اهم. وقال عليه الصلاة والسلام: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما والحج المبرور ليس له حزاء إلا الجنة" رواه الشيخان ، وقال: "تابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والدنوب كما ينفي الكير خبث الحديد ، والذهب والفضة . وليس للحجة المبرورة ثواب إلا الجنة" رواه أحمد وغيره . وقال: "من حج عن أبيه أو أمه فقد قضى عنه ثواب إلا الجنة" رواه أحمد وغيره . وقال: "من حج عن أبيه أو أمه فقد قضى عنه فسلم عليه وصافحه ، ومره أن يستغفر لك قبل أن يدخل بيته فإنه مغفور له" رواه أحمد. وقال: "اللهم اغفر للحاج ولمن استغفر لله الحاج" . رواه الحاكم ، وقبال : صحيح الإسناد. ويستحب الإكثار من العمرة لا سيما في رمضان ، لما أخرجه ابن صحيح الإسناد. ويستحب الإكثار من العمرة لا سيما في رمضان ، لما أخرجه ابن حجة ، أو حجة معي" وفي رواية البخاري: "تقضى حبة ، أو حجة معي" وفي رواية البخاري: "تقضى حجة ، أو حجة معي" .

ويستحب أن يحج الإنسان عن نفسه بعد حجة الإسلام ثمانية وثالثة ، فقد ورد: "من حج حجة فقد أدى فرضه ، ومن حج ثانية فقد داين ربه ومن حج ثالثة حرم الله حسده على النار".

وفي الحديث القدسي: "إن عبداً صححت له حسمه وأوسعت عليه معيشته تمضي عليه خمسة أعوام لا يفد إلى لمحروم". وهناك أحاديث كثيرة وردت في هذا الشأن اكتفينا بما ذكرناه بغية الاختصار.

انتهى من كتابنا إرشاد الزمـرة لمناسـك الحج والعمـرة. وإليـك صـورة بعض الحجاج.

انظر: صورة رقم ١١٠، الحجاج في عرفات

واعلم: أن الأيام المعلومات المذكورة في سورة الحج هي: عشر ذي الحجة على الأصح، والأيام المعلودات المذكورة في سورة البقرة هي: أيام التشريق، وهي الثلاثة الأيام بعد يوم النحر. ويسمى اليوم الشامن من ذي الحجة يوم المتروية، واليوم التاسع من يوم عرفة واليوم العاشر منه يوم النحر، واليوم الحادي عشر منه

يوم القُرّ بفتح القاف وتشديد الراء، واليوم الثاني عشر منه يوم النفر الأول، واليـوم الثالث عشر منه يوم النفر الثاني.

### أسراس الحج ومزاياه

ننقل هنا ما ذكرناه في كتابنا المطبوع بمصر "إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة" وهو كما يأتي:

قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ وَإِذْ بُوانَا لِإِبْرَاهِيمُ مَكَانَ الْبِيتُ أَنْ لَا تَشْرُكُ بِي شَيْئًا وطهر بِيتِ للطائفين والقائمين والركع السنجود ﴿ وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ﴿ ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير ﴿ ثُم ليقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق ﴾ (سورة الحج ٢٦-٢٩).

يرتبط الحج بالكعبة المعظمة منذ بنائها الأول، فهو لذلك من الأمور الدينية القديمة العهد حداً، وقد حج كثير من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وكان أهل الحاهلية يحجون ويقفون بعرفات ويبيتون عزدلفة ويمكثون بمنى، وكانوا يصنعون للحاج طعاماً أيام الموسم بمكة ومنى. ولما حج سيدنا يونس عليه السلام كان يؤثر عنه: لبيك كاشف الكرب لبيك.

ولئن كان الحج حامس أركان الإسلام في الترتيب فإنه حامع لمعانيها كلها، كدين الإسلام فإنه أتى آخراً ولكنه جمع حقائق الأديان كلها، وهو الدين الذي ارتضاه الله لعباده كما يقول في كتابه العزيز: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمي ورضيت لكم الإسلام دينا ويقول: ﴿ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ﴾.

وما كان الحج خامس الأركان ترتيباً في الحديث إلا لكونه واحباً في العمر مرة على المستطيع، بخلاف الصلاة والزكاة والصيام فإنها تتكرر على الـدوام، إما يومياً وإما سنوياً.

فالحج هو أكبر مؤتمر إسلامي دائر بدوران السنين والأعــوام إلى يــوم القيامــة ، وهو أوسع وأشرف بحمع ديني ، وأغظم وأفخم نــاد صحــراوي ، يعقــد بـأمر إلهــي وبوازع الإيمان القوي مرة كل عام، وأعضاء هذا المؤتمر الأكبر هم جميع المؤمنين على اختلاف طبقاتهم وتنوع شعوبهم وأممهم لا فرق بين الكبير والصغير، والأمير والحقير، والغني والفقير، والعالم والجاهل، والعامل والعاطل، وكل منهم بالوحدة العامة، ويهدف إلى التمسك بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها.

ولقد كان الإفرنج والحكومات الأجنبية يتخوفون ويهابون الإسلام لأمرين خطيرين:

الأول: الحج إلى بيت الله الحرام، الذي هـو بمثابـة الوحـدة الإسـلامية، الـتي تجمع كلمتهم وتقوي عزائمهم.

والثاني: الخلافة، وهي التي يستندون إليها، ويرتبطون بهما ويستظلون تحت لوائهما، فهمي مركز سلطانهم ومصدر نفوذهم. وانظر كتماب "حاضر العالم الإسلامي" لمستر لوثروب سنودارد الأمريكي صحيفة (٢٨٧) في الفصل الثاني بعنوان "الجامعة المرسلامية" فقد بسط الكلام عن الحج والخلافة بما يشفي الغليل.

أما الخلافة فلا نتكلم عنها ، وأما الحج فكيف لا يخافون منه وهو العامل الأكبر في التعاون والتعاضد والرابطة ، أليس يقول الله تعالى: وليشهدوا منافع لهم فأي منفعة أعظم وأكبر للمسلمين من تقوية الرابطة الدينية ، وربط الشعوب المختلفة بعضها ببعض ، الذين أتوا من كل فج عميق ، ففي إطلاق لفظ المنافع في الآية ، دليل واضح على تعميمها ، فيدخل كل ما له منفعة للمسلمين ، كالأمور الوطنية ، والعلمية ، والاجتماعية ، والانسانية والتجارية ، وغير ذلك .

والحق يقال: أن الناظر في يوم عرفة إلى تلك الجموع المحتشدة وإلى ذلك البحر الزاخر من المسلمين الذين أتوا يوحدون الله ويلبون دعاءه، من مشارق الأرض ومغاربها، ومن مختلف الأجناس واللغات، ليندهش اندهاشاً ويستغرب عجباً، ويزداد إيماناً بالله تعالى وبقدرته وعظمته "وما راء كمن سمعا".

فلئن شرعت صلاة الاستسقاء باجتماع الناس بأطفالهم ودوابهم وحيواناتهم لإنزال القطر والمطر ولئن جعلت أيضاً صلاة الجمعة فرضاً لوعظ الناس وإرشادهم لأمور دينهم ودنياهم، فإن يوم عرفة لأعظم من الاستسقاء والجمعة، وهو أفضل الأيام على الإطلاق، ولذلك كان صبيحة ليلتها هو العيد الأكبر للمسلمين في جميع الأقطار، وكيف لا يكون كذلك والله عز شأنه يتجلى على هذا الجمع الغفير من الأمة المحمدية بالرحمة والغفران والفضل والإحسان، والعتق من النار، بل

حتى يباهي بهم الملاتكة، ذلك يوم اختلط العربي بالعجمي، والأبيض بالأسود، والحيوان بالبشر، وصار كل واحد يدعو الله مخلصاً بقلبه، سائلاً له بلسانه ولغته، ساكباً من العبرات والدموع ما يبلغه أعلى مراتب الخضوع والخشوع.

كلهم في ذلك اليوم لا يرحون إلا الله ، ولا يدعون إلا إياه ، نشيدهم الروحي "لبيك اللهم لبيك" وشعارهم الديني "لا إله إلا الله ولا نعبد إلا إياه علصين له الدين ولو كره الكافرون"، قد تركوا أوطانهم وفارقوا أولادهم ، وكشفوا رؤوسهم ، ونزعوا ثيابهم ، وأبدلوها بالإحرام الأبيض كالأكفان ، ووقفوا في ذلك الصحراء الواسع ، امتثالاً لأمر الله وابتغاء لمرضاته.

فمن أسرار الحج أن يكون هذا الموقف العظيم والمحشر الأصغر يــوم عرفة ، في فضاء متسع وصحراء مترامية الأطراف ، مجردة عن الدور والبنيان.

وأن تكون هذه الجموع البشرية في صحة تلمة أيام الحج، مع كثرة علدهم وتعرضهم للشمس والهواء والغبار والتراب الناشئ من كثرة انتقالاتهم بشتى وسائل الركوب من سيارات وجمال ودواب أخرى، ومع كونهم يستظلون بالخيام وتجت الهوادج وبين الصخور والأحجار الكبار، وما ذاك إلا لأنهم تركوا الوساوس والأوهام في هذه الأيام، فلا يهمهم إلا الاحتهاد في العبادة والإحلاص في الدعاء والشكر والفرح بأداء هذه الفريضة المقدسة.

ومن أدق أسرار الحج أن الرؤيا المنامية في ليسالي عرفة ومزدلفة ومنى تختلف عنها في بقية الليالي الأحرى، كما يعرف ذلك أرباب البصائر والعلماء العاملين كل واحد بحسب استعداده من حسن نيته ونظافة قلبه ودرجة صلاحه.

وإن من أعظم الدليل على فضل يوم عرفة على سائر الأيام نزول هذه الآية الحليلة فيه التي في أول سورة المائدة وهي: ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا في فإنها نزلت في يوم الجمعة ، وكان يوم عرفة بعد العصر في حجة الوداع سنة عشر ، ورسول الله الله الله واقب بعرفة على ناقته العضباء ، فكاد عضد الناقة ينقد من ثقلها فبركت .

روى الأثمة عن طارق بن شهاب قال: حاء رحل من اليهود إلى عمر، فقال: يا أمير المؤمنين آية في كتابكم تقرؤنها، لو علينا أنزلت معشر اليهود، لاتخذنا ذلك اليوم عيداً، قال: وأي آية قال: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا فقال عمر: إني لأعلم اليوم الذي

نولت فيه ، نزلت على رسول الله الله بعرفة في يوم جمعة ، لفظ مسلم وعند النسائي "ليلة جمعة". نقلنا هذه الرواية من تفسير القرطبي.

ولا يخفى أن هذه الآية الكريمة أعظم بشارة وأكبر فرح للمسلمين لاشتمالها على ثلاث مسائل كل واحدة أعظم من أحتها كما هي ظاهرة من منطوق الآية:

- (١) أن الله تعالى قد أكمل لنا ديننا الحنيف.
  - (٢) قد أتم علينا نعمته من جميع الوحوه.
- (٣) قد الحتار لنا بنفسه دين الإسلام القويم ، كل ذلك بمحض فضله ورحمته.

ولما حرت العادة أن البشائر الكبرى، والأخبار المهمة العمومية، تكون بالإعلان عنها على رؤوس الأشهاد بشتى الطرق والوسائل، تكرم الله عز شأنه أن يكون نزول هذه الآية الجليلة في يوم عرفة، لاحتماع كافة المسلمين فيه وحضور رسول الله ولله المنتشر ذلك فيهم بسرعة البرق، فيعم البشر والسرور والفرح والحبور للمسلمين جميعاً في وقت واحد.

ويفهم من هذه الآية قرب انتقال رسول الله ﷺ إلى الـدار الآخرة ، فما دام الدين الإسلامي قد كمل وأدّى النبي رسالته للناس وبلغهم ما أنزل إليه ، فليلحق بالرفيق الأعلى ، وليسترح من تعب الدنيا.

وفي نزول هذه الآية الكريمة حكمة كبرى، وهي اطمئنان المسلمين إلى أن دينهم قد كمل فلا يحتاج إلى زيادة شيء، فلو لم تنزل هذه الآية، ومات رسول الله في لخطر في البال وحال في الصدور، أن دين الإسلام ربما لم يكمل، وأنه لو لم يمت في لتوالى نزول الآيات القرآنية، وازدادت أحكام الديانة الإسلامية، فلهذه الآية الجليلة موقع عظيم، ومعنى دقيق لا يغيب على ذوي الألباب.

وهنا نمسك عنان القلم عن الاسترسال في هذا المعنى ، فلو أردنا أن نتكلم عـن مزايا الحج وأسراره ، لاحتجنا إلى أن نضع فيه مؤلفاً خاصاً ، وفي هذا القدر كفاية للفضلاء . ووما توفيقي إلا با لله عليه توكلت وإليه أنيب.

انتهى من كتاب إرشاد الزمرة.

#### فضل العمرة

قال الطبري رحمه الله تعالى في كتابه "القرى لقاصد أم القرى" ما نصه: تقدم في الباب الأول حديث: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما"، وحديث: "تابعوا بين الحج والعمرة"، وحديث: "من مات حاجاً أو معتمراً"، وأحاديث تتضمن الحج والعمرة.

وعن سالم بن عبدالله بن عمر عن أبيه، أن عمر استأذن النبي في العمرة ، فأذن له وقال: لا تنسنا من دعائك وأشركنا في دعائك أخرجه أبو داود. وأخرجه أحمد بزيادة ، ولفظه: عن عمر أنه استأذن النبي في في العمرة ، فأذن له ، وقال: يا أخي لا تنسنا من دعائك. وفي لفظ: يا أخي أشركنا في دعائك ، قال: ما أحب أن يكون لي بها ما طلعت عليه الشمس. لقوله: "يا أخي" أخرجه كذلك الحافظ السلفي وصاحب الصفوة، وأخرجه ابن حرب الطائي ، ولفظه: أشركنا في صالح دعائك ولا تنسنا.

وعن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم ، عن أبيه ، عن حده أن في الكتـاب الـذي كتبـه رسـول الله ﷺ: أن العمرة الحـج الأصغر . أخرحه ابن الحـاج في من كتاب الطبري المذكور.

#### إتيان العسة في شهر مجب

إتيان العمرة في شهر رجب من الأمور القديمة بعد الإسلام، قبال ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره عند قوله تعالى:

﴿ إِن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم... الآية كه ما نصه:

وإنما كانت الأشهر المحرمة أربعة ثلاثةً سرد، وواحدٌ فرد، لأحل أداء مناسك الحج والعمرة فحرم قبل أشهر الحج شهراً وهو ذو القعدة لأنهم يقعدون فيه عن القتال وحرم شهر ذي الحجة لأنهم يوقعون فيه الحج، ويشتغلون فيه باداء المناسك، وحرم بعده شهراً آخر وهو المحرم ليرجعوا فيه إلى أقصى بلادهم آمنين، وحرم رجب في وسط لأحل زيارة البيت والاعتمار به لمن يقدم إليه من أقصى جزيرة العرب فيزوره، ثم يعود إلى وطنه فيه آمناً. انتهى من تفسير ابن كثير.

وذكر بعض المؤرخين أن أهل مكة قد اعتادوا إتيان العمرة في شهر رحب، وذكروا لذلك علة وهي أن أصل هذه العمرة الرحبية يرجع إلى فراغ عبدا لله بن الزبير من بناء الكعبة وكان ذلك في اليوم السابع والعشرين من شهر رحب حيث خرج هو وأهل مكة بعد الفراغ من البناء حتى اعتمروا من التنعيم شكراً لله عز وحل . قالوا: فبقيت تلك العمرة سنة عند أهل مكة يشاركهم في ذلك بعض القبائل الموالية لمكة مثل بجيلة وزهران وغامد حيث بيادرون بالحضور إلى مكة في شهر رحب لإتيان العمرة فيه ويجلبون معهم الحبوب والطعام والسمن والعسل والزبيب واللوز ونحو ذلك ، فينتفع أهل مكة منهم وينتعش السوق بهم .

هكذا ذكر بعض المؤرخين، ولا ندري متى بطلت هذه العادة من أهل مكة فقد كانوا يأتون بالعمرة الرجبية إلى ما بعد زمان ابن بطوطة الذي ذكر هذه العمرة في رحلته التي كانت سنة (٧٢٥) هجرية فعليه تكون هذه العادة فيهم إلى ما بعد القرن الثامن. والله تعالى أعلم متى تركوها.

أما في عصرنا فلم نسمع قط بالعمرة الرحبية بمكة، وإنما العادة عندنا الزيارة الرحبية، فقد كان الركب يمشي إلى المدينة المنورة في شهر رحب ولا تزال هذه العادة إلى اليوم حتى في بعض البلدان النائية كمصر والشام فإنهم يأتون لزيارة المدينة في شهر رحب، ولم نعلم عن أصل هذه الزيارة الرحبية أيضاً شيئاً.

والذي نراه عن أصل العمرة الرجبية هو غير ما ذكره بعض المؤرخين وأرباب الرحلات من أن أصله يرجع إلى إتيان ابن الزبير العمرة في يوم ٢٧ رجب بعد فراغه من بناء الكعبة ، فإن اعتمار ابن الزبير كان شكراً لله تعالى على توفيقه لبناء بيته الحرام ، وبزوال هذه العلة وعدم تكرر البناء والهدم في زمانه لم يبق وجه لإتيان العمرة في رجب .

ونرى أن اعتمار الناس في شهر رجب له سبب غير ما تقدم وهمو ما ذكره العلامة الطبري في كتابه "القرى لقاصد أم القرى" ، فقد حاء فيه عند الكلام على عمرة رجب ما خلاصته:

عن ابن عمر وابن عباس رضي الله تعالى عنهم أن النبي الله اعتمر أربع عمر إحداهن في رجب وقد تقدم الحديثان في فصل عدد عمره الله ، وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يعتمر في رجب كل عام ويتبع في ذلك فعل عمر وعثمان وكلاهما كانا يعتمران في رجب ويرونه شهراً حراماً من أوسط الشهور ،

وأحق أن يعتمر فيه لتعظيم حرمات الله تعـالى . أخرجـه أبـو ذر في منسـكه ، وفي رواية أنه كان يعتمر في رجب ويهدي قال نافع: وليس الهــدي بواحـب إنمـا كـان هدي تطوع .

وعن القاسم عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تعتمر من المدينة في رجب وتهل من ذي الحليفة .

وروى الواقدي عن أشياحه أن أبا بكر رضي الله تعالى عنه اعتمر في رجب سنة إحدى عشرة ودخل مكة ضحوة النهار فأتى منزله وأبوه أبو قحافة حالس على باب داره فقيل له: هذا ابنك فنهض قائماً وعجل أبو بكر أن ينيخ راحلته فنزل عنها وهي قائمة فحعل يقول: يا أبة لا تقم ثم التزمه وقبّل بين عيني ابن قحافة وجعل الشيخ يبكي فرحاً بقدومه وجاءه والي مكة عتاب بن أسيد وسهيل بن عمرو وعكرمة بن أبي جهل والحارث بن هشام فسلموا عليه سلام عليك يا خليفة رسول الله وصافحوه جميعاً فجعل أبو بكر يبكي حين يذكرون رسول الله

قال ابن الصلاح: وروي الاعتمار في رجب عن جماعة من السلف، وعن أبي إسحاق السبيعي أنه سئل عن عمرة رمضان فقال: أدركت أصحاب عبدا لله لا يعدل الحديث الصحيح في عمرة رمضان. انتهى كل ذلك من كتاب الطبري المذكور.

نقول: هذا ما نراه أصلاً في العمرة الرجبية . والله تعالى أعلم.

وبمناسبة الكلام على الاعتمار في شهر رجب نذكر ما حاء في رحلة ابن جبير عن كيفية اعتمار أهل مكة في رجب ونذكر أيضاً ما جاء في كتباب الطبري "القرى لقاصد أم القرى" عن عمرة الحريق . ولنتكلم عن هذه العمرة أولاً :

قال الإمام الطبري بصحيفة (٥٧٩) من كتابه المذكور ما نصه:

ذكر الإمام أبو عبدا لله محمد بن الحاج المالكي في منسكه المترجم بكتاب المنهاج قال الشيخ أبو محمد مكي بن أبي طالب رحمه الله تعالى: كانوا إذا كان ليلة عاشوراء احتهد الناس في الطواف والصلاة، وأخذ سكان مكة في شعابها في الحريق يوقدون النيران على حيف إبل الحاج ليذهب عنهم ريحها ولو تكلفوا إخراجها لطال عليهم لكثرة الجيف، ويوقدون على الجبال المشرفة على البيت سنة

لهم ثم يصبح الناس إلى العمرة فلذلك تسمى "عمرة الحريق" ثـم يخرج النـاس إلى ثور وهو الجبل الذي فيه الغار الذي ذكره الله تعالى في القرآن وبين ثور وبين مكة ثلاثة أميال . انتهى من الكتاب المذكور.

#### العمرة الرجيية

أما ما ذكر ابن جبير عن كيفية اعتمار أهل مكة في شــهر رجـب، فــإليك مــا حاء في رحلته:

قال ابن حبير الأندلسي عنها في رحلته التي كانت سنة (٥٧٨) ثمـــان وسبعين وخمسمائة ما يأتي:

وهذا الشهر المبارك "أي رجب" عند أهل مكة موسم من المواسم العظيمة وهو أكبر أعيادهم، ولم يزالوا على ذلك قديماً وحديثاً يتوارثه خلفاً عن سلف متصلاً ميراث ذلك إلى الجاهلية لأنهم كانوا يسمونه متصل الأسنة وهو أحد الأشهر الحرم وكانوا يحرمون القتال فيه، وهو شهر الله الأصم كما جاء في الحديث عن رسول الله علم والعمرة الرجبية عندهم أخت الوقفة العرفية لأنهم يحتفلون لها الاحتفال الذي لم يسمع بمثله ويبادر إليها أهل الجهات المتصلة بها فيحتمع لها خلق عظيم لا يحصيهم إلا الله عز وجل فمن لم يشاهدها بمكة لم يشاهد مرأى يستهدى ذكره غرابة وعجباً. شاهدنا من ذلك أمراً يعجز الوصف عنه.

والمقصود منه الليلة التي يستهل فيها الهلال مع صبيحتها ويقع الاستعداد لها من قبل ذلك بأيام فأبصرنا من ذلك ما نصف بعضه على جهة الاختصار وذلك لأننا عاينا شوارع مكة وأزقتها من عصر يوم الأربعاء وهي العشية التي ارتقب فيها الهلال قد امتلأت هوادج مشدودة على الإبل مكسوة بأنواع كساء الحرير وغيرها من ثياب الكتان الرفيعة بحسب سعة أحوال أربابها ووفرهم وكل يتأنق ويحتفل بقدر استطاعته فأخلوا في الخروج إلى التنعيم ميقات المعتمرين فسالت تلك الهوادج في أباطح مكة وشعابها، والإبل قد زينت تحتها بأنواع التزيين وأشعرت بغير هدي بقلائد رائقة المنظر من الحرير وغيره ربما فاضت الأستار التي على الهوادج حتى تسحب أذيالها على الأرض ومن أغرب ما شاهدنا من ذلك هودج الشريفة جمانة بنت فليتة عمت الأمير مكثر، فإن أذيال ستره كانت تسحب على

الأرض انسحاباً وغيره من هوادج حرم الأمير وحرم قواده إلى غير ذلك من هوادج لم نستطع تقييد عدتها عجزاً عن الإحصاء فكانت تلوح على ظهـور الإبـل كالقباب المضروبة فيحيل للناظر إليها أنها محلة قد ضربت أبنيتها من كل لون راثق ولم يبق ليلة الخميس المذكور بمكة إلا من حرج للعمرة من أهلها ومن المحاورين وكنا في جملة من خرج ابتغاء بركة الليلـة العظيمـة فكدنـا لا نتخلـص إلى مسـجد عائشة من الزحام وانسداد ثنيات الطريق والنيران قـد أشعلت بحافتي الطريق كله والشمع يتقد بين أيدي الإبل التي عليهـا هـوادج مـن يشـار إليـه مـن عقـائل نسـاء مكة . فلما قضينا العمرة وطفنا وِجئنا للسِعي بين الصفا والمـروة وقـد مضـى هـدو من الليل أبصرناه كله سراحاً ونبراساً وقد غص بالساعين والساعيات على هوادحهن فكنا لا نتخلص إلا بين هودجهن وبين قوائم الإبل لكثرة الزحمام واصطكاك الهوادج بعضها على بعض فعاينًا ليلة هي أغرب ليالي الدنيا فمن لم يعاين ذلك لم يعاين عجباً يحدث بـ ولا عجباً يذكّره مرأى الحشر يـوم القيامة لكثرة الخلائق فيه محرمين ملبين داعين الله عز وحل ضارعين . والجبال المكرمة التي بحافتي الطريق تجيبهم بصداها حتى سكت المسامع وسكبت من هول تلك المعاينة المدامع وذابت القلوب الخواشع وفي تلمك الليلة ملئ المسجد الحرام كله سرجاً فتلالاً نوراً وعند ثبوت رؤية الهلال عند الأمير أمر بضرب الطبول والدبادب والبوقات إشعاراً بأنها ليلة الموسم. فلما كانت صبيحة الخميس خرج إلى العمرة في احتفال لم يسمع بمثله انحشد له أهل مكة عن بكرة أبيهم فخرجوا على مراتبهم قبيلة قبيلة وحارة حارة شاكين في الأسلحة فرسانًا ورجالة فـاجتمع منهـم عـدد لا يحصى كثرة يتعجب المعاين لهم لوفور عددهم فلو أنهم من بلاد جمة لكانوا عجباً فكيف وهم من بلد واحد وهذا أول الدلائل على بركة البلد فكانوا يخرجون على ترتيب عجيب فالفرسان منهم يخرجون بخيلهم ويلعبون بالأسلحة عليها والراجلة يتواثبون ويتشاقفون بالأسلحة في أيديهم حراباً وسيوفأ وحجفاً وهم يظهرون التطاعن بعضهم لبعض والتضارب بالسيوف والمدافعة بالحجف التي يستجنون بها وأظهروا من الحدق بالنقاف كل أمر مستغرب وكانوا يرمون بـالحراب إلى الهـواء ويبادرون إليها لقفاً بأيديهم وهي قد تصوبت أسنتها على رؤوسهم وهم في زحمام لا يمكن فيه الجال وربما رمي بعضهم بالسيوف في الهواء فيتلقونها قبضاً على قوائمها كأنها لم تفارق أيديهم إلى أن خرج الأمير يزحف بين قواده وأبنائــه أمامــه وقد قاربوا من الشباب والرايات تخفق أمامه والطبول والدبادب بين يديه والسكينة

تفيض عليه وقد امتلأت الجبال والطرق والثنيات بالنظارة من جميع المحاورين فلما انتهى إلى الميقات وقضى غرضه أخذ في الرجوع وقد ترتب العسكران بين يديه على لعبهم ومرحهم والراحلة على الصفة المذكورة من التحاول وقد ركب جملة من أعراب البوادي نجباً صهبا لم ير أجمل منظراً منها وركابها يسابقون الخيل بها بين يدي الأمير رافعين أصواتهم بالدعاء له والثناء عليه إلى أن وصل المسجد الحرام. فطاف بالكعبة والقراء أمامه والمؤذن الزمزمي يفرد في سطح قبة زمزم رافعاً عقيرته بتهنئته بالموسم والثناء عليه والدعاء له على العادة . فلما فسرغ من الطواف صلى عند الملتزم ثم حاء إلى المقام وصلى خلفه وقد أخرج له من الكعبة ووضع في قبته الخشبية التي يصلى خلفها . فلما فرغ من صلاته رفعت لـه القبـة عـن المقـام فاستلمه وتمسح به ثم أعيدت القبة عليه وأحذ في الخروج على بـاب الصفـا إلى المسعى وانجفل بين يديه . فسعى راكباً والقواد مطيفون به والراحلة الحرابة أمامــه . فلما فرغ من السعى استلت السيوف أمامه وأحدقت الأشياع به وتوجه إلى منزلــه على هذه الحالة الهائلة مزحفاً به وبقى المسعى يومه ذلك يموج بالساعين والساعيات فلما كان اليوم الثاني وهو يوم الجمعة كان طريق العمرة في العمارة قريباً من أمسه راكبين وماشين رجالاً ونساء والنساء الماشيات المتاجرات كثيراً يسابقن الرحال في تلك السبيل المباركة تقبل الله من جميعهم بمنه . وفي أثناء ذلـك يلاقي الرجال بعضهم بعضاً فيتصافحون ، ويتهادون الدعاء والتغافر بينهم والنساء كذلك والكل منهم قد لبس أفخر ثيابه واحتفل احتفىال أهل البلاد للأعياد وأما أهل البلد الأمين فهذا الموسم عيدهم لهم يعبشون به ولـه يحتفلـون وفي المباهـاة فيـه يتنافسون ولمه يعظمون وفيه تنفق أسواقهم وصنائعهم يقدمون النظر في ذلك الاستعداد له بأشهر . انتهى من رحلة ابن جبير .

وجاء في تاريخ الغازي المسمى إفدة الأنام بذكر أخبـار بلـد الله الحـرام مـا يأتى :

قال ابن بطوطة: وأهل مكة يحتفلون بعمرة رحب الاحتفال الذي لا يعهد مثله وهي متصلة ليلاً ونهاراً ، وأوقات الشهر كله معمورة بالعبادة وخصوصاً أول يوم منه . ويوم خمسة عشر والسابع والعشرين فإنهم يستعدون لها قبل ذلك بأيام شاهدتهم في ليلة السابع والعشرين منه وشوارع مكة قد غصت بالهوادج عليها كساء الحرير والكتان الرفيع كل أحد يفعل بقدر استطاعته والجمال مزينة مقلدة

بقلائد الحرير وأسناد الهوادج ضافية تكاد تمس الأرض فهي كالقباب المضروبة ويخرجون إلى ميقات التنعيم فتسيل أباطح مكة بتلك الهوادج والجبال تجيب بصداها إهلال المهللين فترق النفوس وتنهمل الدموع. فإذا قضوا العمرة طافوا بالبيت وخرجوا إلى السعي بين الصفا والمروة بعد مضي شيء من الليل والمسعي متقد السرج غاص بالناس والساعيات في هوادجهن والمسجد الحرام يتالألأ نورا وهم يسمون هذه العمرة بالعمرة المكية لأنهم يحرمون بها من أكمة أمام مسجد عائشة رضي الله عنها بمقدار غلوة على مقربة من المسجد المنسوب إلى على رضي الله عنها بمقدار غلوة على مقربة من المسجد المنسوب إلى على رضي

وأهل الجهات الموالية لمكة مثل بجبله وزهران بيادرون لحضور العمرة ويجلبون إلى مكة الحبوب والسمن والعسل والزبيب والزيت واللوز فترخص الأسعار بمكة ويرغد عيش أهلها وتعمهم المرافق . انتهى من تاريخ الغازي وهو مخطوط غير مطبوع .

#### الزيارة الرجيية

لم نقف على علة زيارة الناس للنبي في شهر رجب وتسمى إلى اليوم الزيارة الرجبية، والظاهر أن هذا حدث تبعاً لزيارة البيت الحرام من السابق، فقد قال ابن كثير في تفسيره عن آية: ﴿إِنْ عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم... ﴾ ما نصه:

وحُرَّم رحب في وسط الحول لأجل زيارة البيت والاعتمار به ، لمن يقــدم إليـه من أقصى حزيرة العرب ، فيزوره ثم يعود إلى وطنه فيه آمناً اهـ.

فمن هنا درج الناس على هذا المنوال إلى يومنا هذا، فيأتي بعضهم من جهة العراق والشام واليمن إلى مكة المشرفة للاعتمار ثم يذهبون إلى زيارة النبي لله الكما يقوم بعضهم من نفس مكة وأطرافها إلى المدينة المنورة للزيارة في شهر رحب، ويستعدون لها قبل وقتها بأيام وغالباً يذهبون على الدواب.

#### وجوب الحج والعسة

قال الله تعالى: ﴿ وَ لَهُ عَلَى النَّاسَ حَجَ البَّيْتُ مِنَ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ وقال: ﴿ وَاتَّمُوا الحَجِ والعَمْرَةُ لِللَّهِ ﴾ .

اعلم أن الحج والعمرة عند الشافعية والحنابلة كل واحد منهما فرض عين في العمر مرة واحدة على الفور ، أما عند الحنفية فالحج فرض عين في العمر مرة واحدة على الفور عند أبي يوسف وعلى التراخي عند محمد والعمرة سنة مؤكدة ، وأما عند المالكية فالحج فرض عين في العمر مرة واحدة على الفور والعمرة سنة مؤكدة على المعتمد .

قال في شرح الخرشي : وأما العمرة فهي سنة في العمر مرة على المشهور وهي آكد من الوتر ، وقيل : فرض كالحج وبه قال الشافعي . انتهى .

ولقد حج رسول الله على قبل النبوة وبعدها وقبل الهجرة حججاً لا يدرى عددها وحج بعد الهجرة حجة الوداع لا غير بإجماع المسلمين، وكذلك اعتمر قبلها عمراً لا يدرى عددها، وأما بعدها فعمرة في رجب وثلاناً بل أربعاً في ذي القعدة – أي في ثلاثة أعوام لأنه في حجة الوداع كان في آخر أمره قارناً – وعمرة في شوال كما صح في أبي داود وعمرة في رمضان كما في البيهقي.

والحج يكفر الصغائر والكبائر حتى التبعات على المعتمد، وقد ورد في الحج والعمرة كثير من الأحاديث. منها ما رواه الشيخان: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة" ومنها ما رواه أحمد وغيره: "تابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير حبث الحديد واللهب والفضة وليس للحجة المبرورة ثواب إلا الجنة".

إلى غير ذلك من الأحاديث المذكورة في كتب الفقه .

قال رسول الله على: "أيها الناس إن الله طيّب لا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، قال: ﴿ يَا أَيَهَا الرسل كُلُوا مِن الطيبات واعملوا صالحاً إني بما تعملون عليم ، وقال: ﴿ يَا أَيْهَا الذّين آمنوا كُلُوا مِن طيبات ما رزقناكم ، ثم ذكر الرجل يُطيل السفر أشعث أغبر، يمدّ يديه إلى السماء يا رب يا رب، ومطعمه حرام ومشربه حرام وغُذِي بالحرام، فأتى يستجاب لذلك". رواه مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه .

إذا حجمت بمال أصله سحت فما حجمت ولكن جحت العير لا يقبل الله إلا كل صالحة ما كل حج لبيت الله مبرور

### سنن الحج والعمرة في المذهب الشافعي

اعلم أن سنن الحج كثيرة:

منها: الغسل عند إرادة الإحرام بحج أو عمرة أو بهما معاً ، فإن عجز عن الغسل تيمم ، ويسن الغسل للإحرام حتى الحائض والنفساء وحتى غير المميز .

ومنها: التطيب في البدن عند إرادة الإحرام قبل النية وبعد الغسل للذكر والأنثى غير الصائم، ولا يضر استدامة الطيب بعد الإحرام ولا انتقاله من محل إلى محل آخر بواسطة العرق، أما لو أخذه من بدنه ثم رده إليه لزمته الفدية.

ومنها: الغسل لدخول مكة لمحرم بحج أو عمرة أو بهما معاً.

ومنها: الغسل للوقوف بعرفة ، والأفضل كونه بعد الزوال من تاسع ذي الحجة .

ومنها: الغسل للمبيت بمزدلفة إن لم يغتسل بعرفة .

ومنها: الغسل للوقوف بالمشعر الحرام، وهو حبل بطـرف المزدلفـة، ويسـمى قزح.

ومنها: الغسل لرمي الجمار الثلاث في أيام التشريق الثـلاث، فيغتسـل لرمي كل يوم منها غسلاً. أما رمي جمرة العقبة يوم النحر، فلا يغتســل لـه، إن اغتســل للوقوف بالمشعر الحرام.

ومنها: ركعتان سنة الإحرام بعد الغسل له، ثم ينوي بعدهما بالحج أو بالعمرة أو بهما.

ومنها: ركعتان بعد أي طواف كان .

ومنها: طواف القدوم لحلال أو حاج دخل مكة قبل الوقوف بعرفة. أما المعتمر إذا طاف للعمرة فلا يسن له طواف القدوم.

ومنها: المبيت بمنى ليلة التاسع حال ذهابه إلى عرفة لأنه للاستراحة لا للنسك. ومنها: أن يجمع بين الليــل والنهـار في الوقـوف بعرفـة في اليـوم التاســع، فلــو خرج من عرفة بعد الزوال من يوم التاسع فقد أدرك الوقوف.

ومنها: الإفراد وهو تقديم الإحرام بالحج والفراغ من أعماله على الإحرام بالعمرة والإتيان بأعمالها فلو لم يقدم الحج على العمرة لم يكن مفرداً .

ومنها: التلبية عند الإحرام أو عند تغاير الأحوال كصعود وهبوط وركوب واختلاط رفقة وعقب الصلوات ويكثر منها ما دام محرماً ، ويرفع صوتـه بهـا إن لم يؤذ غيره . ووقت التلبية من حين إحرامه إلى أن يرمي جمرة العقبة يوم النحر.

وأما سنن العمرة : فإنه يسن لها مـا يسـن للحـج إلا في بعـض المسـائل الــتي لا تكون إلا للحج وهي معروفة في كتب الفقه ، فلا لزوم لبيانها هنا.

ولفظ التلبية كما يأتي:

لبيك اللهم لبيك، لا شريك لـك لبيـك، إن الحمـد والنعمة لـك والملـك لا شريك لك، يقولها ثلاث مرات، ثم يصلي على النبي على بأي صيغة كانت، والإبراهيمية أفضل، ثم يسأل الله الجنة ويستعيذ به من النار، ومعنى لبيك: أنا مقيم على طاعتك إقامة بعد إقامة وإحابة بعد إحابة ، وسن وقفة لطيفة على الثالثة وعلى لبيك بعد لا شريك لك، ووقفة على الملك وقبل لا شريك لك.

وسن أن يدعو بعد ذلك بما أحب، كأن يقول: (اللهم إني أسألك رضاك والجنة وأعوذ بلك من سخطك والنار)، وأن يقول: (اللهم اجعلني من الذين استجابوا لك ولرسولك وآمنوا بك، ووثقوا بوعدك ووفوا بعهدك واتبعوا أمرك، اللهم اجعلني من وفدك الذين رضيت وارتضيت ، اللهم يسر لي أداء ما نويت وتقبل مني يا كريم). وليحذر الملبي في حاِل تلبيته مما يفعله بعض الجهلة من الضحك واللعب، وليكن مقبلاً على ما هو بصدده، فإن أقبل على الله تعالى بقلبه أقبل الله عليه، وإن أعرض أعرض الله عنه، فالله تعالى غين عن العالمين.

# قصيلة أبى نُواس في النلية

ومن لطائف قول أبي نُواس رحمه الله تعالى في التلبية ما يأتم:

إلهنا ما أعدلك مليك كل من ملك لبيك قد لبيت لك لبيك إنّ الحميد لك

والملك لا شهريك ليك أنىت لىه حيىث سىلك لبيك إن الحميد ليك والليل لما أن حلك علے جاری المنسلك وكسل مسن أهسلٌ لسك يسا مخطئساً مسا أغفلسك واختسم بخسير عملسك والملك لا شريك لك والحمد والنعمة لك

ميا خياب عبيد سيألك لولاك يا رب هلك والملك لا شريك لك والسابحات في الفلك كـــل نـــي أو ملـــك سبح أو لبسى فلسك عجّل وبادر أحلك لبيك إن الحميد ليك

هذه القصيدة لو قرأها جماعة من الحجاج بصوت واحد ونغم جميل كان لها تأثير في نفوس السامعين خصوصاً حين الدفع عن عرفات إلى مزدلفة .

وأما التكبير فإنه يسن للحاج أن يكبر عقب الصلوات من ظهر يوم النحسر إلى صبح آخر أيام التشريق، وصيغته المسنونة هي:

الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله والله أكبر، الله أكبر الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر كبيراً، والحمد لله كثيراً، وسبحان الله بكرة وأصيلاً، لا إله إلا الله، ولا نعبد إلا إياه، مخلصين له الدين ولو كـره الكـافرون، لا إله إلا الله وحده ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، لا إله إلا الله ، والله أكبر . انتهى من كتاب إرشاد الزمرة .

# والميقات الزماني والمكاني

للحج ميقاتان : زماني ومكاني ، فالميقات الزماني هو شوال وذو القعدة وعشر ليال من ذي الحجة ، أي من أول ليلة عيد الفطر إلى ما قبل فجر يوم النحسر يما يسع الوقوف بعرفة فمن أحرم قبل فجره بلحظة وهو بعرفة فقد أدرك الحج، ثم يأتى ببقية أعماله.

والميقات المكاني الذي يجب عنده الإحرام الداخل حرم مكة معروف في جميع الأطراف، وهو خمسة مواضع، نظمها بعضهم بقوله:

قرن يلملم ذات عرق كلهما في البعد مرحلتان من أم القرى

ولذي الحليفة بالمراحل عشرة وبها لجحفة ستة فاحبر تري

فميقات المتوجه من المدينة ذو الحُلَيفة ، بضم الحاء وفتح اللام ، وهو المعـروف بآبار علي وهي أبعد المواقيت من مكة ، وأقربها إلى المدينة وقد تُرى منها .

وميقات المتوحه من الشام ومصر والمغرب والسودان من جهة البحر، الجحفة بضم الجيم وسكون الحاء ولما كان السيل أزالها أبدلت برابغ.

وميقات المتوحه من تهامة اليمن يلملم.

وميقات المتوحه من نجد الحجاز ونجد اليمن ومن الطائف قُرْن ، بفتح القاف وسكون الراء ، ويقال لها قرن المنازل ، وهي على مرحلتين من مكة لنحد ، وهي تعادل السيل الكبير يحرم منه أهل نجد الآن ، وقد توهم بعضهم أن قرن المنازل هو قرن الثعالب ، وليس ذلك بصحيح ، بل هما موضعان ، فقرن الثعالب قريب من عرفات ، وليس من المواقيت ، وقرن المنازل هو الموازي للسيل الكبير ، وهو الميقات المعروف .

وميقات المتوجه من المشرق، أي الإقليم الذي تشرق الشمس من جهته، وهو شامل للعراق وغيره ذات عِرْق، بكسر العين وسكون الراء، قرية خربة على مرحلتين من مكة أيضاً.

والميقات المكاني للعمرة هو ميقات الحج، والميقات الزماني لها جميع السنة. والأفضل أن يحرم الشخص من أول الميقات، ويجوز من آخره فلو أحرم حلال بالحج في غير وقته كأن أحرم به في رمضان انعقد عمرة بحزئة عن عمرة الإسلام على الصحيح، سواء كان عالماً أو حاهلاً لأن الإحرام شديد التعلق واللزوم، أما لو كان محرماً بعمرة ثم أحرم بحج في غير أشهره، فإن إحرامه لم ينعقد حجاً لكونه في غير أشهره، ولا عمرة لأن العمرة لا تدخل على العمرة.

ومن كان مقيماً بمكة مكياً كان أو غريباً ، فميقاته للحج ولو بقران : نفس مكة ، لا سائر الحرم ، فإن فارق بنيانها وأحرم بالحج أساء ولزمه الدم لأن ميقاته هو البلد وقد تركه ، فإن عاد إليها قبل الوقوف سقط الدم ، وقيل ميقاته للحج كل الحرم لأن مكة وسائر الحرم في الحرمة سواء والصحيح هو الأول ، وميقاته للعمرة أدنى الحل ، فمن أحرم بالعمرة من مكة وتمم أفعالها ولم يخرج إلى الحل أجزأه ولزمه الدم ، ومتى خرج إلى الحل قبل أن يطوف سقط عنه الدم .

وميقات العمرة لمن هو خارج الحرم ميقات الحج، ومن بالحرم يلزمه الخسروج إلى أدنى الحل ولو بخطوة، فإن لم يخرج وأتى بأفعال العمرة أجزأته في الأظهر وعليه دم، فلو خرج إلى الحل بعد إحرامه سقط عنه الدم، وقيل لا يجزئه لأن العمرة أحد النسكين، فيشترط فيها الجمع بين الحل والحرم كالحج فإنه لا بد فيه من الحل وهو عرفة.

وأفضل جهات الحل لإتيان العمرة: الجعرانة وهي على طريق الطائف، وماؤها أعذب المياه، فالتنعيم المسمى بمسجد عائشة، وهو أقرب جهات الحل إلى مكة، وغالب الناس بمكة يأتي بالعمرة منها، فالحديبية وتسمى الآن "بالشميسي" على طريق حدة وهي إلى مكة أقرب، وسميت حديبية لشجرة حدباء كانت هناك، وعندها حصلت بيعة الرضوان، ومن سلك طريقاً في بر أو بحر لا ينتهي إلى ميقات، فإن حاذى ميقاتاً أحرم من محاذاته، أو ميقاتين فالأصح أن يحرم من محاذاة أبعدهما من مكة، وإن لم يحاذ شيئاً من المواقيت أحرم على مرحلتين من مكة.

ومن مسكنه بين مكة والميقات فميقاته مسكنه، ومن بلغ ميقاتاً غير مريد نسكاً ثم أراده فميقاته موضعه وإن بلغه مريداً للنسك، وإن أراد إقامة طويلة ببلد قبل مكة لم تجز بحاوزته إلى حهة الحرم بغير إحرام، فإن أحرم ولم يعد إليه لزمه الدم ولو كان معذوراً. انتهى من كتاب إرشاد الزمرة.

#### خطب الحج

اعلم أنه يستحب للإمام أو نائبه أن يخطب في كل خطبة من خطب الحج يخبر الناس. مما بين أيديهم من المناسك ويعلمهم الأحكام إلى الخطبة الأخرى، ويسسن في الحج أربع خطب:

الأولى: يوم السابع من ذي الحجة بمكة ، ويسمى يوم الزينة لتزيينهم فيه هوادجهم ، والثانية : يوم عرفة ، والثالثة : يوم النحر بمنى ، والرابعة : يوم النفر الأول بمنى أيضاً ، وكل هذه الخطب الأربع إفراد ، وبعد صلاة الظهر إلا التي بعرفات فإنها خطبتان وقبل صلاة الظهر وبعد الزوال .

١ - فيخطب الإمام أو منصوبه بعد صلاة الظهر في اليوم السابع. بمكة يأمر
 الناس فيها بأن يتأهبوا إلى الذهاب إلى منى في الغد، وهو يوم الشامن المسمى يوم

التروية لأنهم يتروون فيه الماء: أي يأخلون معهم . ويعلمهم المناسك التي بين أيديهم إلى الخطبة المشروعة يوم عرفة بنمرة .

٧- ويخطب خطبتين يوم عرفة بمسجد إبراهيم -وهـو مسجد نمرة - الخطبة الأولى قبل أذان الظهر، يبين لهم كيفية الوقوف وشرطه وآدابه حتى اللفع من عرفات إلى مزدلفة، وغير ذلك من المناسك التي بين أيديهم إلى الخطبة التي تكون بمنى يوم النحر بعد الزوال، ويحرضهم فيها على الإكثار من الدعاء والتهليل والتلبية وغير ذلك من الأذكار في الموقف، ويخفف هذه الخطبة لكن لا يبلغ تخفيفها تخفيف الثانية، فإن كان فقيها قال: هل من سائل وإن لم يكن فقيها لم يتعرض للسؤال، فإذا فرغ من هذه الخطبة حلس للاستراحة قدر سورة الإحلاص ثم يقوم للحطبة الثانية ويخففها حداً ويأحذ المؤذن في الأذان مع شروع الإمام في هذه الخطبة الثانية بحيث يفرغ منها مع فراغ المؤذن من الأذان، فإذا فرغ من الخطبتين الخطبة الثانية بحيث يفرغ منها مع فراغ المؤذن من الأذان، فإذا فرغ من الخطبتين نرل فصلى بالناس الظهر ثم العصر جامعاً بينهما، ثم يروح إلى عرفة ويقف.

٣- ويخطب يوم النحر بمنى بعد صلاة الظهر، ويعلم الناس الرمي والإفاضة وغيرهما من المناسك، ويستخب لكل أحد من الحجاج حضور هذه الخطبة، ويستحب لهم وللإمام الاغتسال لها والتطيب إن كان قد تحلل التحللين أو الأول منهما.

٤ - ويخطب بعد صلاة الظهر يوم النفر الأول بمنى أيضاً ، وهو اليوم الأوسط من أيام التشريق ، ويودع الحجاج ويعلمهم جواز النفر وما بعده ومن طواف الوداع وغيره ويحثهم على طاعة الله تعالى ، وعلى أن يختموا حجهم بالاستقامة والثبات على التقوى ، وأن يكونوا بعد الحج خيراً منهم قبله ، وتسمى هذه الخطبة خطبة الوداع - بفتح الواو - .

#### دعا. عرفته

لقد كنا ألفنا رسالة صغيرة في دعاء يـوم عرفـة وطبعـت في سـنـة (١٣٧١هــ) والآن أحببنا نقلها هنا تكملة للفائدة العامة ولنذكر أولاً خطبة هذه الرسالة وبعدها نذكر الدعاء إن شاء الله تعالى وهي هذه:

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آلــه وصحبــه أجمعين ، أما بعد:

فلما كان يوم عرفة أفضل الأيام ودعاؤه أفضل الدعاء، أحببت أن أجمع في هذه الرسالة من الأدعية الواردة وغيرها ما ينشرح له صدر كل مسلم حينما يدعو ربه عز وجل في يوم عرفة ذلك اليوم العظيم، ووقت الدعاء في يومها يكون من بعد الزوال وبعد صلاة الفريضة، وإذا انشرح صدر الحاج للدعاء فليدع ربه الكريم بما أراد بأي لسان كان فإن ذلك من علامات القبول، وليحزم بالإحابة فإن الله أعظم وأحل من أن يرد حاجة عبده المؤمن في ذلك اليوم المشهود، وهو الذي يتجلى فيه على عباده بأنواع البر والإحسان، واللطف والرحمة، وكيف لا يكون كذلك وهو أرحم الراحمين والغني عن العالمين، لا تنفعه طاعتنا ولا تضره معصيتنا، ولقد أعطى وأنفق منذ خلق السموات والأرض وما نقص من ملكه مثقال ذرة.

نسأل الله الكريم الحليم رب العرش العظيم العفو والعافية والصحة التامة والبر والإحسان واللطف والغفران والقبول والتوفيق والراحة عند الموت والعفو عند الحساب آمين . وصلى الله على النبي الأمي وعلى آله وصحبه أجمعين .

رحب ١٣٧١

محمد طاهر الكردي الخطاط كاتب مصحف مكة المكرمة

بسم الله الرحمن الرحيم. شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم وأنا على ذلك من الشاهدين يا رب . لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير اللهم المحعل في بصري نوراً وفي سمعي نوراً وفي قلبي نوراً . اللهم اشرح لي صدري ويسر لي أمري اللهم إني أعوذ بك من وسواس الصدر وشتات الأمر وشر فتنة القبر وشر ما يلج في الليل وشر ما يلج في النهار وشر ما تهب به الرياح وشر بوائق الدهر .

اللهم لك الحمد كالذي نقول وحيراً مما نقول اللهم لك صلاتي ونسكي وعياي ومماتي وإليك مآبي ولك رب تراثي اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر ووسوسة الصدر وشتات الأمر اللهم اني أعوذ بك من شر ما تهب به الريح.

اللهم لك الحمد حمداً يوافي نعمك ويكافئ مزيدك وكرمك. أحمدك بجميع محامدك ما علمت منها وما لم أعلم . وأستغفرك من ذنويي كلها ما علمت منها وما لم أعلم . الحمد لله على ما أولانا. الحمد لله على ما أعطانا . الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله . الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً كما يحب ربنا ويرضى. اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً ولا يغفـر الذنـوب إلا أنت . يا من لا تنفعه الطاعة ولا تضره المعصية هب لي ما لا ينفعـك واغفر ما لا يرضك يا واسع المغفرة. اللهم أذقني برد عفوك وحلاوة مغفرتك ولذة طاعتك وتقبل مني صالح الأعمال. واعصمني عن الخطأ والزلل فيما بقي من عمري. وافتح لي أبواب رحمتك وزودني التقوى والتوفيق. واجعلني أتقلب في رضائك ونعمـك ما حييت . وألبسني ثوب الصحة والعافية ما بقيت يا أرحم الراحمين ويا خير مسؤول . ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار . اللهم إنسي ظلمت نفسي ظلماً كثيراً وإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عنــدك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم .اللهم اغفر لي مغفرة من عندك تصلح بها شأني في الدارين . وارحمني رحمة منك أسعد بها في الدارين . وتب على توبة نصوحاً لا أنكتها أبداً . وألزمني سبيل الاستقامة لا أزيغ عنها أبداً . اللهم انقلني من ذل المعصية إلى عز الطاعمة . وأغنني بحلالك عن حرامك وبطاعتك عن معصيتك وبفضلك عمن سواك . ونور قلبي وقبري . وأعذني من الشر كله واجمع لي الخير كله. اللهم استودعتك ديني وأمانتي وقلبي وبدني وخواتيم عملي وجميع ما أنعمت به علي . فأنت حيرٍ حافظًا وأنت أرحم الراحمين اللهم إني أســألك إيمانـــأ كــاملاً . ويقيناً صادقاً . وقلباً خاشعاً . ولساناً ذاكراً . وِرزقـاً حَلَالاً واسعاً . وتوبـة قبـل الموت وراحة عند الموت . ومغفرة ورحمة وعفواً عنــد الحســاب. اللهــم إنــي أعــوذ بك من الشك والشرك والشقاق والنفاق وسوء الأحلاق. وسوء المنظر والمنقلب في المال والأهل والولد . اللهم إنبي أعوذ بك من زوال نعمتك وتحول عافيتك وفجاءة نقمتك وجميع سخطك . اللهم أصلح لي ديني الـذي هـو عصمـة أمـري . وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي . وأصلح لي آخرتي التي فيها معــادي . واجعــل الحياة زيادة لي في كل حير . واجعل الموت راحة لي من كل شر . اللهـم اغفـر لي

خطعي وعمدي وهزلي وحدي وكل ذلك عندي . اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت أنت المقدم وأنت المؤخر وأنت على كل شيء قدير . اللهم إني أسألك رضاك والجنة وأعوذ بك من سخطك والنار . اللهم إنى أعوذ بك من فتنة القبر ومن فتنة المحيا والممات. اللهم إنى أعوذ بك من الهم والحزن وأعوذ بك من العجز والكسل وأعوذ بك من الجبن والبخل وأعوذ بك من غلبة الدين وقهر الرجال . اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع وعمل لا يرفع ودعاء لا يسمع . اللهم فاطر السموات والأرض ضحبت لك الأصوات بصنوف اللغات يمحدونك ويسألونك الحاجات . وحاجتي إليك أن تحيسي قلبي وأن تلحقني بالصالحين بمن ذاقوا حلاوة طاعتك وفازوا برضائك ودخلوا في رحمتك وغنموا فضلك وإحسانك ونالوا كرمك وعفوك . يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث فأصلح لي شأني كله ولا تكلني إلى نفسى طرفة عين. لا إله إلا الله العظيم الحليم لا إله إلا الله رب العرش العظيم لا إله إلا الله رب السموات ورب الأرض ورب العرش الكريم . اللهم حبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا وكره إلينا الكفر والفسـوق والعصيان واجعلنا من الراشدين. اللهم اقسم لنا من خشيتك ما يحول بيننا وبين معاصيك . ومن طاعتك ما تبلغنا به جنتك . ومن اليقين ما يهون علينا مصائب الدنيا . ومتعنا بأسماعنا وأبصارنا وقوتنا ما أحييتنا واجعله الوارث منا واجعل ثأرنـــا على من ظلمنا . وانصرنا على من عادانا . ولا تجعل مصيبتنا في ديننا . ولا تجعل الدنيا أكبر همنا ولا مبلغ علمنا. ولا تسلط علينا من لا يرحمنا.

اللهم استرنا في الدنيا والآخرة بسترك الذي لا ينكشف . واجعلنا من التوابين المتطهرين الذين تجبهم وترضى عنهم . واحتم لنا بخاتمة أهل الخير والسعادة . وهون علينا سكرات الموت حتى لا نجد له تعباً ولا تصباً . واجعل موتنا عل طهارة ونظافة وشهادة وهيئة حسنة يا أرحم الراحمين . اللهم اجعله حجاً مبروراً وسعباً مشكوراً وذنباً مغفوراً وعملاً صالحاً مقبولاً وتجارة لن تبور . اللهم لا تجعل هذا آخر عهدي من هذا الموقف العظيم ومن هذا المشهد المبارك واجعلني فيه من الفائزين المقبولين . اللهم يا بحيب الدعوات يا قاضي الحاجات يا خالق الأرض والسموات . أنت اللهم يا بالا إلا أنت الواحد الأحد الفرد الصمد . الوهاب الذي لا يعجل . لا راد لأمرك ولا معقب لحكمك . الذي لا يعجل والحنيم الخاتمة . اللهم لا تدع لنا في مقامنا هذا ذنباً إلا غفرته ولا والهدى والمشاد وحسن الخاتمة . اللهم لا تدع لنا في مقامنا هذا ذنباً إلا غفرته ولا

اللهم أعز الإسلام والمسلمين ووفقهم للتمسك بالدين. وارفع عنهم التنازع والشقاق والنفاق. وأكثر فيهم والشقاق والنفاق. وأكثر فيهم من العلماء العاملين. والأتقياء المخلصين والأبرار المقربين. وأهلك اللهم الكفرة والمشركين واجعل بأسهم بينهم إلى يوم الدين. وفرق كلمتهم وشتت شملهم ودمر ديارهم يا رب العالمين.

اللهم وفق ملوك المسلمين ووزراءهم وأمراءهم وولاتهم إلى الخير وإلى ما يعود نفعه للرعية .

اللهم وفقهم لمعرفة شريعتك ونصرة دينك القويم واقذف في قلوبهم الخوف منك حتى يبتعدوا عن الظلم والاستبداد . ونوّر بصائرهم حتى يروا طريق الرشاد فيشتغلوا بما ينفعهم وينفع العباد والبلاد . وألن قلوبهم للضعفاء والفقراء . ووجههم إلى المصالح العامة والخاصة . واجعل الحبة متبادلة بينهم وبين شعوبهم ورعاياهم . وتوّجهم بتاج العز والكرامة . وانصرهم نصراً مبيناً على أعداء الدين يا رب العالمين .

اللهم اغفر لنا ولوالدينا ولمشايخنا في الدين ولإخواننا في الله . ولجامع هـذه الأدعية وطابعها وناشرها. وللمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات . الأحياء منهم والأموات في مشارق الأرض ومغاربها آمين.

وصلى الله على سيدنا محمد أبي القاسم الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين. سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد الله رب العالمين.

بحمد الله تعالى وتوفيقه وفضله قد تم دعاء يوم عرفة وتليه جملة من الفوائد في مناسك الشافعي حامعهما وكاتبهما محمد طاهر الكردي الخطاط سنة ١٣٧١

#### أنواع النسك

النسك والمناسك جمع منسك، بفتح السين وكسرها، فبالفتح مصدر وبالكسر اسم لموضع العبادة، مأخوذ من النسيكة، وهي الذبيحة المتقرب بها، ثم اتسع فيه فصار اسماً للعبادة والطاعة، ومنه قيل للعابد: ناسك، وقد غلب إطلاقها على أفعال الحج لكثرة أنواعها، ولما تتضمنه كثرة الذبائح المتقرب بها. انتهى من كشف القناع.

واعلم أن الحج والعمرة يؤديان على ثلاثة أوجه:

الأول: الإفراد ، وهو: أن يحرم بالحج ، وبعد الفراغ من أعماله يخرج من مكة إلى أدنى الحل فيحرم بالعمرة ويأتي بأعمالها .

والثاني: التمتع، وهو: أن يحرم بالعمرة ويأتي بأعمالها ثم يحرم بالحج ويأتي بأعماله ، سواء كانت العمرة في أشهر الحج أو قبله على المعتمد ، لكن الذي يوجب الدم على المتمتع، هو أن يحرم بالعمرة من ليس من حاضري المسجد الحرام في أشهر الحج مِن الميقات، وبعد الفراغ من أعمالها يحرم بالحج من مكة من عامه وإن كان أُجيراً فيهما لشخصين، فمن لم يحج من عامه الذي اعتمر فيه لا شيء عليه ، وعلى من حج من عامه لكن عاد إلى ميقات عمرته أو مثل مسافته ، وكذا إلى ميقات دون مسافة ميقاته وأحرم بالحج، وكذا لو عاد إلى الميقات محرماً به قبل تلبسه بنسك، لأن المقصود قطع تلك المسافة محرماً ، ولأن المقتضى لإيجاب الـدم هو ربح الميقات، وقد زال بعوده إليه. وأما حاضروا المسجد الحرام فلا دم عليهم، وهم المستوطنون محلاً دون مرحلتنين من الحرم، ولا دم على من أحرم بالعمرة في غير أشهر الحج وإن أتى بأعمالها فيها وحج من عامه كأن أحرم بها في آخر رمضان وأتى ببقية أعمالها في شوال . ودم التمتع يجب بالإحرام بــالحج، وإذا أراقه بعد الفراغ من العمرة وقبل الإحرام بالحج ِجاز ، لا قبل الفراغ من العمرة ، ولكن الأفضل إراقته يوم النحر للاتباع وخروجاً من خلاف من أوجبها فيــه . وإذا فرغ المتمتع من أفعال العمرة صار حلالاً ، وحل له الطيب واللباس والنساء وكل محرمات الإحرام، سواء كان ساق الهدى أم لا.

والثالث : القران ، وهو : أن يحرم بالحج والعمرة معاً في أشهر الحج أو يحرم بالعمرة وقبل الشروع في أعمالها يحرم بالحج ، فتندرج أعمال العمرة في أعمال الحج ، فيحزئ عنهما ، طواف واحد وسعى واحد وحلق واحد.

وإنما يجب الدم على القارن إن لم يكن من حاضري المسجد الحرام، وإن لم يرجع إلى الميقات الذي أحرم منه بعد دخول مكة وقبل الموقوف بعرفة.

وأفضل هذه الوجوه الثلاثة: الإفراد إن اعتمر من عامه أي مما بقي من ذي الحجة الذي هو شهر حجه، ثم التمتع، ثم القران.

وقد يكون القران أفضل من الإفراد، إذا لم يعتمر بعد الحبح في عامه، فإن تأخير العمرة عن سنة الحج مكروه.

ولا يجب على المكي إذا قرن إتشاء الإحرام من أدنى الحل، كما لو أفرد العمرة على الأصح، بل يحرم من حوف مكة إدراجاً للعمرة تحت الحج في الميقات كما أدرجت أفعالها في أفعاله، ومثل المكي الآفاقي إذا كان بمكة وأراد القران.

ولو استوطن غريب مكة فهو حاضر بلا خلاف، وإن استوطن مكمي العراق أو غيره فليس بحاضر بالاتفاق.

انتهى من كتابنا (إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة) . وانظر صورة الححاج وهم في عرفات.

انظر: صورة رقم ١١١، الحجاج في عرفات ـ

### بعض فوائد في المناسك على المذهب الشافعي

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه أجمعين . اعلم أن من دخل مكة وكان محرماً بالحج أو قارناً وسعى بعد طواف القدوم أحزاه ووقع ركناً وحسب له من سعي الحج فإذا نزل من عرفات فإنه يطوف طواف الإفاضة ويكره له أن يعيد السعى ثانياً .

ويسن الوقوف بعرفة إلى غروب الشمس فلو فارقها قبل الغروب ولم يعد إليها سُنَّ له دمَّ لفوات الجمع بين الليل والنهار فإن عاد ولو ليلاً لم يسن له الدم.

والمبيت بمزدلفة واحب فلو تركه لزمه دم والمراد من المبيت بهـا وحـوده فيهـا لحظة من نصف الليل الثاني. وينبغي للحاج إذا وصل إلى منى من عرفات أن يقطع التلبية بأول حصاة يرميها لجمرة العقبة ويكبر بدل التلبية ، فإذا فرغ من الرمي ذبح أضحيته أو هديه أو فديته ، فإذا فرغ من النحر حلق رأسه أو قصر والحلق أفضل ، ثم نزل إلى مكة فيطوف طواف الإفاضة وهذا الترتيب مستحب فلو حالف فقدم بعضها على بعض حاز.

واعلم أن للحج تحللين فالتحلل الأول يحصل بفعل اثنين من ثلاثـة وهـي رمـي جمرة العقبة وطواف الإفاضة المتبوع بالسعي إن لم يكن سعى بعـد طـواف القـدوم والحلق أو التقصير، فيحل له حينئذ محرمات الإحرام ما عدا ما يتعلق بالنسـاء مـن عقد النكاح والمباشرة بشهوة والوطء.

انظر: صورة رقم ١١٢، المسجد الحرام

والتحلل الشاني يحصل بفعل الثلاثة المذكورة كلها فيحل له حينتذ جميع محرمات الإحرام حتى ما يتعلق بالنساء ويجب عليه الإتيان بما بقي من الحج وهو الرمي والمبيت بمنى. وأما العمرة فليس لها إلا تحلل واحد وهو يحصل بالفراغ من أعمالها كلها .

يدخل وقت ذبح الأضحية والهدي إذا مضى قدر صلاة العيد وخطبتين معتدلتين بعد الشمس يوم النحر ويبقى إلى غروب الشمس من آخر أيام التشريق وهي الثلاثة المتصلة بعاشر ذي الحجة .

ويدخل وقت ذبح الدم الواحب في الحج بسبب التمتع أو القران أو اللبس أو غير ذلك من حين وجوبها بوجود سببها ولا تختص بيوم النحر ولا غيره لكن الأفضل فيما يجب منها في الحج أن يذبحه يوم النحر بمنى في وقت الأضحية والحرم كله منحر حيث نحر منه أجزأه في الحج والعمرة لكن السنة في الحج أن ينحر بمنى لأنها موضع تحلله أيضاً.

ولا يجزئ في الفدية أو الأضحية أو الهدي إلا الجذع من الضأن وهو ما له سنة على الأصح وقيل ستة أشهر وقيل ثمانية أشهر . والثني من المعز وهو ما له سنتان وقيل سنة . والثني من البقر وهو ما له سنتان . والثني من الإبل وهو ما له خمس سنين كاملة .

ويجزئ ما فوق الثني والجذع وهو أفضل ويجزئ الذكر والأنثى ولا يجزئ فيها معيب بعيب يؤثر في نقص اللحم تأثيرا بيّناً ولا يجزئ ما قطع من أذنه حزء بين ويجزئ الخصي وذاهب القرن والتي لا أسنان لها إذا لم تكن هزلت.

وتجزئ الشاة عن واحد والبدنة عن سبعة والبقرة عن سبعة سواء كانوا أهـل بيت واحد أو أحانب ولو كان بعضهم يريد اللحم وبعضهم يريد الأضحية حـاز . وأفضلها أحسنها وأسمنهـا وأطيبهـا وأكملهـا والأبيـض أفضـل والشـاة أفضـل مـن المشاركة بسبع بدنة.

يدخل وقت رمي جمرة العقبة بنصف ليلة النحر بعد الوقوف بعرفة وييقـــى إلى آخر أيام التشريق الثلاثة.

ويدخل وقت رمي كل يوم من أيام التشريق بزوال شمسه ويبقى إلى آخر أيــام التشريق الثلاثة ولا يصح الرمي بعد أيام التشريق أصــالاً بـل يلزمـه دم بــــــرك ثـــلاث حصيات فأكثر ويجوز الرمي ليلاً على المعتمد.

ومن ترك رمي يوم أو يومين من أيام التشريق عمداً أو سهواً أو جهلاً تداركه في باقي الأيام منها وكذا يتدارك رمي يوم النحر في باقي الأيام إذا تركه ولا شيء عليه في كل ذلك . وكيفية الرمي عما فاته وعن يومه تكون هكذا أن يرمي الجمرة الصغرى ثم الوسطى ثم العقبة ثم يرجع لرمي يومه فيبدأ بالصغرى ثم الوسطى ثم العقبة.

ومن عجز عن الرمي بنفسه لنحو مرض وأيس من القدرة على الرمي في أيام التشريق أن يستنيب من يرمي عنه فالنائب يرمي أولاً عن نفسه ثم يرمي عن المستنيب.

# اقتراح لمؤلف هذا الناريخ

لا يخفى أن القاصدين إلى بيت الله الحرام لأداء منسك الحج والعمرة، هم جموع زاخرة من الحجاج يأتون من جميع الأقطار والممالك والبلدان في كل عام، على اختلاف طبقاتهم ومذاهبهم لذلك نقترح على أولي الأمر والسلطة أن يأمروا بتشكيل لجنة رسمية من كبار علماء المذاهب الأربعة ليضعوا كتاباً مبسطاً عن أحكام الحج والعمرة يمكن صلاحيته لعامة الناس بدون تعقيد ولا تشويش، وأن

يتوخوا فيه اليسر والتسهيل وتقريب المذاهب ما وسعهم الشرع الشريف، رحمة وتخفيفاً على عامة الناس وجهالهم. فقد روى الشيخان أحسن الله تعالى إليهما "أنه والنبح والحلق والرمي والتقديم والتأخير فقال: لا حرج، فالنبي في يقصد بذلك التيسير والرحمة بالناس في أعمال الحج الكثيرة، وهو الذي لا ينطق عن الهوى صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً. كما نقترح ترجمة هذا الكتاب الذي تضعه هذه اللجنة المعتبرة المحترمة، إلى عدة لغات: أي بعدد لغات أحناس الحجاج وطبعه على نفقة الحكومات الإسلامية. كما نقترح أيضاً أن توفد كل حكومة مع حجاجها عدداً كافياً من العلماء ليرشدوا عوام الحجاج إلى مناسك حكومة مع حجاجها عدداً كافياً من العلماء ليرشدوا عوام الحجاج إلى مناسك الحج وليعلموهم الأحكام بنفس لغاتهم فيكون ذلك أدعى إلى نشر الدين والتعليم بين كافة طبقات الحجاج وأجناسهم . قال الله تعالى في أول مورة إبراهيم: ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم﴾ .

ويعجبنا في هذا الصدد ما ذكره العلامة شاه ولي الله الدهلوي المتوفى سنة (١١٨٠) هجرية رحمه الله تعالى في كتابه "عقد الجيد في أحكام الاحتهاد والتقليد" ما ملحصه: أن العامي الصرف ليس له مذهب وإنما مذهبه فتوى المفيي، ثم قال: وفي عمدة الأحكام من كشف البزدوي: يستحب للمفيي الأحذ بالرخص تيسيراً على العوام، وفيه أيضاً في كتاب الكراهية: سؤر الكلب والخنزير نجس خلافاً لمالك وغيره ولو أفتى بقول مالك حاز، قال: وفي القنية: ينبغي للمفيي أن يأخذ بالأيسر في حق غيره حصوصاً في حق الضعفاء، لقوله والله الله منه موسى الأشعري ومعاذ حين بعثهما إلى اليمن: يسراً ولا تعسراً انتهى منه .

نقول: هذا كلام حسن جداً ومعقول حداً وهو لا يخرج عن حد الشرع الشريف قيد شعرة ، فالعامي ليس له مذهب خاص وهو إذا انتسب لمذهب من المذاهب الأربعة إنما هو انتساب صوري لا حقيقي فهو إذا سمع من أبيه أو أخيه أو عمه أو ذويه أنه شافعي أو حنفي مثلاً فهو يقلده ويقول مثله ، ولا يدري ما مذهب الشافعي ولا الحنفي ولا المالكي ولا الحنبلي إنما هو يقلد تقليداً أعمى ، خصوصاً عوام زماننا ، فالأفضل للعالم الفاضل والمرشد العاقل إذا سأله أحد من العوام الجهال عن حكم من الأحكام ، أن يفتيه بحسب ما يعلم من الحكم الشرعي في المسألة من غير نظر إلى مذهب السائل ، كما عليه أن يفتي بحسب حال السائل

من فقر أو غنى ، أي إذا ارتكب السائل شيئاً من محظورات الإحرام وأوجب أحد المذاهب عليه الفدية وأوجب مذهب آخر عليه التصدق من طعام فعلى العالم العاقل أن يفتي بحسب حال السائل فإن كان فقيراً يقول له: تصدق بكذا وإن كان غنياً يقول له: اذبح فدية فالدين يسر لا عسر . وليس من المعقول ولا من المقبول أن نكلف الحاج الفقير بذبح شاة بينما هناك أحد المذاهب الأربعة يجوز له إخراج مد من الطعام مثلاً فيكون هذا امتشالاً لأمر رسول الله على حيث قال: "يسروا ولا تعسروا ولا تنفروا" رواه الشيخان وغيرهما .

فتيسير الأمور والأخذ بالرخص في أحكام الحج بالنسبة إلى العوام والجهال أمر واحب . خصوصاً في زماننا هذا الذي انتشر فيه الجهل وعدم المعرفة في أمور الدين انتشاراً فاضحاً حتى لدى أهل المدارس العصرية مما لا يـدرس فيـه الكتـاب والسنة على الوحه المطلوب والله الهادي إلى سواء السبيل.

# بعض أحكامر الحج والعمرة على الملهب الشافعي

قلنا أن الحج خامس أركان الإسلام، فرض في السنة السادسة من الهجرة كما هو المشهور وقيل: في الخامسة وقيل: قبل الهجرة، وهـو يكفر الصغائر والكبائر على المعتمد، فرحمة الله واسعة وهو الكريم العظيم قادر على إرضاء أصحاب الحقوق عن خصمائهم يوم القيامة.

فالحج عند الشافعية فرض عين مرة واحدة في العمر على الـتراخي وكذلـك العمرة، وقد يجبان أكثر من مرة لعارض كنذر.

(وأما عند الحنفية) ففـرض عـين في العمـر مـرة واحـدة على الفـور عنـد أبـي يوسف وعلى التراخي عند محمد، والعمرة سنة مؤكدة.

روأما عند المالكية) فالحج فرض عين في العمر مرة واحدة على الفور ، والعمرة سنة مؤكدة على العتمد . قال في شرح الخرشي : وأما العمرة فهمي سنة في العمر مرة على المشهور ، وهي آكد من الوتر وقيل : فرض كالحج ، وبه قال الشافعي . اهد .

(وأما عند الحنابلة) فالحج والعمرة كل واحد منهما فرض عـين في العمـر مـرة واحدة على الفور . واعلم أنه يُندب الإكثار من العمرة وتتأكد في شهر رمضان باتفاق الأئمة الثلاثة ، وأما المالكية فقالوا يكره تكرار العمرة في السنة مرتين إلا لمن كان داخلاً مكة قبل أشهر الحج ، وكان ممن يحرم عليه مجاوزة الميقات حلالاً فإنه لا يكره له تكرارها ، بل يحرم بعمرة حين دخوله ولو كان قد تقدمت له عمرة في هذا العام ، فإذا أراد دخول مكة في أشهر الحج دخل بحج لا بعمرة ، وأما فعل العمرة مرة ثانية في عام آخر فهو مندوب ولا فرق عندهم بين رمضان وغيره فلا تتأكد فيه .

واعلم أنه الله قد حج قبل النبوة وبعدها وقبل الهجرة حججاً لا يدرى عددها، وحج بعد الهجرة حجة الوداع لا غير بإجماع المسلمين، وكذلك اعتمر قبلها عمراً لا يدرى عددها وأما بعدها فعمرة في رجب، وثلاثاً بل أربعاً في ذي القعدة أي في ثلاث أعوام لأنه في حجة الوداع كان في آخر أمره قارناً، وعمرة في شوال كما صح في أبي داود وعمرة في رمضان كما في البيهقي.

وفرضية الحج والعمرة واردة صريحاً في الكتاب والسنة ، وأما الكتاب فقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَمُ وَلَمُ عَلَى الناسِ حَج البيت من استطاع إليه سبيلاً ﴾ وقال: ﴿ وَأَمُوا الحج والعمرة لله ﴾ وقال آمراً نبيه إبراهيم عليه السلام: ﴿ وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ﴿ ليشهلوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير ﴿ ثم ليقضوا تفتهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق ﴿ ذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه . . . إلى آخر الآيات ﴾ .

وأما السنة فقد قال رسول الله على: "من حج فلم يرفث و لم يفسق رجع كيوم ولدته أمه" رواه البخاري وغيره ، وروى ابن حبان عن ابن عمر أن النبي على قال: "إن الحاج حين يخرج من بيته لم يخط خطوة إلا كتب الله له بها حسنة وحط عنه بها خطيئة فإذا وقفوا بعرفات باهى الله بهم ملائكته يقول: انظروا إلى عبادي أتوني شعناً غُبراً أشهدكم أني غفرت ذنوبهم ، وإن كانت عدد قطر السماء ورمل عالج وإذا رمى الجمار لم يدر أحد ما له حتى يتوفاه الله تعالى يوم القيامة وإذا حلق شعره فله بكل شعرة سقطت من رأسه نور يوم القيامة ، فإذا قضى آخر طوافه بالبيت خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه " . اه.

قال في المصباح المنير: رمل عالج حبال متواصلة يتصل أعلاها باللهناء، والدهناء بقرب اليمامة وأسفلها بنجد ويتسع اتساعاً كثيراً قال البكري: رمل عالج يحيط بأكثر أرض العرب اهـ. وقال ﷺ: "إن الله تعالى يباهي ملائكته عشية عرفة بأهل عرفة يقول: انظروا إلى عبادي أتوني شعثاً غبراً" رواه أحمد والطبراني .

وقال عليه الصلاة والسلام: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة" رواه الشيخان وقال: "تابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد، والذهب والفضة . وليس للحجة المبرورة ثواب إلا الجنة" رواه أحمد وغيره . وقال: "من حج عن أبيه أو أمه فقد قضى عنه حجته وكان له فضل عشر حجج" رواه الدارقطني . وقال: "إذا لقيت الحاج فسلم عليه وصافحه ومره أن يستغفر لك قبل أن يدخل بيته فإنه مغفور له" رواه أحمد . وقال: "اللهم اغفر للحاج ولمن استغفر له الحاج" رواه الحاكم، وقال: صحيح الإسناد.

ويستحب الإكثار من العمرة لا سيما في رمضان ، لما أخرجه ابن حبان وغيره : "عمرة في رمضان تعدل حجة معي" وفي رواية البخاري : "تقضي حجة أو حجة معي".

ويستحب أن يحج الإنسان عن نفسه بعد حجة الإسلام ثانية وثالثة فقد ورد: "من حج حجة فقد أدى فرضه، ومن حج ثانية فقد داين ربه ومن حج ثالثة حرم الله جسده على النار".

وفي الحديث القدسي: "إن عبداً صححتُ له حسمه وأوسعت عليه معيشته تمضي عليه خمسة أعوام لا يفد إليّ لمحروم" وهنــاك أحــاديث كثـيرة وردت في هــذا الشأن اكتفينا بما ذكرناه بغية الاختصار.

واعلم أن وقفة الجمعة لها مزية على غيرها لأن الأعمال تشرف بشرف الزمان كما تشرف بشرف المكان، ويوم الجمعة أفضل أيام الأسبوع فيكون العمل فيه أفضل فقد ورد: "إذا كان يوم عرفة جمعة غفر الله لجميع أهل الموقف" وورد أيضاً: "أفضل الأيام يوم عرفة وإذا وافق يوم جمعة فهو أفضل من سبعين حجة في غير يوم الجمعة" أخرجه رزين. وقال عليه الصلاة والسلام: "إن في الجمعة لساعة لا يوافقها عبد مسلم وهو قائم يصلي يسأل الله تعالى فيها خيراً إلا أعطاه إياه" رواه مسلم وأحمد وغيرهما.

وقد كانت وقفته ﷺ في حجة الوداع يوم الجمعة لأن الله تعالى إنما يختار لـه الأفضل ولهذا اشتهر وصف الحج بالأكبر إذا كانت الوقفة يوم الجمعة.

واعلم أن للحج ميقاتين ، زمانياً ومكانياً . فالميقات الزماني : هو شوال وذو القعدة وعشر ليال من ذي الحجة أي يبتدئ من أول ليلة عيد الفطر إلى ما قبل فحر يوم عيد النحر بما يسع الوقوف بعرفة فلو أحرم بالحج قبل هذا الوقت أو بعده فلا يصح حجاً ولكن ينعقد عمره .

والميقات المكاني الذي يجب عنده الإحرام حرم مكـة وهـو معـروف في جميـع الأطراف وسيأتي بيانه .

(والميقات المكاني للعمرة) هو ميقات الحج والميقات الزماني لها جميع السنة فيجوز الإحرام بالعمرة في كل وقت من غير كراهة وفي يوم النحر وأيام التشريق لغير الحاج . وأما الحاج فلا يصح إحرامه لعمرته ما دام محرماً بالحج وكذا لا يصح إحرامه بعد التحللين ما دام مقيماً بمنى للرمي فإذا نفر من النفر الثاني أو الأول حاز أن يعتمر فيما بقي من أيام التشريق لكن الأفضل أن لا يعتمر حتى تنقضي أيام التشريق . ومن كان مقيماً بمكة فميقاته للحج مكة وميقاته للعمرة أدنى الحل وقد أقت النبي في مواقيت الإحرام في حجة الوداع كما قاله الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى ، وحجة الوداع كانت في السنة العاشرة ، ومن أحرم بالحج والعمرة معاً فأعمال العمرة تندرج في أعمال الحج . وطواف الإفاضة هو ما وقع بعد الوقوف بعرفة ويسمى أيضاً طواف الركن ، وطواف الزيارة .

واعلم أن الحج والعمرة يؤديان على ثلاثة أوجه :

الأول: الإفراد وهو: أن يحرم بالحج، وبعد الفراغ من أعماله يخـرج مـن مكـة إلى أدنى الحل بالعمرة ويأتي بأعمالها .

والثاني: التمتع وهو: أن يقدم العمرة على الحج، سواء كانت العمرة في أشهر الحج أو قبله على المعتمد، ويأتي بأعماله.

الثالث: القران وهو: أن يحسرم بالحج والعمرة معاً في أشهر الحج ، أو يحرم بالعمرة وقبل الشروع في أعمالها يحرم بالحج ثم يعمل عمل الحج . وأفضل هذه الأوجه الإفراد ثم التمتع ثم القران .

واعلم أن بعض الحجاج يقع في خطأ عظيم بأن يحرم من الميقات بحج أو عمرة متحرراً من ثيابه لابساً ثوبي إحرامه، ثم يبدو له قبل وصوله مكة أو بعد وصوله إليها وقبل الشروع في أعمال حجه أو عمرته أن يتوجه إلى زيـارة المدينـة المنـورة فيفك إحرامه ويلبس ثيابه وقد يأتي النساء ويمس الطيب معتقداً أنه حلال ، وأنه لا شيء عليه في ذلك ، ثم بعد الزيارة يستأنف إحراماً آخر بحج أو عمرة معتقداً أن إحرامه الأول صار لاغياً ، مع أنه لا يزال باقياً يجب عليه إتمامه وقضاؤه إن أفسده ، ولقد أخطأ في هذا العمل من وجوه :

الأول: إقدامه على رفض ما أحرم به، وإبطاله في زعمه بدون مسوغ شرعى.

الثاني: ارتكاب ما هو محظور بالإحرام من لبس الثياب، وترك الواحبات وقد يأتي بما يفسد النسك.

الثالث: إقدامه بعد عودته من الزيارة على إحرام آخر .

فيجب على الحجاج أن يتموا ما أحرموا به من حج أو عمرة ، لقوله تعالى: هواتموا الحج والعمرة لله حتى يكون حجهم مبروراً وسعيهم مشكوراً ، وقد نبه على هذه المسألة العلامة الجليل الشيخ "محمد حسنين مخلوف" رحمه الله تعالى في كتابه "دليل الحاج".

واعلم أن في الحج ثلاثة أطوفة: طواف القدوم ، وطواف الإفاضة وطواف الوداع ، وهذا خلاف طواف التطوع ، فطواف القدوم سنة ، فلو تركه لم يلزمه شيء وطواف الإفاضة ركن لا يصح الحج إلا به ولا يجبر بدم ولا غيره ، وطواف الوداع واجب مستقل على المعتمد ، فلو تركه لزمه دم ، ومحل طواف القدوم عند دخول الحاج مكة ، ومحل طواف الإفاضة بعد الوقوف بعرفة ، وبعد نصف ليلة النحر ، ومحل طواف الوداع عند إرادة السفر من مكة .

واعلم أن للحج تحللين:

(فالتحلل الأول) يحصل بفعل اثنين من ثلاثة وهي: رمي جمرة العقبة وطواف الإفاضة المتبوع بالمسعى إن لم يكن سعى بعد طواف القدوم والحلق أو التقصير، فيحل له حينتذ محرمات الإحرام، ما عدا ما يتعلق بالنساء: من عقد النكاح والمباشرة بشهوة والوطء.

(والتحلل الثاني) يحصل بفعل الثلاثة المذكورة كلها فيحل له حينقذ جميع محرمات الإحرام، حتى ما يتعلق بالنساء ويجب عليه الإتيان بما بقي من أعمال الحج وهي: الرمي والمبيت بمني.

وأما العمرة فلها تحلل واحد، وهو فعل أعمالها كلها، وهـذا في غـيره عمـرة الفوات. وأما هذه فلها تحللان:

الأول: يحصل بـالطواف المتبـوع بالسـعي وإن لم يكـن ســعى أو بــالحلق أو التقصير .

والثاني: يحصل بفعل ما بقي منهما ولا يفسد الإحرام إلا الوطء في الفرج. ومن ترك ركناً من أركان

ومن ترك ركنا من اركان الحج غير الوقوف بعرفة او تـرك ركنا من اركان العمرة لم يحل من إحرامه حتى يـأتي بـه فيسـتمر محرماً ولـو سـنين، لأن الطـواف والحلق لا آخر لوقتها.

ومن ترك واحباً من واحبات الحج أو العمرة عمداً أو سهواً أو جهالاً لزمه دم. ومن ترك سنة من سننهما لم يلزمه شيء.

والأيام المعلومات المذكورة في سورة الحج: هي عشر ذي الحجة على الأصح، والأيام المعدودات المذكورة في سورة البقرة هي: أيام التشريق وهي الثلاثة بعد يوم النحر، ويسمى اليوم الثامن من ذي الحجة يوم التروية، واليوم التاسع منه يوم عرفة، واليوم العاشر منه يوم النحر، واليوم الحادي عشر منه يوم النفر الأول، واليوم الثالث عشر منه يوم النفر الأول، واليوم الثالث عشر منه يوم النفر الثاني.

ومن أراد زيـادة الاطـلاع على أحكـام الحـج والعمـرة فعليه بمراجعة كتابنـا "إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة على المذهب الشـافعي" وهـو كتـاب مطبـوع بمطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بالقاهرة ، أو عليه أن يطالع كتب الفقه .

## معنى الحجللي الطوائف المختلفتر

الحج في اللغة: القصد، وشرعاً: قصد بيت الله الحرام للنسك أي: أعمال الحج من النية والطواف والسعي والوقوف بعرفة والحلق وترتيب معظم الأركان، وذلك في وقت مخصوص من كل سنة، هذا هو الحج في الديانة الإسلامية.

وأمكنة الحج معروفة ، ففي مكة المشرفة يكون الطواف والسعي ، وفي عرفات يكون الوقوف ، وفي مزدلفة يكون المبيت ، وفي منى يكون المبيت ورمـي الجمـار ، وإنمـا والمسلمون في جميع هذه الأعمال لا يقصدون عبادة الأمكنــة ولا الأحجــار ، وإنمــا

يقومون بأداء هذه الأعمال امتثالاً لأمر الله عز وحـل واقتـداء بعمـل نبينـا "محمـد" صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم.

أما معنى الحج لدى بقية الديانات والشعوب الأحرى فيختلف عما عليه المسلمون اختلافاً عظيماً. وقد أوضح كل ذلك مؤلف "الرحلة الحجازية" فرأينا نقل كلامه للإحاطة ونحمد الله أن هدانا للإسلام وعمّر قلوبنا بالإيمان الكامل واليقين التام. قال رحمه الله في كتابه المذكور بصحيفة (١٥٠) من الطبعة الثانية ما نصه:

الحج في اللغة: القصد ورجل محجوج أي مقصود، وفي اصطلاح المسلمين: قصد مكة لأداء المناسك في زمن مخصوص من كل سنة قمرية، وواحدت حجة، وتطلق على السنة فيقال عمر هذا الصبي سبع حجج أي سبعة سنين.

وهو سنة قديمة جداً في الأمم، والغرض منه على كل حال أمر ديني محض، وإن كان الاحتماع فيه لا يخلو من فائدة دنيوية، تزيد في رقي الأمة أدبياً ومادياً. وقد كان المصريون قبل أربعين قرنـاً يحجـون إلى هيكـل معبودهـم إيزيس، بمدينة سايس (صا) وفتاح في منفيس، وآمون في طيبة.

واليونان كانوا يحجون قبل المسيح بخمسين قرناً إلى هيكل ديانا في افسوس . ثم انتقلوا في بدء القرن الثاني قبل المسيح إلى حج معبد مينا رفافي في اثينا ، وحوبييتر في أولمبيا . واليابان يحجون من عهد بعيد إلى هيكل عظيم مشهور في ولاية أسحي وتجب زيارته عندهم على كل فرد منهم في عمره ولو مرة واحدة : فيتوجهون إليه بلباس أبيض على شكل مخصوص ، وسوادهم يقصدونه عراة ليس عليهم إلا ما يستر عورتهم ، ويقطعون إليه كل المسافة ركضاً . والصينيون يحجون إلى هيكل المعيون المعبود تيان من زمن بعيد جداً . والهنود لا يزالون يحجون إلى هيكل جاغرنات أو هيكل الورا في حيدر أباد وهو محفور في الصخر على طول فرسخين ، وكذلك يحجون إلى هيكل بوذا بجزيرة منا قرب سيلان . وهم يكثرون من الطواف حول هياكلهم ولهم بحيرات مقدسة يتبركون بمياهها مثل بحيرة مادن من الطواف حول هياكلهم ولهم بحيرات مقدسة يتبركون بمياهها مثل بحيرة مادن قرب بحر قزوين . واليهود يحجون من القرن الرابع عشر قبل المسيح إلى المكان من الذي به تابوت العهد وكانوا يحجون إليه ثلاث مرات في السنة . وكان ذلك أكبر سبب لعمار أورشليم حتى أحرقها الامبراطور طيطوس الروماني وأجلى اليهود عنها سنة ٧٠ مسيحية ، وما زالوا بعيدين عن مدينة بيت المقدس حتى استولت

العرب عليها سنة ٦٣٦م (سنة ١٦ هجرية) فأقرهم عمر رضى الله عنه مع النصارى على ما كان لهم في بيت المقلس. ولما قيامت الحروب الصليبية قطعت عليهم طريق حجهم إلى أن استولت دولة بني عثمان على أورشليم في سنة ١٥١٧م فأمنت الطرق ومهدت السبل إلى بيت المقدس، وهم يحجون الآن إلى قطعة من السور القديم لهيكل سليمان في الجهة الغربية من المسجد الأقصى ويسمونها البراق. أما النصاري فإنهم يحجون إلى بيت المقلس من سنة ٣٠٦ للمسيح، أي منذ سارت هيلانة أم الامبراطور قسطنطين إلى أورشليم وابتنت بها كنيسة القبر المقلس المشهورة باسم كنيسة القيامة وكانوا يخرجون إليه من غرب أوربا باحتفال عظيم، وكان رئيس الجهة الديني يزود كلاً منهم بعصا ورداء من الصوف الخشن فيلبسه لوقته ، وكان لهم على طول طريقهم تكايا وأديرة يأوون إليها مدة سفرهم، وإذا وصل الحاج إلى بيت المقملس، يلتحف برداء يحمله معه ليكون له كفناً عند موته . فلما استولى السلجوقيون على بيت المقدس قلَّ حجاج الإفرنج إلى أورشليم وحولوا وجوههم إلى كنيسة القديس بطرس وبولـس في روما ، وفي تريف بجرمانيا ويزعمون أن بالأخيرة قميص المسيح الذي كان يلبسه . وقد بلغ عدد حجاجها سنة ١٨١٤ مليوناً ومائة ألف نفس من الإفرنج وهم يحجون أيضاً إلى كنيسة لورد ، في جنوب فرنسا بعد أن شاع في أوربـا أن السيدة من ماء ينبع قريباً منها يسمى باسمها ويعتقدون إلى اليوم بأن فيه شفاء للناس ويرسلون منه إلى جميع أقطار المسكونة للتبرك والاستشفاء. ولم تكثر حجاج بيست المقدس إلا بعد عمل السكة الحديدية إليها من يافا .

والعرب كانت تحج إلى الكعبة قبل الإسلام بنحو خمسة وعشرين قرناً لأنهم كانوا يعتقدون أنها بيت الله على ما كانوا عليه من اختلاف الآلهة وتعدد الديانات وتغاير المذاهب. وكانوا يقصدونها سنوياً للطواف بها من غير أن يدعيها لنفسه فريق منهم دون الآخرين، لأنها كانت عندهم بيتاً لله الذي هو إله العالمين. ورغماً من شيوع عبادة الأوثان في سواد قبائل العرب فإنه لم يرد عنهم أنهم عبدوا هيكل الكعبة. انتهى المراد من الرحلة الحجازية، ثم تطرق المؤلف إلى عبادة الأحجار واحترامها أيام الجاهلية أضربنا عن ذكرها هنا لعدم تعلقها بهذا الفصل.

## لباس الإحرارفي الحج والعسرة

يحرم على كل محرم ذكر بحج أو عمرة لبس ما يحيط بجميع بدنه أو بجزء منه ، سواء كان المحيط بخياطة أو بغير خياطة فإن لبس شيئاً من ذلك وجب عليه الفدية ، فيلبس المحرم إزاراً ورداءً من أي قماش كان والأبيض أفضل الألبسة ، والإزار هو : ما يستر نصفه الأسفل ، والرداء هو : ما يوضع على الكتفين فيكون هيئة المحرم كهيئة من هو داخل الحمامات بالفوطة ، ويقال لها المنشفة أو البشكير ، ولبس الإزار شائع في بلاد اليمن وفي بلاد السودان فغالبهم لا يلبس السروال ومتزرهم عبارة عن قطعة من القماش نحو مترين بدون خياطة يلفونها على نصفهم الأسفل من السرة إلى ما تحت الركبتين ، ومثلهم أهل حاوه وبعض الهند فهؤلاء أيضاً لا يلبسون السروال وإنما يلبسون إزاراً مخيطاً يسمونه "الفوطة" وهي مخيطة من الجانب كالكيس لكنها مفتوحة من الرأسين ، وهذه لا يصح بها الإحرام كما لا يخفي .

ولننقل هنا باختصار ما ذكره الأستاذ محمد لبيب البتنوني رحمه الله تعالى عن اللباس في كتابه "الرحلة الحجازية" منذ قديم الزمن فقد قال ما ملحصه:

كان الناس قديماً يصنعون ملابسهم من القطن أو الكتان أو جلود الحيوان بحال بسيطة جداً، والمصريون كانوا يستعملون في أول أمرهم المئزر ثم البرنس وهو قطعة من القماش تلقى على الأكتاف، وتربط بحزام وترسل إلى الركبتين في العامة أو إلى أسفل منها في الخاصة، حتى إذا ترقت الدولة في عمرانها أطالوا من ذلك البرنس إلى الكعبين ولبسوا من تحته قميصاً لا أكمام له أحذوه عن الأثيوبيين سكان أثيوبيا وهي مملكة قديمة حبشية، وكانوا في مبدأ أمرهم يلونون ملابسهم بلون واحد "أحضر أو أزرق أو أحمر" ثم انتهوا باستعمال كثير من الألوان في ثبابهم مع ما كانوا يوشون به دوائرها بالأشرطة المنقوشة.

أما الأشوريون فقد كانوا يشتملون بقطعة كبيرة من القماش ويمرون بها من تحت إبطهم الأيمن ويغطون بها الصدر ثم يرسلونها على الكتف الأيسر حيث يثبت طرفها إما بعقدة أو بمشبك، ثم غيروا هذا الزي بأن لبسوا قميصاً صغيراً ومن فوقه شيء يشبه العباءة ، والأعجام كانوا يزيدون على ذلك سراويل واسعة .

واليونان كانوا يلبسون رداء طويلاً واسعاً ويمرون به من تحت إبطهم الأيمن بعد أن يلفوا به وسطهم ثم يرسلونه على ظهرهم بعد أن يغطوا به كتفهم الآخر ثم صاروا يشملون به الجسم جميعه ، ذلك بأنهم كانوا يأتون بهذا الرداء الطويل ويربطون طرفيه ثم يدخلون ذراعهم الأيمن مع الرأس من فتحة ما بينهما بحيث تكون العقدة على الكتف الأيسر ثم يلف الجسم بباقي هذه الشملة ويسمونها شيون CHION كما تراه إلى اليوم في عرب البادية المصرية خصوصاً عرب المغرب، ولا شك في أنهم أخذوا هذا الزي من الرومانين أو القرطاجيين ولبث فيهم على بداوته إلى الآن ، وهذا الشكل منه صور كثيرة على الآثار الرومانية . وتوجد في كثير من المتاحف بعض تماثيل بلباسهم القديم .

وكان أبسط تلك الملابس شكلاً ونوعاً ملابس الأشوريين الذين هم إحوان الكلدانيين الذين خرج منهم سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام لأن كليهما من الجنس السامي، وعليه فلباس الإحرام كان هو هو بذاته ذلك اللباس البسيط الذي كان يلبسه إبراهيم عليه السلام حين أمر الله تعالى بالحج قائلاً: هواذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق في وما زالت هذه السنة قائمة في حج بيت الله إلى الآن.

وأما كونه أبيض فلأن لون البياض شعار الطهارة والنظافة وإلا فالغرض من الإحرام لبس غير المحيط مطلقاً إشارة إلى أن الإنسان خرج إلى ربه من زخارف الدنيا وما فيها إلى بساطة الوحود وبداوته، فهذا الزي يستوي فيه الصعلوك والملوك ويشترك فيه جميع الطوائف والأجناس، وبهذا الزي تقريباً يخرج الإنسان من الدنيا ويستقر في حوف القبر، ففي هذا الزي عبرة وحكمة لا تخفيان على ذوي الألباب. انتهى باحتصار من "الرحلة الحجازية".

# الحكمته في لباس الإحرام بالحج أن بالعسرة

قلنا الحج هو: قصد بيت الله الحرام لأداء مناسك الحج أو العمرة ، ومن أركان الحج والعمرة الإحرام مع نية الدخول فيهما أو في أحدهما ، حتى يعرف الحاج أو المعتمر بلباس إحرامه وهيئته وشكله من بين سائر الناس .

فإذا نظر الإنسان إلى هذا الحجيج الأعظم في جبل عرفات يوم الوقوف، يشبه جموعهم بيوم المحشر بعد بعث الناس من قبورهم، وقد اختلط الأمير بالفقير

والكبير بالصغير والعالم بالجاهل. فالحكمة من لباس الإحرام في النسك إذاً هو تشبيه هذا الحجيج. المجموعين في يوم الوقوف بعرفات، ببعث الأموات من قبورهم ليوم المحشر للحساب والجزاء فلباس الإحرام يكون للحجاج بمثابة الأكفان للأموات، فكما أن الأموات إذا كفنوا ووضعوا بجوار بعضهم في ساحة واحدة، لا يتميز بعضهم عن بعض ولا يعرف الأمير من الفقير، ولا الجاهل من العالم، ولا الصالح من الفاسق، كذلك يكون حكمة الإحرام في الحج حتى لا يتميز الرئيس من المرؤوس ولا التابع من المتبوع، ولا الأمير من الصغير، ولا السيد من العبد.

فإن الإنسان إذا نظر في يوم عرفة إلى هذا الحجيج الأعظم، فإنه يرى جميع الناس مجردين من ثيابهم العادية، وكلهم بشكل واحد وهيئة واحدة يرتدون الإزار والرداء، مكشوفي الرؤوس لا يلبسون في أرجلهم سوى نعال حفيفة، فلا يلبسون عمامة أو عقالاً على رؤوسهم ولا يلبسون ثياباً مخيطة من الحبة والقفطان، ولا من المشالح "العبايات" فوق الثياب، ولا من السراويل والبنطلونات، وإنما الجميع بلباس واحد وهيئة واحدة، ويدعون كلهم بلسان واحد لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، لبيك

فالحج بلباس الإحرام، وترك الطيب والنساء وأطايب الطعام، معناه التحرد من الدنيا وشهواتها، والتفرغ التام لعبادة الملك القدوس السلام، من أداء الفروض والسنن، والتلبية والتهليل والتسبيح والاستغفار للعزيز الغفار بصدق وإحلاص والالتحاء إلى الكبير المتعال بالدعاء والتضرع ولزوم باب بيته الحرام، مدة دوام نسك الحج. عسى أن يتقبل الله عز وجل منا هذا التضرع والدعاء في المشاعر العظام، لنسعد بذلك في الدارين بفضله ورحمته، إنه هو الغفور الرحيم.

فالحج إلى بيت الله الحرام، والوقوف بالمشاعر العظام، بهيئته المحصوصة وهي لباس الإحرام، هو شعار جميع المسلمين، ليتميزوا بهذا الركن الخامس العظيم عن أعداء الدين، وليتركوا بلباس الإحرام، جميع علامات التمييز الدنيوي وجميع المعاصي والآثام، والله عز وجل أكرم من أن يرد عباده الحجاج الكرام، الذين يقصدون بيت الله الحرام ويتوبون إلى التواب الرحيم، عند بيته الكريم بصدق وإخلاص خائبين صفر اليدين.

فا لله تبارك وتعالى هو أكرم الأكرمين وأرحــم الراحمـين لا إلـه إلا هــو العزيـز الغفار . ومما لا يخفى لدى أهل الدنيا أن الإنسان إذا أراد المثول بين يدي الملوك ، لا بد له أن يرتدي لباس التشريفة ، وهو ثياب خاصة للمشول بين أيديهم ، فلا يدخل على الملوك رجل رث الثياب سقيم الإهاب أشعث أغبر .

أما الوصول إلى بيت الله عز وجل والوقوف على بابه ، فله ثياب خاصة ، ثياب بسيطة لا تكليف فيها ولا تزيين ، ثياب يليق بداخل بلد الله الأمين ، ولباس صالح لمن يقف على عتبة باب بيت الله المطهر ، وبهيئة يخالف عادات الملوك ونظم أرباب الدولة ، بحيث تكون هذه الهيئة ميسورة للكبير والصغير والجليل والحقير ، لأنه لا يمنع أحد عن باب الواحد الأحد ، فإنه أرحم الراحمين عظيم الفضل واسع الإحسان .

فحكمة تجرد الإنسان من الثياب التي ألفها وارتدائه لباس الإحرام الأبيض عند دخوله بلد الله أو عند إرادة الحج أو العمرة ، هي التحرد من العادات الدنيوية ، والتشبه بحال الأموات الذين مضوا إلى لقاء ربهم ، والتفكر في البعث والنشور ، فإن ذلك مما يلين القلوب ويشرح الصدور ويقرب العبد من ربه ، حتى يعود بعد ذلك إلى العمل الصالح وما ينفعه في الدار الآخرة هيوم لا ينفع مال ولا بنون ﴿ الا من أتى الله بقلب سليم ﴾ .

وما أحلى لباس الإحرام على الحجاج وهم داخلون به مكة والمسجد الحرام وواقفون به في منى ومزدلفة وعرفات، يدعون الله تعالى وينادونه بلفظ "لبيك اللهم لبيك" وما أجمل هذا اللباس وهم على عرفات في صعيد واحد، لا فرق بين الصعلوك والوزير، ولا بين الغيني والفقير، ولا بين الكبير والصغير، ولا بين الأعمى والبصير، ولا بين العربي والأعجمي، ولا بين الأبيض والأسود، ولا بين العالم والجاهل.

اتحد الكل في الزي والشكل، كما اتحدوا في عبادة الحكم العدل، في هذا البلد الأمين، وفي هذه الصحراء الواسعة، امتثالاً لأمر الله وابتغاء مرضاته، فيتجلى الله تعالى على هذا الجمع الغفير من الأمة المحمدية بالرحمة والمغفرة والفضل والإحسان، وهو الغنى عن العالمين.

هذا هو الدين الإسلامي الحنيف، وهو الدين السمح المعقول المقبول اللطيف، كاما توغل الإنسان في معرفته والعلم بأحكامه، كلما قوي إيمانه واطمئن قلبه وإذاد حباً فيه ومعرفته بربه. فحكمة لباس الإحرام لدى المسلمين عند إرادة النسك، ترمي إلى الاتحاد في القول والعمل، وإلى ترك الفوارق البشرية حتى لا يزدري بعضهم بعضاً، وحتى يكونوا عباد الله إخوانا، وتشير إلى تذكر الآخرة ليعمل الإنسان لها ﴿يوم لا ينفع مال ولا بنون ﴿ إلا من أتى الله بقلب سليم﴾ .

فانظر رحمك الله إلى هذه الحكمة الجليلة اللطيفة المعقولة المقبولة ، ثم انظر إلى ما اخترعه في هذا العصر بعض الإفرنج المنبوذين الوقحين من تجردهم من اللباس بالكلية ، فتعروا تماماً كما ولدتهم أمهاتهم على زعم أن لا تكون هناك فوارق بين كافة البشر ، مع أنهم قد حعلوا بفعلهم هذا القبيح السمج فوارق كبيرة بينهم وبين كافة البشر ، فنبذهم الناس وامتنعوا من مخالطتهم ، حتى اضطروا إلى أن يتخذوا لهم مدينة خاصة يقيمون فيها ليل نهار حفاة عراة كالحيوانات البهم ، فهل هؤلاء يعلون من البشر ؟ - كلا والله - فإنهم كالأنعام بل هم أصل ، فقد انسلخوا من جميع الأديان كما انسلخوا من جميع العادات البشرية فلا حياء ولا مروءة ولا شهامة ، بل لقد حرمهم الله تعالى من متاع الدنيا وزينتها ، من الأكل النظيف والشرب السائغ اللطيف ، ومن الثياب الفاخرة ، والسرور والمقاعد الوثيرة ، والفرش الناعمة والزينات المتنوعة البهيجة ، ومن جميع ملذات الدنيا ومتاعها ، ما حرم الله كل ذلك عليهم ، ولكنهم بأنفسهم حرموا أنفسهم ، واختاروا عيشة الهمجية الحيوانية على العيشة المنيئة البشرية ، فهم محرومون من كل متعة في الدنيا والآخرة . وإليك ما جاء عنهم :

ذكرت "محلة المصور" بعدد (١٦٦٠) التي صدرت في القاهرة في ٢٦ ذي الحجة سنة ١٩٥٦ عن طائفة العراة الذين اتخذوا لحجة سنة ١٣٧٥ عن طائفة العراة الذين اتخذوا لهم مدينة خاصة، وقد تعروا حتى لا تكون فوارق بين البشر على زعمهم . ذكرت هذه المحلة تحت عنوان "الجمال بغير احترام" بقلم الأستاذ صالح حودت ما يأتى:

دخلتُ مرة إحدى مستعمرات العراة وأعترف -رغم أنني من أضعف الرجال أمام الجمال - أنني خرجت يومد وقد فطنت إلى حقيقة كبرى ، وهي أن أول شروط الجمال هو احترام المرأة الجميلة لجمالها وأدركت أن المرأة الجميلة ، حينما تتعرى أمام عيون الناس ، تفقد كل شروط الجمال ، وأولها الاحترام .

تذكرت هذه الحكاية حين قرأت أخيراً أن لأنصار مذهب العراة مستعمرة مساحتها خمسة وعشرين فداناً في ضاحية ويلاند، على مقربة من مدينة أونتاريو. وقد أعلنت جمعية العراة التي تشرف على شئون هذه المستعمرة أنها ستفتح أبوابها للجماهير لمدة ٢٤ ساعة، وقالت: إن غايتها من هذا العرض العام هي أن تثبت أن جميع الشعوب تستطيع أن تعيش في سلام... لأن الناس إذا تجردوا من ثيابهم، التي تحمل مظاهر التفرقة والاختلاف في الثروات والطبقات والجنسيات... أصبحوا جميعاً سواسية متشابهين لا يميز أحدهم على الآخر شيء.

ترى... ألم يجد هؤلاء الأمريكيين سبيلاً إلى محاولة إزالة الفوارق بين البشر إلا عن طريق جماعة فقدت كل شرائط الجمال وأولها الاحترام. انتهى من المجلة المذكورة.

نسأل الله السلامة والعافية من كل ما ينفر عن الخلق والخالق، والحمد الله الذي عافانا مما ابتلى به كثيراً من خلقه. اللهم ثبت قلوبنا على دينك واختم حياتنا بخير، ومتعنا بسمعنا وأبصارنا، وعقولنا وأفكارنا، ونور قلوبنا وبصائرنا، واشرح صدورنا وأفئدتنا، بفضلك ورحمتك يا أرحم الراحمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

# الأصنام التي كانت في الكعبة أيام الجاهلية

من عجيب أمر الله تعالى ، أن بيته الحرام ، كان ولم يزل مقدساً معظماً من قديم الزمن ، فلم يذكر قط في التاريخ ، أن أحداً من أهل الجاهلية كان يعبد الكعبة ، كانوا يحترمونها ويطوفون بها ، لكن لا يعبدونها قط ، وإنما كانوا يضعون فيها وفيما حولها أصنامهم ، التي يعبدونها من دون الله ، فلما كان يوم فتح مكة ، وقد أظهر الله الإسلام وأعلى كلمته ، أمر الله الكعبة من الأصنام ورميها وتكسيرها .

وإليك ما ذكره صاحب كتاب "تاريخ الخميس" عن كيفية رمي الأصنام وعددها ، فقال ما نصة :

وذكر ابن هشام أيضاً أن رسول الله فللله دخل البيت يـوم الفتح، فـرأى فيـه صور الملائكة وغيرهم، ورأى إبراهيم مصوراً في يده الأزلام يستقسم بها، فقال: قاتلهم الله حعلوا شيخنا يستقسم بالأزلام، ما شــأن إبراهيـم والأزلام ﴿ما كـان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين لله ثم أمر بتلك الصور كلها فطمست .

وفي الاكتفاء عن ابن عباس، قال: دخل رسول الله على مكة يوم الفتح على راحلته، فطاف عليها وحول البيت أصنام مشدودة بالرصاص، فجعل النبي على يشير بقضيب في يده إلى الأصنام وهو يقول: جاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقاً. فما أشار إلى صنم منها في وجهه إلا وقع ذلك الصنم لقفاه، ولا أشار لقفاه إلا وقع لوجهه حتى ما بقي منها صنم إلا وقع.

وفي رواية: يشير إلى الصنم، بقوس في يده، وهو آخذ بسيتها وهو يقول: حاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقاً، وقل حاء الحق وما يبدئ الباطل وما يعيد، فيقع الصنم لوجهه، وكان أعظمها هبل، وهو وحاه الكعبة حذاء مقام إبراهيم لاصقاً بها، وقال تميم بن أسد الخزاعى:

وفي الأصنام معتبر وعلم للن يرجو الثواب أو العقابا

وفي «المواهب اللدنية»: وكان حول البيت ثلاثمائة وستون صنماً، فكلما مرّ الله ... الخ، رواه البيهقي.

وفي رواية أبي نعيم: قد أوثقها الشياطين بالرصاص والنحاس.

وفي تفسير العلامة ابن النقيب المقدسي: أن الله تعالى أعلمه أنه قد أنحزه وعده بالنصر على أعدائه، وفتح له مكة، وأعلى كلمته ودينه، وأمر إذا دخل مكة أن يقول: جاء الحق وزهق الباطل، فصار المسلم ساقطاً، مع أنها الكعبة بمحجنه ويقول: جاء الحق وزهق الباطل، فيخر الصنم ساقطاً، مع أنها كلها كانت مثبتة بالحديد والرصاص، وكانت ثلاثمائة وستين صنماً بعدد أيام السنة.

قال ابن عباس: ولما نزلت الآية، يوم الفتح، قال حبريل عليه السلام لرسول الله عليه السلام لوسول الله عليه أو عنه أو ع

بطنه بمخصرته ، ويقول : حاء الحق وزهق الباطل ، فينكب الصنم لوحهه ، حتى القاها جميعاً ، وبقي صنم خزاعة فوق الكعبة ، وكان من قوارير أو صفر ، وقال : يا علي ، إرم به . فحمله -عليه السلام- حتى صعد ورمى به وكسره ، فحعل أهل مكة يتعجبون . انتهى كلام «المواهب اللدنية » .

وفي شواهد النبوة: سأل رسول الله على علياً، حين صعد منكبه: كيف تراك ؟ قال على: أراني كأن الحجب قد ارتفعت، ويخيل إلي أني لو شئت لنلت أفق السماء. فقال رسول الله على: طوبى لك تعمل للحق، وطوبى لي أحمل للحق، أو كما قال. انتهى.

قال: فصعدت البيت وكان عليه تمثال صفر أو نحاس وهو أكبر أصنامهم، وتنحى رسول الله، فقال لي: ألق صنمهم الأكبر، وكان موتداً على البيت بأوتام حديد إلى الأرض، فقال رسول الله على: إيه إيه عالجه، حاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقاً، فحعلت أزاوله أو قال أعالجه عن يمينه وعن شماله ومن بين يديه ومن خلفه، حتى إذا استكمنت منه، قال لي رسول الله: اقذف به، فقذفت به فتكسر كما تتكسر القوارير، ثم نزلت. وزاد الحاكم: فما صعدت حتى الساعة. ويروى أنه كان من قوارير، رواه الطبراني وقال: خرّجه أحمد، ورواه الزرندي والصالحاني.

ثم إن علياً أراد أن ينزل ، فألقى نفسه من صوب الميزاب ، تأدباً وشفقة على النبي في ، ولما وقع على الأرض تبسم، فسأله النبي في عن تبسمه ، قال: لأنبي القيت نفسي من هذا المكان الرفيع وما أصابني ألم ، قال: كيف يصيبك ألم وقد رفعك محمد وأنزلك جبريل ؟ انتهى من "تاريخ الخميس".

#### مشروعيت الأذان وكينين

بمناسبة ما ذكرنا عن مبدأ المساجد والمآذن والمحاريب، يستحسن أن نذكر هنا مشروعية الأذان ومبدئه فنقول وبا لله التوفيق:

شرع الأذان في السنة الأولى من الهجرة وقيل في الثانية ، والأذان والإقامة من خصائص هذه الأمة الكريمة المرحومة ، وللمؤذن ثواب كثير وأجر كبير ، كيف لا وهو يدعو الناس لإقامة الصلوات ويدلهم على الخير ، قال الله المؤذنون أطول الناس أعناقاً يوم القيامة » رواه مسلم . وقال: «لا يسمع مدى صوت المؤذن حن ولا إنس ولا شيء إلا شهد له يوم القيامة » رواه البخاري . وقال: «إذا نودي للصلاة أدبر الشيطان وله ضراط حتى لا يسمع التأذين » رواه البخاري ومسلم.

جاء في كتاب «نور اليقين» للأستاذ محمد الخضري –رحمه الله تعــالى– عـن بدء الأذان ما يأتي:

"... ومتى حان وقت الصلاة فلا بدّ من عمل ينبّه الغافل، ويذكر الساهي، حتى يكون الاجتماع عاماً، فأتمر النبي عليه الصلاة والسلام مع الصحابة فيما يفعل لذلك، فقال بعضهم: نرفع راية إذا حان وقت الصلاة ليراها الناس. فلم يرضوا بذلك لأنها لا تفيد النائم ولا الغافل، وقال الآخرون: نشعل ناراً على مرتفع من الهضاب فلم يقبل أيضاً، وأشار آحرون ببوق، وهو ما كانت اليهود تستعمله لصلواتهم. فكرهه رسول الله على الأنه لم يكن يحبب تقليد اليهود في عمل ما، وأشار بعضهم بالناقوس، وهو ما يستعمله النصارى، فكرهه الرسول أيضاً، وأشار بعضهم بالناقوس، وهو ما يستعمله النصارى، فكرهه الرسول أيضاً، وأشار بعضهم بالناقوس، وهو ما يستعمله النصارى، فكرهه الرسول أيضاً، وأشار بعضهم بالناد، فقوم بعض الناس إذا حانت الصلاة وينادي بها، فقبل هذا الرأي.

وكان أحد المنادين عبدا لله بن زيد الأنصاري، فبينما هو بين النائم واليقظان، إذ عرض له شخص وقال: ألا أعلمك كلمات تقولها عند النداء بالصلاة ؟ قال: بلى، فقال له: قل الله أكبر الله أكبر مرتين، وتشهد مرتين، ثم قل حي على الصلاة مرتين، حي على الفلاح مرتين، ثم كبّر ربّك مرتين، ثم قل لا إله إلا الله. فلما استيقظ توجّه إلى النبي في وأخبر خبر رؤياه، فقال: إنها لرؤيا حق، ثم قال له: لقن ذلك بلالاً، فإنه أندى صوتاً منك. وبينما بلال يؤذن، إذ جاء عمر يجرّ رداءه، فقال: والله لقد رأيت مثله يا رسول الله، وكان بلال أحد مؤذنيه

بالمدينة والآخر عبدا لله بن أم مكتوم ، وكان بلال يقول في أذان الصبح ، بعد حــي على الفلاح ، الصلاة خير من النوم مرتين، وأقره الرسول على ذلك".

انتهى المراد من «نور اليقين».

وفي "تاريخ الخميس": وفي هذه السنة -أي في السنة الأولى من الهجرة-شرع الأذان ، قال ابن المنذر: إن النبي الله كمان يصلي بغير أذان، منذ فرضت الصلاة بمكة إلى أن هاجر إلى المدينة ، وكان الناس بها كما في السير وغيرها إنما يجتمعون إلى الصلاة لتحيّن مواقيتها من غير دعوة . انتهى.

# أذان بلال فوق الكعبة يومرفع مكة

قال الإمام الأزرقي في تاريخه: حدثنا أبو الوليد، قـال: حدثني جـدي، قـال: حدثنا عبدالجبار بن الورد المكي ، عن ابن أبي مليكة ، قال: لما كان يوم الفتح رقي بلال فأذن على ظهر الكعبة ، فقال بعض الناس يا عباد الله أله ذا العبـد الأسـود أنّ يؤذن على ظهر الكعبة، فقال بعضهم: إن يسخط الله عليه هذا الأمر يغيره فأنزل الله عز وجل: ﴿يَا أَيُهَا النَّاسِ إِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكُرُ وَأَنْتَى﴾ الآية. وأخبرني حدي، عن محمد بن إدريس الشافعي، عن الواقدي عن أشياحه، قالوا: جاءت الظهر يوم الفتح، فأمر رسول الله ﷺ بلالاً أن يؤذن بالظهر فـوق ظهـر الكعبـة، وقريش فوق رؤوس الجبال، وقد فرّ وجوههم، وتغيبوا خوفاً أن يقتلوا، فمنهم من يطلب الأمان ومنهم من قد أومن، فلما أذَّن بـلال رفع صوته كأشـد مـا يكـون، قال: فلما قال: أشهد أن محمداً رسول الله، تقول حويرية بنت أبي جهل قد لعمري رفع لك ذكرك، أما الصلاة فسنصلى، ووا لله ما نحب من قتل الأحبة أبدًا، ولقد جاء إلى أبي الذي كان جاء إلى محمد من النبوة فردها و لم يرد خلاف قومه . وقال حالد بن أسيد: الحمد لله الذي أكرم أبي فلم يسمع بهذا اليوم. وكان أسـيد ماتِ قبل الفتح بيوم ، وقال الحارث بن هشام : واثكلاه، ليتـني مـت قبـل أن أسمـع بلالاً ينهق فوقّ الكعبة. وقال الحكم بن أبي العاص : هذا وا لله الحـــدث الجليــل أنّ يصيح عبد بني جمح ينهق على بنية أبي طلحة. وقال سهيل بن عمرو: إن كان هذا سخطاً لله فسيغيره الله. وقال أبو سفيان بن حرب: أما أنا فـلا أقـول شـيئاً، لـو قلت شيئاً لأخبرته هذه الحصاة. فأتى جبريل عليه السلام رسول الله ﷺ فأحبره خبرهم، فأقبل حتى وقف عليهم، فقال: أما أنت يا فلان فقلت كذا، وأما أنت يا

فلان فقلت كذا، وأما أنت يا فلان فقلت كذا، فقال أبو سفيان: أما أنا يا رسول الله فما قلت شيئًا، فضحك رسول الله ﷺ، قال أبو الوليد: وكان بلال لأيتام من بني السباق ابن عبد الدار، أوصى به أبوهم إلى أمية بن خلف الجمحي، وأمية الذي كان يعذبه، وكان اسم أخيه كحيل بن رباح. انتهى من الأزرقي.

# أذان بلال بعد موت النبي

حاء في «تاريخ الخميس» ما نصه: قال إبراهيم التيمــيّ: لما تــوفي رســول الله ﷺ اذن بلال ورسُول الله ﷺ لم يقبر ، فكان إذا قـال ، أشـهد أن محمـداً رسـول ا لله ، انتحب الناس في المسجد ، فلما دفن قال له أبــو بكــر : أذن. قــال: إن كنــت إنما أعتقتني لأن أكون معك، فسبيلي ذلك، وإنْ كنت إنما أعتقتني لله فخلني ومـن أعتقتني له. قال : ما أعتقتك إلا لله . قال : فــإنـي لا أؤذن لأحــد بعــد رســول الله ﷺ . قال: فذلك إليك. قال: فأقام حتى خرجت بعوث الشمام ، فخرج معهم ، حتى انتهى إليها. وعن سعيد بن المسيب، قال: لما كانت خلافة أبي بكر تجهز بلال ليخرج إلى الشام. فقال له أبو بكر: ما كنت أراك يا بلال تدعنـًا على هـ فـه الحال، فلو أقمت معنا فأعنتنا؟ قـال: إن كنـت إنمـا أعتقتـني لله عـز وحـل فدعـني أذهب إليه، وإن كنت إنما أعتقتني لنفسك، فاحبسني عندك. فـأذن لـه فحـرج إلى الشام فمات بها. وقد اختلف أهل السير أين مات . قال بعضهم : بدمشق، وقال بعضهم: بحلب سنة عشرين، وقيل: سنة ثمان عشرة وهو ابن بضع وستين سنة. وفي «المنتقى»: قال أبو بكر لبلال: أعتقتك، وكنت مؤذناً لرسول الله ﷺ، وبيدك أرزاق رسله ووفوده، فكن مؤذنًا لي ، كما كنت لرسول الله ﷺ وكن خازناً لي ، كما كنت خازناً له. فقال لـه . يـا أبـا بكـر صدقت، كنـت مملوكـك فاعتقتني، فإن كنت أعتقتني لتأخذ منفعتي في الدنيا ، فخلمني أخدمك. وإن كنت أعتقتني لتأخذ الثواب من الرب، فخلني والرب. فبكي أبو بكر، وقال: أعتقتك لآخذ الثواب من المولى ، فلا أعجلها في الدنيا. فحرج بالال إلى الشام ، فمكث زمانًا فرأى النبي عِلَمَّ في المنام، فقال له: يا بلال حفوتنًا ، وحرحـت من حوارنـا، فاقصد إلى زيارتنا. فانتبه بلال وقصد المدينة، وذلك بقرب موت فاطمة. فلما انتهى إلى المدينة ، تلقاه الناس، فأخبر بموت فاطمة، فصاح، وقال: بضعة النبي. مـــا أسرع ما لقيت بالنبي عِلَيْهُ. وقالوا له: اصعد فأذن. فقال: لا أفعل بعدما أذنت

لمحمد على . فألحوا عليه فصعد ، فاجتمع أهل المدينة ، رجالهم ونساؤهم وصغارهم وكبارهم ، وقالوا : هذا بلال ، مؤذن رسول الله على ، يريد أن يؤذن لنسمع إلى أذانه . فلما قال : الله أكبر الله أكبر ، صاحوا وبكوا جميعاً ، فلما قال : أشهد أن لا إله إلا الله ضجوا جميعاً ، فلما قال : أشهد أن محمداً رسول الله ، لم يبق في المدينة ذو روح إلا بكى وصاح ، وخرجت العذارى والأبكار من خدورهن يكين، وصار كيوم موت رسول الله على حتى فرغ من أذانه ، فقال : أبشركم أنه لا تمس النار عيناً بكت على النبي محمد على النبي محمد الله السام ، وكان يرجع في كل سنة مرة ، فينادي بالأذان إلى أن مات . انتهى من «تاريخ الخميس».

فانظر رحمك الله تعالى ، إلى حب الصحابة رضي الله تعالى عنهم، لرسول الله على الله على مسلم تسليماً الله على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه وذريته وسلم تسليماً كثيراً، وأعطه الوسيلة والفضيلة والدرجة الرفيعة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته إنك لا تخلف الميعاد، واحزه عنا أفضل ما حازيت نبياً عن قومه ورسولاً عن أمته آمين.

### على المؤذنين لرسول أله

جاء في «تاريخ الخميس» في الجزء الثاني، عن عدد المؤذنين لرسول الله على ما نصه: وأما مؤذنوه ، عليه الصلاة والسلام، فأربعة: اثنان بالمدينة : بلال بن رباح واسم أمه حمامة ، وهو مولى أبي بكر الصديق، وهو أول من أذن لرسول الله في ولم يؤذن بعده لأحد من الخلفاء، إلا أن عمر ، لما قدم من الشام حين فتحها، أذن بلال، فتذكر الناس النبي في . قال أسلم ، مولى عمر: فلم أر باكياً أكثر من يومئذ . وتوفي بلال سنة سبع عشرة أو ممان عشرة أو عشرين بداريا، باب كيسان، وله بضع وستون سنة . وقيل دفن بحلب وقيل بدمشق.

وعمرو بن أم مكتوم القرشي الأعمى، وفي «معالم التنزيل» اسمه عبدا لله بن شريح بن مالك بن ربيعة الفهري من بني عامر بن لؤي، وكذا في «الكشاف» وزاد فيه أم مكتوم أم أبيه، هاجر إلى المدينة قبل النبي ﷺ، وسيجيء موت بـلال وابن أم مكتوم في الفصل الثاني، في الخاتمة، في خلافة عمر بن الخطاب.

وأذن له عليه السلام بقباء سعد بن عائذ، أو ابــن عبدالرحمــن المعــروف بســعد القرظي وبالقرظي مولى عمار، بقي إلى ولاية الحجاج، وذلك سنة أربع وسبعين. وبمكة أبو محذورة واسمه أوس الجمحي المكي- أبوه مِعْيَر- بكسر الميسم وسكون العين المهملة وفتح التحتية ، مات بمكة سنة تسع وخمسين، وقيل تأحر بعد ذلك.

وكان أبو محذورة منهم، يرجع الأذان، ويثني الإقامة، وبلالاً لا يرجع ويفرد الإقامة، فأحذ الشافعي بإقامة بلال، وأهل مكة أخذوا بأذان أبي محذورة وإقامة بلال، وأحذ أبو حنيفة وأهل العراق بأذان بلال وإقامة أبي محذورة، وأحذ أحمد وأهل المدينة بأذان بلال وإقامته، وحالفهم مالك في موضعين: إعادة التكبير وتشية لفظ الإقامة. انتهى كل ذلك من «تاريخ الخميس».

جاء في «تاريخ الخميس»: وفي الصفوة عن قاسم بن عبدالرحمن : أول من أذن بلال بن رباح، مولى أبي بكر، واسم أمه حمامة، أسلم قديماً، فعذبه قومه، وحعلوا يقولون له: ربك اللات والعزى. وهو يقول : أحَد أحَد . فأتى عليه أبو بكر، فاشتراه بسبع أواق، وقيل بخمس، وقيل بغلام أسود، فأعتقه فشهد بدراً وأحداً والمشاهد كلها مع رسول الله ، وهو أول من أذن لرسول الله الله وكان يوذن له حضراً وسفراً، وكان خازنه على بيت ماله .

ثم حاء فيه بعد سطر: قال محمد بن إسحاق: كان أمية بن خلف يخرج بــلالاً إذا حميت الظهيرة في بطحاء مكة، ثم يأمر بالصحرة العظيمة فتوضع على صدره، ثم يقول له: لا تزال هكذا حتى تموت أو تكفر بمحمد وتعبد اللات والعزى. فيقول بلال، وهو على ذلك: أحد أحد. ومر أبو بكر يوماً على أمية بن خلف، وهو يعذب بلالاً، فقال لأمية: ألا تتقي الله عز وجل في هذا المسكين، حتى متى؟ فقال: أنت أفسدته فأنقذه مما ترى. فقال أبو بكر: أفعل، عندي غلام أسود، أجلد منه وأقوى على دينك، أعطيكه به. قال أمية: قد قبلت. قال: هو لك. فأعطاه أبو بكر غلامه ذلك وأخذ بلالاً.

وجاء أيضاً في كتاب «التراتيب الإدارية» في صحيفة ٧٤، من الجـزء الأول، عن عدد المؤذنين لرسول الله ﷺ ما نصه:

في صحيح مسلم، كان لرسول الله الله الله على مؤذنان، بلال وابن أم مكتوم. وقال عياض يعني في وقت واحد. وإلا فقد كان لـه عليه السلام غيرهما، أذن لـه أبـو محذورة في مكة، ورتبه لأذانه، وسعد القرظ، أذن بقباء ثلاث مرات، ولكن هذان لازما الأذان بالمدينة. وقلت: وفي مختصر ابن يونس الفقهي: قال ابن حبيب: وقد

أذن للنبي ﷺ أربعة: بلال وأبو محذورة وابن أم مكتوم وسعد القـرظ اهــ بواسطة أبي الحسن على المدونة. وفي «السيرة الحلبية» وأذَّن بين يديه على زياد بسن الحارث الصدائي وعبد العزيز بن الأصمّ أذن بين يديه مرة واحدة. قلت: عدّ عبدالعزيز بن الأصم من جملة مؤذنيه فيه ما فيه، وإن وقع لجماعة من المتأخرين، وأصله ما في مسند الحارث بن أبي أسامة، عن ابن عمر : كان للنبي ﷺ مؤذنـان : أحدهما بلال والآخر عبد العزيز بن الأصم، ولكن قال في «الإصابة»: هو غريب حداً ، وفيه موسى بن عبيد ضعيف، ثم ظهرت لي علته، وهو أن أبا قرّة موسى بن طارق أخرج مثله، وزاد: وكان بلال يؤذّن بليل يوقظ النائم، وكان ابن أم مكتوم يتوحى الفحر فلا يخطه، فظهر من هذه الرواية أن عبد العزيز اسم ابـن أم مكتـوم، والمشهور في اسمه عمرو، وقيل عبدا لله بن قيس بن زائدة بن الأصم، فــالأصم حــد أبيه، نسب إليه في هذه الرواية. وفي «شرح أنموذج اللبيب» للشمس محمد الرضي المصري المالكي، روى أصحاب السنن: أن مؤذنيه عليه السلام كان عددهم أربعة. وعدهم في «نور النبراس» كذلك أربعة، ثم قال: وزيد عليهم أيضاً اثنان، فصاروا ستة . والأربعة: بلال وعبدا لله ابن أم مكتوم وسعد القرظ وأبو محـنـورة أوس، والاثنان زياد بن الحارث الصدائي فإنه أذن مرة وأقمام في صلاة الصبح، وكمان بلال غائباً، فأراد أن يقيم، فقال عليه السلام إن أحما صداء أذَّن. من أذن فليقم. والسادس عبد العزيز بن الأصمُّ أذَّن مرةً. اهـ ما نقله .

قال بعضهم: كان المؤذنون في زمانه عليه السلام مؤذنين بلال وابسن أم مكتوم. فلما كان زمن عثمان جعلهم أربعة، وزاد الناس بعده، وروي، لما مات عليه السلام ترك بلال الأذان، ولحق بالشام، ولم يؤذن لأحد بعده، عليه السلام، وروي أنه كان يأتي كل عام المدينة لزيارته، عليه الصلاة والسلام، لما أن عاتبه، عليه الصلاة السلام، في المنام. وقال له: أنت جفوتنا يا بلال، لم لا تزورنا؟ ولما أن ذهب بلال إلى الشام، أتى بسعد القرظ. كان يؤذن بقباء، ثم صار يؤذن بمسجده، عليه الصلاة والسلام، اهد راجع بقيته فيه.

(فائدة) أخرج ابن سعد وابن أبي شيبة، عن القاسم بن عبدالرحمن: أول من أذّن، في الإسلام، بلال. وأخرجه أبو الشيخ، عن ابن عباس، وزاد: أول من أقمام عبدا لله بن زيد.

وانظر خير البشر بأذان حير البشر.

وفي «خطط المقريزي»: قال الواقدي: كان بلال يقف على باب رسول الله قلل ، يعني بعد الأذان ، فيقول: السلام عليك يـا رسول الله . وربمـا قـال السلام عليك، بأبي أنت وأمي، يا رسـول الله، حي على الصلاة ، حي على الصلاة ، السلام عليك يا رسول الله .

قال البلاذري: وقال غيره: كان يقول: السلام عليك يـا رسـول الله ورحمـة الله وبركاته، حي على الصلاة ، حي على الفلاح، الصلاة يا رسول الله. فلما ولي أبو بكر الخلافة، كان سعد القرط يقف على بابه، فيقول: السلام عليك يـا خليفـة رسول الله ورحمة الله وبركاته، حي على الصلاة ، حي على الفـلاح، الصـلاة يـا خليفة رسول الله .

قلت: ظفرت بمؤذن سابع له عليه السلام، وهو ثوبان، فقد أخرج عبد الرزاق في مصنفه، عن ثوبان مولى النبي قلل قال: أذّنت مرة، فدخلت على النبي فقلت: قد أذّنت يا رسول فقال: لا تؤذّن حتى تصبح. ثم حته أيضاً فقلت: قد أذنت. فقال: لا تؤذن حتى ترى الفحر، ثم حته الثالثة، فقلت: قد أذنت. فقال: لا تؤذن حتى تراه هكذا، وجمع بين يديه ثم فرقهما، انظر «كنز العمال» فهذا مؤذن سابع له عليه السلام وقد ظفرت بمؤذن ثامن في "خطط المقريزي" جاء أن عثمان بن عفان كان يؤذن بين يدي رسول الله على عند المنبر. الهد منها ص٤٦ من الجزء الرابع طبع مصر سنة ١٣٢٦.

ولم أر من ذكر عثمان ولا ثوبان المذكور في المؤذنين، فإن معظم الأئمة اقتصر على أربعة، ومنهم من عدهم خمسة، وهو المشهور لدى المتأخرين. وأما عدهم سبعة أو ثمانية، كما ذكرنا، فلم أسبق إليه والحمد الله. وقد نظم أسماء خمسة دون عبد العزيز بن الأصم البرماوي، فقال كما في حاشية الرهوني على الزرقاني:

لخير الورى خمس من الغر أذنوا بلال ندى الصوت بدءً يعين وعمرو الذي أم لمكتوم أمه وبالقرظ أذكر سعدهم إذ يسين وأوس أبسو محدورة وبمكسة زياد الصداء نحل حارث يعلن ونظمهم الشيخ التاودي ابن سودة أيضاً فقال:

عمرو بالل وأبو محنورة سعد زياد خمسة مذكورة قد أذنوا جميعهم للمصطفى نالوا بذلك رتبة وشرفا

«تنبيه»: أبو محذورة أمره المصطفى عليه الصلاة والسلام بالأذان بمكة عند منصرفه من حنين، فلم يزل يؤذن فيها، وبقي الأذان بمكة في نسل أبي محذورة وأولاده، قرناً بعد قرن، إلى زمن الشافعي. انظر ترجمته في تهذيب النووي. انتهى كل ذلك من كتاب «التراتيب الإدارية».

## قسبن الصوت بالأذان

كما يسن تحسين الصوت في قراءة القرآن، يسن تحسينه في الأذان، لأن الصوت الحسن يحرك القلوب، ويوقظ النفس عن غفلتها، ويطرد الملل والسآمة عن الفؤاد. ونحن في هذه الأزمان الأخيرة أحوج ما نكون إلى ما يدفعنا إلى العمل، فالصوت الحسن في قراءة القرآن أو النداء بالأذان أو إلقاء الخطب والمواعظ والتدريس، له مفعول كبير جداً في إيقاظ النفوس وتنشئيط الهمم، وكما يوجد أنكر الأصوات يوجد أرق الأصوات. وهذا رسول الله من لما أخيره عبدا لله بن زيد الأنصاري، أن شخصاً علمه بين اليقظة والمنام كلمات الأذان، قال له: لقن ذلك بلالاً فإنه أندى صوتاً منك كما تقدم بيانه.

روى مسلم عن أبي موسى الأشعري، أن رسول الله على قال له: «يا أبا موسى لو رأيتني وأنا أستمع لقراءتك البارحة ؟ فقال: أما والله ، لو أعلم أنك تستمع قراءتي لحبرتها لك تحبيرا » وفيه قال عليه الصلاة والسلام: «لقد أوتي مزماراً من مزامير آل داود » وروى الزهري عن أبي سلمة «كان عمر إذا رأى أبا موسى ، قال: ذكرنا ربنا يا أبا موسى ، فيقرأ عنده ».

وجاء في الصحيحين، أن رسول الله ﷺ، قال: ما أذن الله لشيء ما أذن لنبي يتغنى بالقرآن. رواه أبو هريرة رضي الله تعالىً عنه.

قال شيخنا العلامة المحدّث الشيخ محمد حبيب الله الشنقيطي، رحمه الله تعالى، في شرحه لكتاب «زاد المسلم فيما اتفق عليه البخاري ومسلم» عند هذا الحديث ما ملخّصه:

(تنبيه) يستحب تحسين الصوت بقراءة القرآن، دون تكلف، وحكى النووي الإجماع عليه لكونه أوقع في القلب، وأشد تأثيراً، وأرق لسامعه، فإن لم يكن القارئ حسن الصوت، فليحسنه ما استطاع، هذا إذا لم يخرج عن التجويد المعتبر عند أهل القراءات، فإن خرج عنه، لم يف تحسين الصوت، بسبب قبح الأداء،

فحكم القراءة بالتلحين أي التطريب، الكراهة عندنا معشر المالكية، كما أشار له خليل في مختصره، بقوله عاطفاً على المكروهات، وقراءة بتلحين أي تطريب صوت لا يخرج عن حد القراءة، فإن خرج عن حدها حرم اتفاقاً.

قال الأَنبي: تحسين الصوت به غير قراءته بالألحــان ، فتحسـين الصـوت تزيينـه بالترتيل والجهر.

قال القاضي عياض: لم يختلف في أن تحسين الصوت بالقراءة مندوب إليه، والأحاديث في ذلك محمولة على التحزين والتشويق.

واختلف في الترجيع وقراءته بالألحان ، فكرهه مالك والأكثر لأنه خارج عن ما وضع له القرآن من الحشية والحشوع، وأحازه أبو حنيفة وجمع من السلف، والأحاديث في ذلك، لأنه لا يزيد النفس رقة وحسن توقع، وقاله الشافعي في التحزين. اهـ.

قال النووي في «الروضة»: وأما القراءة بالألحان، فقال الشافعي في «المختصر»: لا بأس بها، وفي رواية مكروهة، قال جمهور الأصحاب: ليست على قولين، بل المكروه أن يفرط في المد، وفي إشباع الحركات، حتى يتولد من الفتحة ألف ومن الضمة واو ومن الكسرة ياء أو يدغم في غير موضع الإدغام، فإن لم ينته إلى هذا الحد فلا كراهة، فإذا أفرط على الوجه المذكور، فهو حرام يفسق به القارئ، ويأثم به المستمع، لأنه عَدَلَ به عن نهجه القويم، كما قاله النووي، وغيره، وقالوا: إنه هو مراد الشافعي.

ونحن نقول: إن كل ما ذكره الأئمة الأجلاء والعلماء الفضلاء، رحمهم الله تعالى، في معنى مثل هذا الحديث المتقدم في حكم قراءة القرآن بالصوت الجميل الحسن، يمكن معرفته وعلمه والإحاطة به بالقارئ والسامع اللذين لهما ذوق حسن ودين وورع ليحكما بالعدل والاعتدال، ويميّزا بين الصوت الحسن الجميل بطبيعته، وبين التغني بالقرآن غناء، فهذا له حكم وذاك له حكم، وفي الحديث الصحيح الحلال بين والحرام بيّن وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمها كثير من الناس... إلخ».

ومما لا يختلف فيه الاثنان: أن كل إنسان خلقه الله بصفة وهيئة خاصة حتى لا يشتبه زيد بعمر «وحلّ من لا شبيه له سبحانه وتعالى» فكل إنسان خلقه الله إما جميلاً وإما قبيحاً، وحعل صوته كذلك إما حسناً حذاباً وإما قبيحاً، وحعل صوته كذلك إما حسناً حذاباً وإما قبيحاً، نظراً، ثم القبح والجمال يتفاوتان في الدرجات والكيفية، فالصوت الحسن الرنّان، بطبيعة

الخلقة، يزداد حسناً وجاذبية، كلما ازداد صاحبه من العلم والمعرفة وحفظ أصول التجويد والقراءات، فعليه لا يمكن أن ننكر القراءة بكل صوت حسن جميل، ونقبل الصوت الخالي من التأثير في النفوس.

وكما خصّ الله عز وجل البشر بالوجه الحسن أو القبيح وبالصوت الحسن أو المنكر خصّ كل جنس منهم بصوت ونغم مخالف للأجناس الأخر ، فمشـلاً ، قـراءة القرآن في الإذاعة بالراديو من الجنس المصرى يكون بصوت وترتيب، غير قراءته من الجنس العراقي أو الجنس المغربي أو الجنس التكروني -السوداني- أو الجنس اليمني، أو الجنس الشنقيطي أو أي حنس من الأجناس الإسلامية الذين يتكلمون باللغة العربية فقط. وهؤلاء كلهم طبعاً تكون قراءتهم غير قراءة الأعجام كالفرس والأفغان والتركستان والهندستان ونحوهم. فكيل جنس من النوعين «العربي والأعجمي» قراءته للقرآن غير قراءة الآخر، وصوته وألحان غير صوت وألحان الآخر، وأن كل حنس منهم لا بد وأن تكون مخارج حروف القرآن غير مخارج الآخر ولو بشيء قليل، وأن كل جنس من هؤلاء الأجناس إذا قبراً القرآن بصوته الطبيعي، فلا بد من حدوث بعض تغيير عن قواعد علم التجويد المعروفة، لدى علماء الحجاز ومصر وغيرهم، بحكم الاضطرار والخلقة الأصلية. فهل نحكم على كل من حسّن صوته بالقراءة أنه خرج عن القواعد، ونحكم على صفة قراءته إما بالحرمة أو الكراهة أو غير ذلك - كـلا والله - وهـل لا يختـار شــريعتنا الغـراء إلا الصوت الخالي والخاوي من التأثيرات المرغبة، في الاستماع، والمحردة من كل حاذبية، تحذب النفوس وتوقظ القلوب وتشرح الصدور -كلا والله- كما أن شريعتنا السماوية السمحاء لا تفضل القراءة السي اتخذت للهو والتلذذ النفساني فقط، ولكن خير الأمور الوسط لا إفراط ولا تفريط.

خير الأمور الوسط الوسيط. وشرّها الإفراط والتفريط

ونرى أن القسراءة المصرية ، في الإذاعة والراديو الآن ، في عصرنـا هـذا، خـير القراءات ، وأحسنها صوتاً، وأجملها وقعاً في النفوس، وأشرحها للصدور وأبسـطها للأرواح.

وكل ما يقال عن صفة قراءة القرآن الكريم بالصوت الحسن يقال أيضاً عن الأذان للصلوات الخمس بالصوت الحسن، لما لذلك من التأثير البليغ في القلوب، وهذا رسول الله على لما أخبره عبدا لله بن زيد الأنصاري أن شخصاً علمه بين

اليقظة والمنام كلمات الأذان ، قال له لقن ذلك بلالاً فإنه أندى صوتاً منك . كما تقدم بيانه .

قال الإمام النووي في «كتاب الأذكار»: (فصل): ويستحب ترتيل الأذان ورفع الصوت به، ويستحب إدراج الإقامة ويكون صوتها أخفض من الأذان، ويستحب أن يكون المؤذن حسن الصوت ثقة مأموناً خبيراً بالوقت متبرعاً. انتهى منه.

ومما يناسب هذا المبحث ، أن عبدا لله ذا البحادين المزني، رضي الله تعالى عنه، كان رجلاً صيتاً . وكان يقوم في المسجد فيرفع صوته بالقرآن ، فقال عمر: يا رسول الله ، ألا تسمع إلى هذا الأعرابي يرفع صوته بالقرآن فيمنع الناس من القراءة ؟ فقال : دعه يا عمر ، فإنه خرج مهاجراً إلى الله وإلى رسوله.

وخبر إسلام وموت عبدا لله ذي البحادين مذكور في «تاريخ الخميس» وفي غيره، فإنه لما مات ، نزل رسول الله في خفرته، وأبو بكر وعمر يدليانه إليه، وهو يقول: أدليا إلي أخاكما، فلما هيأه لشقه ووضعه في اللحد قال: اللهم إني قد أمسيت راضياً عنه فارض عنه. يقول عبدا لله بن مسعود: يا ليتني كنت أنا صاحب هذه الحفرة.

والبحاد على وزن كتاب الكساء الغليظ الجافي. انتهى.

## الأذان الشعي

هذا العنوان أي -الأذان الشرعي- أحذناه من «بحلة الاثنين» الآتية ، وفيها المقالة المذكورة وليس هنا أذان شرعي وغير شرعي، فالأذان بمعناه وكلماته المعروفة واحد، ليس فارق فيه إلا باختلاف أصوات المؤذنين بالتحسين وغيره، وفي جميع العالم الإسلامي، لا تتغير كلمات الأذان ولا تتبدل مطلقاً، فإن حصل فيه تغيير بزيادة أو نقص في كلماته فلا يسمى أذاناً شرعياً.

وإليك ما ذكرته «بحلمة الاثنين»، التي تصدر بمصر، وهمذه المقالمة كانت بعنوان (الأذان الشرعي)، ومع الأسف، أننا لم نعثر على غلاف المجلة، حتى نكتب تاريخها، ورقم عددها، وليس ذلك بمهم، والمقصود نفس المقالة المنشورة، وإليك نصها:

قضيت ثلاثة أيام في قرية، استمتعت فيها، بالفجر الباسم، ولم تكن تعليمات وزارة الأوقاف، عن الأذان الشرعي، قد وصلت إلى مؤذن القرية، ولهذا كان لا يزال صوته الشادي يتسلل، من نافذة غرفة النوم، وهو يعلن للمؤمنين: (الصلاة خير من النوم) وكانت أذني تتفتح لهذا الصوت الصدّاح، وهو يسري في سكون الليل، يحمل معه إلى قلبي الخشوع، وخشية الله.

قارنت هذا الأذان بالأذان الذي أمر به اليوم ، فآمنت أن ترتيل الصلوات، في جميع الأديان ، لم يكن عبثاً. إن التلاوة تنفذ إلى الأذان، وأما المترتيل ، بالصوت الحسن ، فينفذ إلى القلب ، وشتان بين أن تؤمن بسمعك ، وبين أن تؤمن بقلبك...

وقد ذكرني هذا برجل انكليزي التقيت به في إنجلترا في سنة (١٩٥٠) خمسين وتسعمائة وألف ميلادية ، وقدم نفسه لي، على أنه مسلم، وحملين إثم الظن على التفكير في أنه أسلم هو وزوجته ولكنه قطع على الاسترسال في هذا الإثم، لأنه أعلمين أنه أسلم هو وزوجته وولداه وبنته... فقلت في نفسي: لعل قسم المخابرات أخرجه من دينه ليكون عيناً من عيونه، على الأمم العربية أو رؤساء المسلمين، ورغبت في أن أخلص من التظنن والوقوف على حقيقة إسلامه، فقص علي قصته فقال: كنت قد رحلت إلى القاهرة لعمل استصحبت معي عائلي... وسمحتنا الأحياء القديمة فاتخذناها مقاماً... وأرقت ذات ليلة فصحوت، وسمعت مؤذناً ينادي الناس للصلاة... وكان صوته حسناً ورخيماً، وكان النغم شجياً ورهيباً... وكلما مد المؤذن في ندائه للصلاة كلما شعرت برهبة وخشوع ... وشعرنا أن هذا المؤذن يبفعنا ليلة بعد أخرى إلى الدخول في زمرة المسلمين... و لم وشعرنا أن هذا المؤذن يبفعنا ليلة بعد أخرى إلى الدخول في زمرة المسلمين... و السلمن أسلمن عامد المناسمة المسلمين... وما أسلما المنابعة في المنابية المنابية المنابية في ومنابعة في المنابعة في المنابعة في المنابية في المنابعة في المنابعة في المنابية في المنابية في المنابعة في المن

كانت لهذه القصة عبرة في نفسي لأني وأنا حدث لم أطرب لصوت مؤذن القرية ، وحداني تفكيري الساذج أن أطالب «المللا» بالمسجد أن يوقف ذلك المؤذن، وأنا أعطيه كل مصروف الشهر -وكان عشرة قروش- ليحلص الناس من صوته الأحش!.

«الملاّ» -بضم الميم وتشديد اللام الألف- : العالم المدرس في لغة غير العرب. والمقصود هنا إمام وخطيب المسجد.

وضحك «الملاً» من سـذاحتي، وشكاني لوالدي، وكانت (علقة) آمنت بعدها أن صوت هذا المؤذن ليس هو أنكر الأصوات!

كان الحادثان يتراقصان دائماً أسامي ، حتى فوجئت يوماً بالأذان الجديد ... وتساءل الناس ، وتساءلت لماذا لجأنا إلى هذا التجديد؟ فقيل لنا: إن هذا هو الأذان الشرعي، وإننا بقينا طوال القرون الماضية في بدعة ، وكل بدعة في النار!

والقول بأن الأذان كان يؤدى بهذا الطريق الجديد في صدر الإسلام قول يمكن التأمل فيه دون نكرانه، لأنه لم يكن هناك طريق بعد لكتابة الألحان أو تصوير الأنغام... ونحن إن رجعنا لكتاب الأغاني وجدناه وضح كيف كانت تغنى الأصوات. وقد حاول كل ملحن أن يستنبط طريقة التأدية، مما كتب في الأغاني ففشل، وذلك لسبب واحد، هو أن تصوير اللحن لا يمكن أن يكون بالألفاظ...

فإذا كان هذا هو الواقع، فالقول، بأن الأذان كان يؤذن منذ ألف وأربعمائة سنة على هذا الوجه، قول يتردد فيه الفكر قبل التسليم به... ورجعت إلى أنصار هذا التغيير الجديد، فقالوا لي... يحرم التغني في الأذان لأنه ورد في الحديث أن «الأذان حزم» أي لا مد فيه، ورجعت إلى تفسير هذا الحديث فوجدت فيه أقوالاً عدة، أقربها للعقل قولهم «الأذان حزم» أي مقطوع المد، فلا تقول «الله أكبر» بالمد، لأنه استفهام... ثم قالوا: إن الأذان لا ترجيع فيه، ورجعت إلى تفسير هذا، فقالوا: إن الرجيع هو أن يخفض المؤذن صوته بالشهادتين، ثم يرجع فيرفعه بهما. وهذا هو الذي يحدث الآن، على عكس سا قال الفقهاء، وقالوا إنه لا يحل فيه (التغني) أي بتغيير كلماته بزيادة حركة أو حرف أو مد.

وكل هذا لا يتناول الأذان في طريقته الأولى ، فإن الغناء له طريقته وهي ترديد المقاطع مرات عدة ، بألحان مختلفة ، يصحبها كثير من «الشخلعة » إذا أراد المغني إثارة عوامل المرح في السامع... أو يصحبها كثير من الآهات الحزينة إذا أراد المغني إثارة عوامل الشحن... وفي كثير من الأحوال يلجأ المغني إلى اختيار مقاطع الكلمة الواحدة ليؤديها مرات في وقفات متعددة. وهذا التغني الذي يمتنع قطعاً على المؤذن أن يفعله... ولكن المؤذن كان يرتل الأذان كما يرتل القرآن الآن ، فيأخذ بمحامع القلوب ويوحي بالخشية والخشوع.

ومع كل ذلك فإني أسأل السيد وزير الأوقاف، وهو المهيمن على هذا: لقد حرم المتقدمون أخذ الأجر على الأذان والإمامة، فلماذا أصبحنا وليس هناك من يؤم الناس أو يؤذن فيهم إلا أحيرا، والذي يعين هذا الأجير هو السيد وزير الأوقاف؟ أليس هذا لأن المتأخرين رأوا أنه بمراعاة أوقات الصلاة والاشتغال بالإمامة أو الأذان يقل اكتسابه عما يكفيه لنفسه؟

ونحن الآن لا نعيش في البادية التي يذهب فيها الصوت العادي إلى أبعد الحدود، وإنما نعيش في ضوضاء الآلة الحديثة، التي يقتضي معها أن يمد المؤذن في صوته، وينوع نغماته ويطيل فيها، حتى يصل إلى سمع السامعين.

لقد اختار الرسول، عليه الصلاة والسلام، بلالاً لصوته الحسن، وليس لحسن الصوت من وظيفة إلا تأدية النغم، فهذا الاختيار نفسه له دلالته على وجوب تنغيم الأذان وترتيله.

الحق أني لا أحد سنداً يقنعني بوحوب هذا التغيير دعونا نعود للقديم حتى لا نحرم المؤمنين من نعمة الصوت الحسن الذي يذكرنا بخشية الله، وليكن الأذان الشرعى بجوار المنبر إيذاناً بحلول وقت الصلاة...

#### قصتر الأذان

وعندما هاجر النبي على من مكة المكرمة إلى المدينة المنورة «يشرب» حيث استقرت أحوال المسلمين وقويت شوكة الإسلام، ووضع أساس الدولة الإسلامية، حمل المسلمون يقيمون فرائضهم، لا يخافون أذى ولا يخشون فتنة، وكانوا يتحينون أوقات الصلاة فيجتمعون لتأديتها.

ولما كان أمرهم شورى بينهم ، اجتمعوا يوماً ، يتباحثون في طريقة ، لدعوة المصلين لأداء هذه الفريضة في أوقاتها ، فاقترح بعضهم أن يوروا نباراً ، إذ كانت هذه العادة شائعة عند كرماء العرب، فكانوا يوقدون النار، ليسترشد بها الضال في الصحراء. وكان الكريم ، الذي يوقد مثل تلك النار، يعدها من مفاخره ومساره إذا ما استرشد بها الساري، ومن مأثور مفاخرهم في هذا قول بعضهم:

أوقد فإن الليل ليل قر والريح يا غلام ريح صر لعلل أن يصرها المقر إن حلبت ضيفاً فأنت حر

قام في وحه هذا الرأي اعتراض، يوضح وحه الشبه، بين هذه النـــار وبـين نــار الفرس، التي كان لا يخمد أوارها، والتي كان يذهب الفرس للتبرك بها وعبادتها .

ثم أدلى بعضهم بفكرة أحرى وهي: أن يوضع بوق ينفخ فيه فيسمعه المسلمون وهنا... «كقرن اليهود» وقال ثالث «أو لا تتخذون ناقوساً يسمعه القاصي والداني» فقال آخر «كناقوس النصارى» وتعددت الآراء... و لم يبت في هذه المسألة ، وافترق القوم.

وفي اليوم الثاني اجتمعوا بالنبي في ، وجاء عبدا لله بن زيد وقص على رسول الله رؤياه في ليلته، وهي أنه سمع أذاناً يدعو للصلاة، فصدقه وأمره بالأذان ففعل، فلما سمع عمر الصوت، وكان منتحياً ناحية من المسجد، أقبل على رسول الله فلما سمع عمر الصوت، وكان منتحياً ناحية من المسجد، أقبل على رسول الله وقال: «أو لا تبعثون رجلاً آخر يصلح له»، فلما فرغ عبدا لله بن زيد من أذانه، قال له رسول الله: «قم مع بلال فألقها عليه فليؤذن بها، فإنه أندى صوتاً منك».

ولقد حاء في صحيح البخاري وفي تفسيره عن هذه الرواية صفحة (٧٨) الجزء الأول ما يؤيد ذلك ، وهذا نصه:

«حدثنا محمود بن غيلان قال: حدثنا عبدالرزاق قال: أخبرنا ابن جريح، قال: أخبرني نافع أن ابن عمر كان يقول: كان المسلمون، حين قدموا المدينة، يجتمعون فيتحينون الصلاة، ليس ينادى لها، فتكلموا يوماً في ذلك، فقال بعضهم: اتخذوا ناقوساً، مثل ناقوس النصارى، وقال بعضهم: بل بوقاً، مثل قرن اليهود، فقال عمر: أو لا تبعثون رحلاً ينادي الصلاة؟ فقال رسول الله على: يا بلال قم فناد بالصلاة».

فنزلت الآية الكريمة: ﴿وإذا ناديتم إلى الصلاة اتخذوها هزواً ولعباً ذلك بأنهم قوم لا يعقلون﴾ ثم أسفر النداء ونزلت فيه الآية الكريمة: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة﴾.

وكان يسمع الأذان في المدينة، خمس مرات في اليوم، يدعو للصلاة في أوقاتها،.... يرتل الأذان ترتيلاً حسناً وبصوت جميل.

وليس للصلاة -غير المفروضة- أذان، فلقـد حـاء في كتـاب «الوحـيز في فقـه الإمام الشافعي» للإمام الغزالي: «ولا أذان في غـير مفروضة، كصـلاة الحسـوف، والاستسقاء، وصلاة الجنازة، والعيدين، بل ينادى لها: الصلاة حامعة».

وله فضل عظيم في حقن الدماء، فلقد كان النبي في إذا غزا قوماً لم يكن يغزوهم حتى يصبح وينظر، فإن سمع أذاناً كف عنهم وإن لم يسمع أغار عليهم. ولقد حاء في صحيح البخاري، عن أنس بن مالك أنه قال: «خرجنا إلى خيبر فانتهينا إليهم ليلاً، فلما أصبح ولم يسمع أذاناً ركب وركبت خلف أبي طلحة، وإن قدمي لتمس قدم النبي في قال: فخرجوا إلينا بمكاتلهم ومساحيهم فلما رأوا النبي في قالوا: محمد والله محمد والخميس، قال فلما رآهم رسول الله في قال: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر. خربت خيبر إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين.

ولما كان للغناء أثره، وللصوت الجميل وقعه في القلوب، رؤي من القديم أن يكون المؤذن حسن الصوت، جميله، لبكون أدعى إلى أن يستمع إليه الناس، ولا ينفرون من سماعه. ولقد حاء في كتاب "الوجيز" للإمام الغزالي، في صفة المؤذن ما يأتى:

"ويشترط في المؤذن أن يكون مسلماً عاقلاً ذكراً، فلا يصح أذان كافر أو امرأة أو مجنون أو سكران مخبط. ويصح أذان الصبي المميز، وليكن المؤذن صيتاً حسن الصوت ليكون أرق لسامعه".

وجمال الصوت في الأذان يرجع صاحبه، حتى أن النبي الله وحد أذان بالال على أذان عبدا لله بن زيد، والصوت النكير يزري بصاحبه، فلقد سمع عمر بن عبدالعزيز رجلاً يؤذن بصوت أحش فقال له: «أذن أذاناً سمحاً وإلا فاعتزلنا ».

ولليل في سكونه وهدوئه عظمته، وللمؤذن في مأذنته حلاله وروعته، يبعث الصوت بأعذب الألحان وأشجى النغمات بأطيب الدعوات والصلوات، فيحملها النسيم إلى الأسماع، ويرددها الفضاء، فتبعث النشاط في الأبدان، فتقوى على الإيمان، وتوقن بأن الصلاة حير من النوم، فتهب من رقادها وتهرع إلى المساحد تودي الفرائض.

وليس أدلّ على ما للصوت الجميل، في الأذان، من عظيم الأثر، في النفوس، والحث على التقوى، والصلاح والعبادة، من أن تستمع الأذان، بعد منتصف الليل، من على مآذن المساحد الكبيرة، فإن ذلك يبعث في نفسك روعة الحق وحلال الإيمان.

### المؤذنون والمؤقنون في المسجد الحرام اليوم

المؤذنون والمكبّرون في المسجد الحرام يبلغ عددهم اليوم النين وعشرين شخصاً ، ورئيس المؤذنين في وقتنا الحاضر هو الشيخ الفاضل يعقوب بن يوسف شاكر ويبلغ من العمر نحو السبعين.

وقد اختص بالأذان في المسجد الحرام منذ مائتي سنة خمس عوائل وهم: عائلة شاكر، وعائلة البصمجي.

أما التوقيت بالمسجد الحرام، أي معرفة دخول وقت الصلوات الخمس للأذان ، سواء كانت بواسطة المزولة أو الساعة الزمنية، فيحتص به بيت «الريّس» فقط بفتح الراء وكسر الياء المشددة.

والقائمون اليوم بالتوقيت من بيت الريس رحلان هما: الشيخ رضوان بن عبدالسلام الريس.

فإذا دخل وقت الصلاة أذن أحدهما على سطح زمزم قبل هدم المكان الذي كان على بثر زمزم، أو في المكبرية المعمولة الآن فيتبعه كافة المؤذنين على مآذن المسجد الحرام، أما الآن فالمؤذن واحد ويسمع في كافة المكان بواسطة المذياع، كما أنهما كانا ممن يقيمون للصلوات بعد الأذان.

جاء في هامش تاريخ الأزرقي في صحيفة ٧٨، من الجزء الثاني منه ، ما يلمي: وكان رئيس المؤذنين يؤذن في منارة باب العمرة في زمـن الفـاكهي ، ويتبعـه سـائر المؤذنين.

ثم صار رئيس المؤذنين في زمن الفاسي يؤذن، في منارة باب السلام، ثم صار يؤذن الأوقات الخمسة على قبة زمزم إلى هذا اليوم. انتهى منه.

نقول: والفاكهي المذكور، هو أبو عبدا لله محمد بن إسحاق الفاكهي، تـوفي في أواخر القرن الثالث أي في سنة (٢٨٠) تقريباً، وله في تاريخ مكة، مولف قيّــم، عليه وعلى تاريخ الأزرقي يعتمد المؤرخون في نقل الأخبار. وتاريخ الفاكهي توجد منه نسخة في بعض خزائن أوروبا، وتاريخ الأزرقي مطبوع طبع مكة، وأما الفاسي، فهو تقي الدين محمد بن أحمد بن على الفاسي المكي، توفي في الثلث الأول من القرن التاسع أي في سنة (٨٣٢) وله في تاريخ مكة كتاب حليل عظيم الفائدة اسمه «شفاء الغرام» وقد طبع قرياً.

#### الكعبت المشرفت

# درج الكعبة الخارجية الموصلة إلى بطنها

لما بنت قريش الكعبة ، قبل البعثة بخمس سنوات ، جعلوا باب الكعبة المشرفة مرتفعاً عن الأرض حتى لا تدخلها السيول، ولا يدخلها إلا من أرادوا ، وكان بابها قبل ذلك ملتصقاً بالأرض .

ولما كان باب الكعبة، يعلو عن الأرض، بنحو مترين، وليس عليه درجة مبنية من الخارج، فإنه لا يمكن طلوعها إلا بجرقاة، وهي الدرج أو السّلم. والمرقاة إليها نوعان في عصرنا الحاضر: نوع يشبه السلّم الصغير يُرقى منه إلى الكعبة شخصاً، وهذا السلم يستعمل بعد افتتاح الكعبة، بصفة خاصة، فلا يسمح بالدخول فيها، إلا لقليل من الناس. ونوع يشبه الدرج يُرقى منه إليها جماعات بجاعات، ويوجد من هذا النوع مدرّجان بجوار بئر زمزم، فإذا فتحت الكعبة لعموم الناس دفعوا أحدهما، حتى يسندوه إلى باب الكعبة، فيشتد الزحام في الصعود عليها، لكن أحد هذين النوعين قد تلف فلم يستى له من أثر كما سيأتي بيانه.

فدرجة الكعبة الخارجية من النوعين معمول من الخشب السميك القوي، وهو يشبه منابر المساحد غير أن هذه ثابتة في مكانها، والمدرّج يتحرّك بعجلات تحته، فيلغع من محله إلى أن يسند إلى باب الكعبة، فيطلع الناس عليها، فإذا أغلق بابها، يدفع المدرّج ثانياً، حتى يصل إلى محله الأول. ونحن هنا نذكر عدد مدرّج الكعبة من عهد الإمام الأزرقي إلى اليوم وهو كما يأتي:

(١) قال الغازي رحمه الله تعالى في تاريخه، نقلاً عن الإمام الأزرقي، أنه قال: طول درجة الكعبة ، التي يصعد عليها الناس إلى بطن الكعبة ، من الخارج ، ثماني

أذرع ونصف، وعرضها ثلاثة أذرع ونصف، وفيه من الدرج ثلاث عشرة درجة وهي من خشب الساج اهـ.

(٢) وقال أيضاً ، نقلاً عن الطبري ، في الإتحاف : أن في سنة ثماني عشرة وثمانمائة أرسل المؤيد الجركسي منبراً حسناً إلى المسجد الحرام، ودرجة يصعد عليها إلى الكعبة، ووصل ذلك في الموسم اهـ.

(٣) وقال أيضاً نقلاً عن السنجاري ، في «المنائح»: وفي شهر رمضان سنة ألف وسبع وتسعين جدد شيخ الحرم درجة الكعبة، وجعل لها حاجزاً من حشب ، وكان أول الدخول عليها يوم الجمعة سادس عشر رمضان . اهـ.

نقول: إن شيخ الحرم المذكور، في ذلك العهد، اسمه أحمـد باشـا، فهـو شـيخ الحرم ووالي جدة من قبل الدولة التركية.

(٤) وقال أيضاً: نقلاً عن «إتحاف فضلاء الزمن» ما ملحصه: أرسل من الهند حسين حميدان درجة للكعبة، فوصلت إلى جدة عام ستة عشر ومائة وألف، فامتنع عن قبولها والي جدة سليمان باشا، وقال: لا أركبها على الكعبة. فبقيت بجدة إلى سنة سبع وعشرين ومائة وألف فاشتراها محمد باشا المعمار، والي جدة، وبعث بها إلى مكة، فركبوها على الكعبة في يوم الخميس رابع عشر جمادى الآخرة من السنة المذكورة، ورفعوا الدرجة التي كانت قبلها والتي عملها أحمد باشا. ثم في يوم الاثنين ثامن عشر جمادى الآخرة، أمر الشريف برفع الدرجة، التي بعثها محمد باشا المعمار، وإعادة الدرجة القديمة، التي كانت قبلها، لعدم استئذان بعثها محمد باشا المعمار، وإعادة الدرجة القديمة، التي كانت قبلها، لعدم استئذان أسلطنة التركية، واستئذان الشريف، فحفظت في بيت الشيخ عبد القادر الشيبي ثم أرسلوا يستأذنون السلطان في تركيبها. وفي افتتاح سنة اثنين وثلاثين ومائة وألف أعادوا الدرجة الأولى، التي أرسلها محمد باشا المعمار، ورفعوا القديمة. وقد أمر إبراهيم باشا، والي جدة، بتلوينها وزخرفتها. انتهى ملخصاً.

(٥) وقال الغازي أيضاً في تاريخه: أرسل إلى مكة نوّاب مدارس محمد منوّر خان بالهند، درجة للكعبة من خشب الساج، وذلك في سنة أربعين ومائتين وألف وفيها إحدى عشرة درجة. انتهى.

نقول: هذه الدرجة لا تزال إلى اليوم موجودة بالمسجد الحرام، يصعد الناس عليها ، عند دخولهم الكعبة المعظمة ، ومحل هذه الدرجة بجوار جدار بئر زمزم ، من جهة مقام إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام، وعليها اسم راسلها والتاريخ المذكور.

وعرض هذا المدرج متران وارتفاعه عن الأرض إلى سطح الدرجة العليا متران أيضاً، وطوله خمسة أمتار. وقد تطرق الخلل في هذا المدرّج، وظهر فيه القدم، وأصلح مراراً، فقد مرت عليه مائة وأربعون سنة، ولا يزال مستعملاً إلى يومنا.

(٦) وقال الغازي أيضاً نقلاً عن كتاب «أخبار الصناديد» للشيخ نجم الغين بن عبد الغين ، نلخصه فيما يأتي : أرسل إلى مكة نوّاب رامفور كلب عَلِيخان ، ورامفور بلدة بين دلهي وحيدر أباد بالهند- درجة للكعبة المشرفة. من خشب ، وذلك سنة ثلاثمائة وألف . وفيها أربع عشرة درجة ، لكن لم تستعمل إلا بعد استئذان الدولة العلية التركية ، وكانت مخصوصة لصعود النساء إلى الكعبة يوم نوبتهن ثم ترك استعمالها بتاتاً . وكانت هذه الدرجة مصفحة بألواح الفضة ، وقد بلغت قيمتها ، بما فيها من الفضة ، (٨٥٣٦٤) خمسة وثمانين ألفاً وثلاثمائة وأربع وستين روبية هندية . اهـ.

نقول: إن صرف هذا المبلغ الكبير، في عمل مدرّج للكعبة المشرفة، أمر لا يستهان به، خصوصاً إذا عرفنا أن قيمة الفضة، في ذلك الزمن، كانت مرتفعة وهذا المدرّج، كان موجوداً، إلى ما بعد سنة (١٣٦٥) ثم حصل فيه تلف وخراب، فتصرّف آل الشيبي في فضته وخشبه فلم يبق له اليوم من أثر، وكان عجله بجوار المدرّج السابق.

(٧) وفي ابتداء الشروع في توسعة المسجد الحرام، أي في أوائل سنة خمس وسبعين وثلاثمائة وألف من الهجرة، أمر حلالة الملك سعود بن عبد العزيز آل السعود، ملك المملكة العربية السعودية، أدام الله توفيقه، بعمل مُدرَّج فحم لائق بمكانة بيت الله العظيم.

فعمل هذا المدرج بمصر القاهرة ، من الخشب القوي المتين، الملبس بصفائح الفضة المزركشة، وفيه من النقوش العربية المذهبة ما يبهر الناظر ، فوصل هذا المدرج أو الدرج، أو بعبارة أحرى «السلم» من مصر إلى مكة المشرفة، في يوم الأربعاء خامس ذي الحجة سنة (١٣٧٦) ألف وثلاثمائة وست وسبعين مسن الهجرة.

وفي صباح يوم الخميس سادس ذي الحجة من السنة المذكورة ، استعمل هـذا المدرج لأول مرة من صنعه، فصعد عليه حلالة مليكنا المعظم ، ومعه بعض رؤساء

الوفود القادمة من أنحاء العالم الإسلامي لأداء فريضة الحج، فدخلوا الكعبـة المشـرفة وقاموا بغسلها ثم خرجوا.

والمدرج المذكور يشتمل على اثنتي عشرة درجة ، وهو بديع الصنع ، جميل المنظر ، يعدّ تحفة نادرة، وآية من آيات الرسم والزخرفة.

#### حرج الكعبة الداخلية الموصلة إلى سطحها

تقدم أن بناء إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام ، الكعبة لم يكن بالطين ولا بالنورة ولا بالجص ، بل كان بالرضم حجارة بعضها فوق بعض ، ولم يكن لها سقف ولا باب يقفل، فما دام البناء على هذه الصورة لا سقف للكعبة ، فلا تحتاج إلى عمل درجة للصعود إلى سطحها.

فلما كان قصي بن كلاب الجد الرابع للنبي فلل وبنى الكعبة ، حعل لها سقفاً من خشب الدوم، وجريد النخل، وذلك قبل ولادته، عليه الصلاة والسلام، بنحـو مائة وخمسين سنة. ثم صارت بعده بلا سقف إلى أن بنتها قريش.

فلما بنتها قريش سقفتها بخشب الدوم، وحريد النحل أيضاً ، وبنتها بالطين، ولا يزال إلى اليوم ، بناء بعض البيوت بالحجاز، تسقف بجريد النحل وحذوعه، وجعلوا درجة من الخشب، في بطنها من الركن الشامي ، يصعد منها إلى ظهرها. وكإن بناؤهم لها قبل البعثة بخمس سنين على الأشهر ، أي بعد ولادة النبي بخمس وثلاثين سنة.

ثم لما بنى عبدا لله بن الزبير، رضي الله تعالى عنهما، الكعبة سنة أربع وسبعين من الهجرة، جعل في داخلها درجة، في ركنها الشامي، على يمين الداخل يصعد فيها إلى سطحها، جعلها من خشب معرجة.

فلما هدم الحجاج بن يوسف الثقفي ما زاده ابن الزبير في الكعبة، من جهة حِجْر إسماعيل، كان من ضمن ما هدم الدرجة التي بناها ابن الزبير في تلك الجهة، فلما بناها الحجاج بنى أيضاً درجة في باطنها، في ركنها الشامي، على يمين من دخلها أيضاً. وقد بقيت عمارة الحجاج للكعبة، إلى زمن السلطان مراد الرابع،

ففي عهده هدمت من أثر السيل الكبير، الذي دخل المسجد الحرام، فبناها بناية حديدة محكمة سنة ألف وأربعين من الهجرة وهي العمارة الموجودة في زماننا هذا.

فاعلم مما تقدم، أن عمل الدرجة الداخلية للكعبة، كان منذ عمل السقف لها لأول مرة ، كما هو المعقول، وأن موضع درجتها هـو الركن الشـامي، علـى يمـين الداخل فيها، منذ بناء قريش الكعبة إلى الآن .

ولقد وصف الإمام الأزرقي ، المتوفى في منتصف القرن الشالث الهجري، في تاريخه ، درجة الكعبة الموصلة لسطحها التي كانت موجودة في زمانه فقال :

وفي الكعبة، إذا دخلتها على يمينك درجة، يظهر عليها إلى سطح الكعبة، وفي مربعة مع جدري الكعبة، في زاوية الركن الشامي منها، داخل في الكعبة من جدرها، الذي فيه بابها، ثلاثة أذرع ونصف، وذرع الجدر الآخر الذي يلي المحجر ثلاثة أذرع ونصف، وذرع باب الدرجة في السماء ثلاثة أذرع ونصف، وبابها ساج فرد أعسر، وهو في حد جدار الكعبة، وكان ساجه بادياً ليس عليه ذهب ولا فضة، حتى أمر به أمير المؤمنين، المتوكل على الله، فضربت على الباب صفائح من فضة، وجعل له غلق من فضة، في المحرم سنة سبع وثلاثين ومايتين.

وعلى الباب ملبن ساج، ملبس فضة، وفي الباب حلقة فضة، وعلى الباب قفل من حديد في الملبن، الذي يلي حدار الكعبة، وباب الدرجة عن يمين من دخل الكعبة مقابله، وطول الدرجة في السماء من بطن الكعبة عشرون ذراعاً، وعدد أضفارها ثمانية وأربعون ضفراً، وفيها ثمان مستراحات، وعرض الدرجة ذراع وأربع أصابع، وفي الدرجة ثماني كواء داخلة في الكعبة، منها أربع حيال الباب، وأربع حيال الأسطوانة، التي تلي الجدر الذي يلي الحجر، وعلى بابها، الذي يلي سطح الكعبة، باب ساج طوله ذراعان ونصف، وعرض ذلك الباب ذراعان. انتهى من الأزرقي.

ويظهر من الكلام الآتي، أن درجة الكعبة، التي كانت من عمل الحجاج الثقفي ، والتي كانت موجودة في زمن الأزرقي قد تلفت وغيروها بأخرى، فقد قال الغازي في تاريخه: ومن ذلك ما ذكره السنجاري في حوادث سنة تسع ومائة وألف: ولما كان يوم الخميس، سادس محرم منها، طلع مولانا الشريف والقاضي المتولي في هذه السنة، وجماعة من الفقهاء، وحضرة البيك صاحب حدة، وأشرفوا

على سطح الكعبة ، وحقق المهندسون خراب السقف، عند القاضي، بموجب الأمر الوارد من الأبواب، ولما كان يوم الأحمد، ثالث عشر محرم، شرعوا في إصلاح سقف الكعبة فأخرجوا السقف المنكسر، وظهر أن الدرجة الصاعدة إلى السطح محتاجة إلى التعمير، فاستمر العمل فيها وغيروا الدرجة، وجعلوا فيها سبع درج رخام، والباقي من خشب الساج، وفرغوا منها أوائل ربيع الأول، وذبح صاحب جدة، يوم فراغ العمارة، نحواً من أربعين شاة، وفرقها على المساكين، وفرق شيئاً من الدراهم على فقهاء المكاتب بالحرم وبعض الفقراء. انتهى من تاريخ الغازي.

## عدد درج الكعبة التي بداخلها

لقد أحصينا بأنفسنا درج الكعبة ، الـتي في بطنها ، الموصلة إلى سطحها ، في يوم تغيير سقف الكعبة ، وذلك في اليوم الشامن عشر من شهر رجب سنة (١٣٧٧) سبع وسبعين وثلاهائة وألف هجرية ، فكان عدد الدرج خمس وثلاثون درجة ، بعضها من المرم ، وبعضها من الخشب ، فعدد الدرج المرمر ثلاث عشرة درجة ، وما بعدها من الدرج إلى سطحها ، فكلها من الخشب الساج القوي الغليظ ، وعدد هذه الدرجات الخشبية اثنتان وعشرون درجة . ويختلف عرض الدرج ، فبعضها ثلاثة وستون سنتيمتراً ، وبعضها خمسة وستون ، وبعضها سبعون ، وبعضها خمسة وسبعون سنتيمتراً . وأما ارتفاع الدرج فمختلف أيضاً ، فبعضها ٢٤ سنتيمتراً ، إلى ٣٥ سنتيمتراً .

لذلك كان محل الدرج ضيقاً، فلا يمكن الصعود عليها، إلا رجلاً رجلاً، ولا لزوم إلى توسعتها، لندرة الصعود عليها، فلا يصعد عليها إلا مرة واحدة في كل عام، وذلك لإلباس الثوب على الكعبة وقت الحج، أو إذا احتاج الأمر إلى إصلاح شيء فوق السطح.

وصفة درجها تختلف عن صفة درج المنارة، فدرج المنارة حلزونية ودائرة عليها من أعلاها إلى أسفلها، وأما درج الكعبة، فإنك تطلع، على كل بضعة من الدرج باستقامة واحدة، ثم تلف قليلاً وتصعد باستقامة معتدلة أيضاً بضعة درج أخرى، وهكذا حتى تصل إلى سطحها.

وفي الدرج درابزين من الخشب، من بعد البسطة الثالثة إلى السطح، لحفظ الصاعد من الوقوع، ولهذا الدرج باب من داخل الكعبة بمصراع واحد «أي درفة

واحدة » يسمونه الناس باب التوبة ، وعلى هذا الباب قفل عادي ، ومغطى بستارة تشبه ستارة باب الكعبة من الخارج ، وعلى فتحة هذه الدرج ، التي هي فوق السطح ، غطاء محكم من المعدن ، وذلك لسد الفتحة ، صيانة من نزول ماء المطر منها إلى داخل الكعبة .

وقبل الوصول إلى السطح من الدرج المذكورة ، بنحو قامة ، توجد فتحتان صغير صغير تان : إحداهما أمام الصاعد والأحرى على يساره ، ولكل منهما باب صغير من الخشب ، والفتحتان تدخلان إلى ما بين سقفي الكعبة .

اللهم اعف عنا واغفر لنا وارحمنا ونجنا من النار، وارفع درجاتنا في الدنيا والآخرة، ونسألك اللهم الدرجات العلا في الجنة ونعوذ بك من النار بفضلك ورحمتك يا أرحم الراحمين، وصلى الله على نبينا «محمد» وعلى آله وصحبه وسلم.

## وصف درج الكعبة في عصرنا

درج الكعبة الداخلية الموصلة إلى سطحها، واقعة في الركن، الذي على يمين الداخل للكعبة، أي في الركن الشمالي مما يلي باب الكعبة، وهذه الدرج محجوبة في البناء، غير ظاهرة، ولها باب عليه قفل خاص يقفل ويفتح، وليس فيها شباك أي طاقة ولا منفذ، لذلك صارت الدرج ظلاماً، يحتاج الصاعد إلى سطح الكعبة، إلى السراج والضوء، ومسبل على باب الدرج، ستارة حريرية جميلة، مكتوبة ومنقوشة بالذهب والفضة.

فالدرج مبنية على أربعة حدران، اثنان منها هما أصل حدار الكعبة وهما: حدار وحه الكعبة، وحدار حجر إسماعيل، والجداران الآخران، مبنيان للدرج، من داخل الكعبة، من أرضها إلى سطحها، فعرض الجدار الأول من هذين الجدارين، الذي فيه باب الدرج، متران وخمسة وعشرون سنتيمتراً، وعرض الجدار الثاني المتصل به، متر واحد ونصف متر.

وقد أخذنا هذا القياس حينما تشرّفنا بدخول بيت الله الحرام في صباح يوم الجمعة الموافق للتاسع والعشرين من شهر جمادى الأولى سنة (١٣٧٧) سبع و شبعين و ثلاثمائة وألف هجرية، نسأل الله تعمالي عفوه وعافيته وغفرانه ورحمته

وفضله وإحسانه، إنه بعباده لطيف خبير، وبإجابة دعائهم وقبول تضرعهم لجديـر . وصلى الله على النبي الأمي «محمد» وعلى آله وصحبه وسلم.

### مرق ازن الضو في سطح الكعبة

لم يكن في سقف الكعبة قبل بناء ابن الزبير ، رضي الله تعالى عنهما ، روازن ، فلما هدمها وبناها من حديد، حعل فيها أربع روازن ، يدخل الضوء منها لجوف الكعبة المشرفة، والروازن جمع رَوُزنة بفتح الراء والزاي وهـي الكُوَّة، وهـي معرِّبة كما في مختار الصحاح.

قال الأزرقي في تاريخه: قال أبو الوليد: وفي سقف الكعبة أربع روازن: منها روزنة حيال الركن الغربي، والثانية حيال الركن اليماني، والثالثة حيال الركن الأسود، والرابعة حيال الأسطوانة الوسطى، وهي التي تلي الجدار بين الركن الأسود والركن اليماني، والروازن مربعة، في أعلاها رحام يماني، يدخل منه الضوء إلى بطن الكعبة. انتهى من تاريخ الأزرقي.

وقال أيضاً في موضع آخر: وفي سقف الكعبة أربع روازن نافذة من السقف الأعلى إلى السقف الأسفل، وعلى الروازن رخام كان ابن الزبير أتى به من اليمن من صنعاء يقال له البَلَق، وبين السقفين فرحة . انتهى منه .

والبَلَق بفتحتين سواد وبياض وكذا البُلْقة بضم الباء وسكون الـلام كمـا في مختار الصحاح.

نقول: وهذه الروازن الأربعة كانت باقية في سطح الكعبة إلى سنة (٨٤٣) ثلاث وأربعين وتماغاتة، ففي هذه السنة المذكورة، عمل الأسير سودون المحمدي، بأمر الملك الأشرف برسباي، بعض تعميرات في المسجد الحرام، وفي الكعبة المشرفة، فأصلح حجارة داخل الكعبة، وأخرج الروازن الأربعة من السطح، التي كانت تستعمل للضوء، وسدّ محلها من السطح، حتى لا يدخل شيء من المطر إلى جوفها، وجدد سقف الكعبة، فلم يبق بعد ذلك أثر مطلقاً للروازن الأربعة إلى اليوم، وقد انتهى من عمل التعميرات والإصلاحات في اليوم الثاني عشر من شهر صفر من السنة المذكورة. وقد ذكر هذا في كتاب «تاريخ الكعبة المعظمة» بصحيفة (٢٣٥)، وفي كتاب «الجامع اللطيف» لابن ظهيرة القرشي بصحيفة

نقول: وليس في سطح الكعبة اليوم روازن تضيء حوف الكعبة مطلقاً، ما عدا روزنة واحدة «أي فتحة واحدة» بجهة الميزاب فسوق درجتها الداخلية، ولها غطاء محكم، تفتح عند الصعود من الدرجة إلى السطح، فلا يدخل منها الضوء ولا المطر داخل الكعبة؛ لأنها لم تجعل لذلك وإنما جعلت منفذاً للسطح فقط.

# الأعمدة الثلاثة التي بداخل الكعبة

مما لا يخفى أن الأعمدة توضع في داخل البيوت أو الغرف لحمل سقوفها، وبيت الله الحرام لما بناه إبراهيم عليه الصلاة والسلام، لم يجعل له، سقفاً، لأنه بناه بالرضم أي حجارة بعضها فوق بعض، بدون طين ولا نورة، ولم يكن له باب أيضاً. إذاً ما دامت الكعبة في عهده لا سقف لها فلا تحتاج إلى أعمدة في داخلها.

فلما بنتها قريش وسقفتها سقفاً مسطحاً. جعلوا فيها ست دعائم في صفين، في كل صف ثلاث دعائم، من الشق الشامي، الذي يلي حجر إسماعيل عليه السلام، إلى الشق اليماني لتحمل سقفها، ونقصوا من عرضها، من جهة حجر إسماعيل، ستة أذرع وشبراً، لقلة النفقة الحلال، التي جمعوها لعمارتها، وجعلوا ارتفاع الكعبة، من خارجها، من الأرض إلى أعلاها، ممانية عشر ذراعاً، وكانت قبل ذلك تسعة أذرع، ورفعوا بابها عن الأرض أربعة أذرع وشبراً، ثم كسوها وجعلوا لها سلماً يصعد عليه إلى بطنها، كما ذكره الإمام الأزرقي.

فلما بنى الكعبة عبدا لله بن الزبير، رضي الله عنهما، بناها على أساس إبراهيم عليه الصلاة والسلام، فجعلها عريضة، أي زاد من جهة حجر إسماعيل ستة أذرع وشبراً، وهذا المقدار كانت نقصته قريش، حين بناء الكعبة، وزاد في ارتفاعها من الأرض إلى أعلاها تسعة أذرع، فصار ارتفاعها سبعة وعشرين ذراعاً، وجعل لها بابين لاصقين بالأرض: أحدهما للدخول والآخر للخروج، وجعل ابن الزبير في الكعبة ثلاث دعائم فقط في صف واحد، وكانت قريش في الجاهلية جعلت فيها ست دعائم في صفين كما ذكرنا ذلك. ولا ندري لماذا لم يجعل ابن الزبير، رضي الله عنهما، في الكعبة ست دعائم في صفين كما جعلتها قريش، بل كان المعقول أن يجعل فيها ثمان دعائم، لأنه زاد في بنايته لها ستة أذرع وشبراً، من جهة الحجر، فهذه الزيادة كانت تحتاج إلى وضع دعامتين. الله تعالى أعلم بذلك. وربما كان سبب وضع ثلاث دعائم داخل الكعبة لقوة البناء ومتانته، فقد قيل: إنه بناها،

رضي الله عنه، بالرصاص المذاب، وأما قريش فبنتها بـالطين، وكـانت قبـل ذلـك مبنية بالرضم.

قال صاحب الرحلة الحجازية: وبوسط الكعبة من الداخل ثلاثة أعمدة من العود القاقلي ، عليها مقاصير، تركز على حائط الميزاب، من جهة ، وحائط الحجر الأسود من أخرى، وقطر كل عمود نحو ثلاثين سنتيمتراً، وهذه الأعمدة من زمن عبدا لله بن الزبير، وقيمتها أكبر من أن يقدر لها ثمن . انتهى.

ومعنى العود القاقلي: أي من عود الهيل، والهيل: حب عطري حجمه كحجم حب البن وهو يطبخ معه في القهوة في الحجاز ويوضع في الطعام، ويمضغه الناس لطيب النكهة، ويسمونه بمصر «حَبَّهان» وبعضهم يسميه حب الهال، ولما كان الهيل من العطريات فإن عود شجره يكون ثمين جداً.

وقال الغازي: وفي تذكار الحجاز للشيخ عبد العزيز صبري: إن في داخل الكعبة ثلاثة أعمدة من العود الماوردي، قطر الواحد منها ٢٥ سنتيمتراً، وهي منصوبة صفاً واحداً، في وسط البيت من الشمال إلى الجنوب. انتهى.

نقول: إن ما ذكره صاحب كتاب الرحلة الحجازية، وصاحب كتاب تذكار الحجاز، من أن الثلاثة الأعمدة الموجودة اليوم بداخل الكعبة والتي وضعها عبدا لله بن الزبير، رضي الله تعالى عنهما، من العود القاقلي أو من العود الماوردي، قد يكون غير صحيح، وبعيد الاحتمال، في نظرنا، وذلك لأمرين:

الأول: من أين يستحضر ابن الزبير هذه الأعمدة العطرية؟ ولا توجد إلا في بلاد الهند، ولم تكن سبل المواصلات في ذلك الزمن سهلة كما هي في عصرنا.

والثاني: لا نعلم هـل لشـجرة القاقولـة « الهيـل » أو لأشـجار الـورد أغصـان وأصول غليظة طويلة بحيث يمكن استخراج الأعواد منها للسـقوف أم لا، والظـاهر أن أشجارهما قصيرة. والله تعالى أعلم.

ولقد توهم صاحبا الكتابين المذكوين فظنا أن تلك الأعمدة الثلاثة من العود القاقلي أو العود الماوردي لما لها من الرائحة الزكية، وأما علمنا فإن هذه الرائحة مكتسبة من كثرة تعطير الكعبة المشرفة، من داخلها وخارجها، والله تعالى أعلم بالصواب.

ولقد ذكر الإمام الأزرقي، رحمه الله تعالى في تاريخه، ذرع ما بين هذه الأعمدة الثلاثة التي سماها بالأساطين، فقال فيه ما نصه:

وذرع ما بين الجدار، الذي يلي الركن الأسود والركن اليماني، إلى الأسطوانة الأولى، أربعة أذرع ونصف، وذرع ما بين الاسطوانة الأولى إلى الأسطوانة الثانية، أربعة أذرع ونصف، وذرع ما بين الأسطوانة الثانية إلى الأسطوانة الثالثة أربعة أذرع ونصف، وذرع ما بين الأسطوانة الثالثة إلى الجدار الذي يلي الحجر ذراعان وثماني أصابع، وبين الأساطين من المعاليق سبعة وعشرون معلاقاً، والمعاليق في ثلثي الأساطين، والمعاليق في عمد حديد، وسلاسل المعاليق فضة، وبين الجدار، الذي بين الحجر الأسود والركن اليماني إلى الأسطوانة الأولى، أحد عشر معلاقاً، ومن الأسطوانة الأسطوانة الأولى، أحد عشر معلاقاً، ومن الأسطوانة إلى الأسطوانة الثانية ثماني معاليق، فيها تاجان، ومن الأسطوانة الثانية إلى الأسطوانة الثانية، ثمان وبقيتها مموهة، ثم أمرت السيدة، أم أمير المؤمنين، في سنة عشر وثلاثين ومائتين .

قال الغازي في تاريخه المخطوط، بصحيفة (١٥٠) ما نصه: وفي سنة ألف وماتين وواحدة، أرسل مولانا السلطان عبد الحميد الأول خمسين إقة من الفضة، وأمر أن تجعل صفائح مموهة بالذهب، ويطوّق بها بعض العواميد، التي في داخل الكعبة المعظمة، ففعلوا ذلك وطوّقوها بحضور الشريف سرور، وحضور الوزير شيخ الحرم المكي، وهو والي حدة، وبقية المأمورين من رجال الدولة. ذكره السيد أحمد دحلان في سالنامته. انتهى منه.

نقول: المراد بقوله: "ويطوّق بها بعض العواميد التي في داخل الكعبة المعظمة" نفس الأعمدة الثلاثة التي هي من عهد عبدا لله بن الزبير، رضي الله تعالى عنهما، بدون شك، إذ لا يوجد، في جوف الكعبة، غير هذه الأعمدة الثلاثة الأثرية الباقية من ذلك العهد إلى اليوم.

ولقد حصل في هذه الأعمدة الثلاثة المباركة ما يقتضي إصلاحها ، فـأصلحت في عهدنا الحاضر ، كما ذكره الشيخ حسين باسلامة ، رحمه الله تعـالى، في كتابه «تاريخ الكعبة المعظمة » حيث قال فيه ما نصه:

ومما حصل من المرمّات المذكورة، أنه وقع في سنة (١٣٣٢) أثنتين وثلاثين وثلاثمائة وألف، في أسفل الأعمدة الخشب الثلاثـة، الـتي بداخـل الكعبـة المعظمـة، القائم عليها بساتل سقف الكعبة ، أشطاب وتصديع، حصل ذلك من مياه غسيل الكعبة، ومن دخول السيول إلى جوفها، لأن هذه الثلاثة الأعمدة هي من عهد الخليفة عبدا الله بن الزبير بن العوام، رضي الله تعالى عنهما، فأعلم رئيس السدنة ، المرحوم الشيخ محمد صالح الشيبي أمير مكة الشريف الحسين بن علي بذلك، فحضر الشريف الحسين المشار إليه إلى الكعبة في ضحوة يوم الاثنين الموافق ١٣ ربيع الأول من السنة المذكورة، وكان في استقباله بالكعبة رئيس السدنة المذكورة والسادن الثاني الشيخ عبدالقادر بن علي الشيبي وبعض السدنة. ثم أحضروا بعض أهل الخبرة من النجارين ، وكنت أنا مؤلف هذا الكتاب ممن حضر بمعية رئيس السدنة المشار إليه ، فتقرر عمل أخشاب أشبه بالطاب ، على طول القامة، تحاط السدنة المشار إليه ، فتقرر عمل أخشاب أشبه بالطاب ، على طول القامة، تحاط بأسفل كل عامود من الأعمدة الثلاثة، وتسمر فيها بغاية الإتقان، فعمل ذلك فعلاً، وهي لا تزال على هذه الحالة إلى اليوم ... » أراد المؤلف باليوم عهده وزمنه المغظمة. قوله: «على هذه الحالة إلى اليوم ... » أراد المؤلف باليوم عهده وزمنه الذي هو عصرنا هذا فإنه رحمه الله تعالى طبع كتابه المذكور سنة (١٣٥٤) هجرية.

ونقول أيضاً: إنه لما أسعدنا الله عز وجل بدخول بيته الحرام في يوم الاثنين لثمان عشرة حلت من شهر رجب سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف، نظرنا إلى الثلاثة الأعمدة الخشبية الموجودة في الكعبة المعظمة من عهد عبدا الله بن الزبير، رضى الله تعالى عنهما، فوجدناها أنها من الأحشاب الجيدة القوية النادرة، ولا نبالغ إن قلنا: إنه لا يوجد مثلها قبط اليوم، بنيَّة اللون تميل إلى السواد قليلاً لوجودها داخل الكعبة وعدم تعرضها للضوء والشمس، وقد ظهر عليها القدم لمرور السنين، والغالب أنه من الخشب الآبنوس، وهو كما قال في المنجد: شجر عظيم صلب العود أسوده، أو أنها من خشب الساج الذي كان يستعمل بكثرة في ذلك الزمان، قال في المنجد: الساج شجر عظيم صلب الخشب.

ومحيط كل عامود منها من واحد ونصف المتر، ولكل منها قاعدة مربعة خشبية منقوشة بالحفر على الخشب، وبين كل عامود منزان و٣٥ سنتيمتر، وبين العامود الذي بقرب الجدار من جهة حِجْر إسماعيل والجدار من واحد، وبين الأعمدة الثلاثة، وكذلك ما بينها وبين الجدارين المتقابلين -جدار ما بين الركنين

والجدار الذي في جهة حجر إسماعيل عليه السلام- مدّاد معلّق فيه قنـاديل ومبـاحر فضية متنوعة، مهداة إلى الكعبة المعظمة .

ويمتد على الأعمدة الثلاثة حامل، يمتد طرفاه إلى داخل الجداريـن المذكورين، وهو مكسو مثل كسوة السقف والكسوة الداخلية للكعبة.

وهذه الأعمدة الثلاثة مرتفعة إلى السقف الأول، الذي يلي داخل الكعبة، ولا ينفذ من هذا السقف إلى السقف الأعلى، الذي يلي السماء، ولكن جعلت عدة الحشاب بعضها فوق بعض، على رؤوس هذه الأعمدة الثلاثة، من داخل السقفين، إلى أن تصل إلى السقف الأعلى، فتكون هذه الأعمدة الثلاثة بهذه الصفة حاملة للسقفين المذكورين.

## عدد أعواد سعف الكعبة

ذكر الغازي في تاريخه عند الكلام على بناء السلطان مراد الرابع الكعبة في سنة (١٠٤٠) ألف وأربعين من الهجرة ما نصه: وفي يوم الأحد شرعوا في عمل خشب السقف ونشر صفايحه، وأخبرني شيخ المعلمين للنجارة، أنه أربع فجوات وكل فجوة اثنان وعشرون عوداً، فيكون بحموع أعواده ثمانية وثمانين عوداً، عدد ما كان فيها أولاً، وعلى الأعواد صفائح أخشاب مسمرة عليها من ظهرها. انتهى ما ذكره الغازي.

نقول: إنه في صباح يوم الاثنين لثماني عشرة حلت من شهر رجب سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف، أسعدنا الله تعالى بفضله ورحمته بدخول بيته الحرام، وتشرّفنا بالصعود إلى سطحه، ودخلنا بين السقفين للكعبة فرأينا أعواد السقف الأول وأعواد السقف الثاني كثيرة، لكن لا ندري هل هي كما ذكره الغازي أم لا، فإننا ما أحببنا المكث بين السقفين كثيراً لعد أعواده، تأدباً واحتراماً، ولا يوجد ثقل على السقف الثاني مطلقاً، حيث ليس عليه شيء، بخلاف السقف الذي فوقه، المقابل للسماء، فإن الناس يطلعون عليه، لربط الكسوة الجديدة لكل عام، كما أنه مبلط بالرحام الأبيض حتى لا ينفذ منه ماء المطر إلى داخل الكعبة. والمسافة بين السقفين هي (١٢٠) مائة وعشرون سنتيمتراً.

## الإصلاحات والتسيمات في الكعبة المشرفة

لقد وقع كثير من الترميمات والإصلاحات في الكعبة المشرفة، ونحن ننقل ذلك باختصار، من كتاب «مرآة الحرمين» ومن كتاب «تاريخ الكعبة المعظمة» وذلك من بعد بناء ابن الزبير والحجاج، فنقول وبا لله الحول والقوة:

أرسل الوليد بن عبد الملك، من الشام، الرحام الأحمر والأخضر والأبيض، ففرشت به وأزرت جدرها من الداخل، ولما انفتح الجدار الشمالي، الذي أقامه الحجاج من بقية البناء، رمم ذلك بالجص الأبيض، وكان مقدار الفتح نصف إصبع.

وبعد سنة ماتين، رفعت الفسيفساء، التي كان معمولاً بها سطح الكعبة، لأنها ما كانت تمنع مياه المطر أن تنسرب إلى داخلها، ووضع مكانها المرمر المطبوخ بالجص.

وفي سنة إحدى وأربعين وماتتين، في زمن المتوكل، قلعت العتبة السفلى لباب الكعبة، وكانت قطعتين من خشب الساج، اندثرتا من طول الزمان، وأبدل بها قطعة من خشب الساج، وألبس صفائح الفضة، وكذلك حدد المتوكل رخام الكعبة، وأزرها بالفضة، وألبس سائر حيطانها وسقفها الذهب.

وفي سنة اثنتين وأربعين وخمسمائة أصلح، من قبل الوزير جمال الدين الجـواد، سقفها والمدرج، الذي في بطنها، وكذلك أصلح رخامها، حـوالي سنة خمسين وخمسمائة من قبل الوزير المذكور أيضاً.

وفي سنة تسع وخمسين وخمسمائة أصلح الركن اليماني، في عهد الفاطميين، وفي سنة تسع وعشرين وستمائة عمل بعض إصلاحات في الكعبة المستنصر العباسي، وفي سنة ثمانين وستمائة حدد رخامها الملك المظفر صاحب اليمن.

وفي سنة أربع عشرة وثمانمائة أصلح بعض سقفها وروازنها، وذلك عقب مطر عظيم، وفي سنة خمس وعشرين وثمانمائة، والتي بعدها أيضاً، أمر الملك الأشرف برسباي بإصلاحات حزئية في سقفها وروازنها ورخامها والأخشاب، التي فيها حلق الحديد، التي تربط بها الكسوة، وفي سنة تسع وتسعمائة زمن السلطان سليمان حصل ترميم في الكعبة.

وفي زمن السلطان أحمد الأول، الذي تولى السلطنة سنة اثني عشرة وألف، حدث بعض التصدع في حداريها الشرقي والغربي، وفي حدار حجر إسماعيل، فأراد هدمها، فمنعه علماء الروم وأشاروا عليه بعمل نطاق يلم التشعب، فعمل نطاقين من نحاس أصفر مغلف بالذهب، فركب النطاق السفلي على الكعبة، في ليلة السبت ١٢ عرم سنة (١٠٢٢)، ووضعت له أعمدة ثبت أسفلها بالرصاص في الشاذروان، وفي ليلة الأحد شرعوا في وضع النطاق العلوي حتى أتموه.

وفي سنة تسع وثلاثين وألف إنهدمت الكعبة، ما عـدا الجهـة اليمانيـة، بسبب نزول المطر الغزير، ودخول السيل، إلى المسجد الحرام، فحدد بناءها السلطان مراد خان الرابع، فتم بناؤها سنة أربعين وألف.

قال صاحب «تاريخ الكعبة المعظمة» ما يأتي:

وأما ما وقع من الترميمات، بعد عمارة السلطان مراد خان، فقد ذكر الطبري المكي في «الإتحاف» أنه في سنة (١٠٤٥) خمس وأربعين وألف، ورد المعمار رضوان بك، لعمارة سقف الكعبة، وكان الشريف عرض ذلك إلى السلطان، لما أخبره الحجبة -آل الشيبي- والمهندسون بذلك، فجاء الأمر بإصلاح ما تحتاج إليه، وأن يجدد بابها، ويرسل بالباب العتيق إليه. فلما وصل رضوان بك المذكور إلى مكة عقد بحلساً بالحرم الشريف، وحضر البكري وقاضي المدينة حنفي زاده، وحضر أمير مكة والفقهاء، وبعد أن قرأوا القرآن، قاموا إلى الكعبة وأشرفوا على ذلك، وشرع المعمار الأمير رضوان بك في عمله، في أوائل شهر المحرم من السنة المذكورة، وفرش سطح الكعبة الشريفة بالرحام الأبيض.

ومن ذلك ما ذكره السنجاري، في «منائج الكرم»: أنه في يوم الخميس غرة ربيع الثاني سنة (١٠٩٩) تسع وتسعين وألف هجرية، عمَّر محمد بك شيئاً من أخشاب الكعبة، وطلعوا أرتالاً من جدة، جعلوها حول الكعبة من الخارج، وركبوا الكسوة فيها، لتغيير إفريز السطح، من التي تربط فيه الكسوة، فإنه استأكل فيه، وحددوا رفرف مقام الشافعي، لخلل وقع فيه، ولم يزالوا إلى أن خلصوا منه. وروى أيضاً، أنه في يوم الجمعة ١٩ محرم الحرام سنة (١١٠) ألف ومائة ه طلع الشريف، أمير مكة، سطح الكعبة للإشراف على إفريز الكعبة، التي تربط فيه الكسوة، لإخبار المعلمين له، بأنه استأكل، ويحتاج إلى تغيير. وقد حاء الأمر من السلطان لعمارة ما يحتاج إليه من الكعبة، وإبلاغه ما يصرف على ذلك،

فاتفق أن وجبت الجمعة ، ودخل الخطيب وهـ و أي الشريف في الكعبـة فصلـي في حوفها.

وذكر أيضاً أنه في اليوم السادس من ذي القعدة سنة (١١٠٦) ست ومائة وألف نزل الشريف أمير مكة ، وفتحت الكعبة له، وأشرف على جدار بها ، يحتاج إلى ترميم ، وتبديل خشبة في الكعبة ، فأمر بذلك ، وتحت الخشبة يوم ٧ ذي القعدة من هذه السنة . وذكر في حوادث سنة ١١٠٩ أنه لما كان يوم الخميس ٢ يحرم طلع الشريف أمير مكة ، والقاضي المتولي في هذه السنة ، وجماعة من الفقهاء ، ومتصرف جدة ، وأشرفوا على سطح الكعبة ، وحقق المهندسون حراب السقف عند القاضي ، بموجب الأمر العالي ، ولما كان يوم الأحد ١٣ يحرم شرعوا في إصلاح سقف الكعبة ، فأخرجوا السقف المنكسر ، وظهر أن الدرجة المصعدة إلى السطح محتاجة إلى تعمير ، فاستمر العمل فيها ، وغيروا الدرجة ، وجعلوا فيها سبع السطح محتاجة إلى تعمير ، فاستمر العمل فيها ، وغيروا الدرجة ، وجعلوا فيها سبع درج رحام ، والباقي من خشب الساح . فرغوا منها أوائل ربيع الأول ، وذبح صاحب حدة ، يوم فراغ العمارة ، نحواً من أربعين شاة ، وفرقها على المساكين وفرق شيئاً من الدراهم على فقهاء المكاتب بالحرم وبعض الفقراء .

وفي يوم الخميس ٢٦ ذي الحجة سنة (١١١٨) ثماني عشرة ومائة وألف حضر إيواز بك، من حدة إلى مكة، واحتمع بشريف مكة وأميرها والقاضي وأمير الحاج غيطاس بك، وفتح لهم الشيخ «محمد الشيبي» الكعبة للنظر فيما تحتاجه من التعمير والترميم فأحروا جميع الإصلاحات اللازمة.

وفي يوم السبت ١٤ ذي القعدة سنة (١١٣٦) ست وثلاثين ومائة وألف، ورد أمر سلطاني، يتضمن ترميم الكعبة والمسجد الحرام والمدرسة السلطانية، فلاخل الكعبة أمير مكة وقاضيها وبعض العلماء، فرأوا موضع الخراب بها، وأحضروا المعلمين والبنائين، وصاروا يأخذون بأيديهم أواني الجبس والنورة ويناولونها المعلمين ساعة من النهار.

ونقل الشيخ عبدا لله غازي، عن بعض علماء مكة، أنه في سنة (١٢٠١) سنة واحد وماتتين وألف، أرسل السلطان عبدالحميد الأول خمسين إقة من الفضة، وأمر أن تُجعل صفائح مموهة بالذهب، ويطوق بها بعض العواميد، التي في داخل الكعبة المعظمة، ففعلوا ذلك وطوقوها بحضور أمير مكة الشريف سرور، وبحضور الوزير شيخ الحرم المكي، وهو والي جدة وبقية المأمورين ورجال الدولة. انتهى.

و لم يوجد لهذه الصفائح في العصر الحاضر أثر و لم أقف على خبر نزعها ومتى كان.

وفي سنة (١٢٥٣) ثلاث وخمسين ومائتين وألف أصلحوا فرش الكِعبة ، وفرشوا فيها الحجر المرمر ، الذي جاء من استانبول، وفي سنة (١٢٥٩) تسع وخمسين ومائتين وألف أصلحوا الأحجار ، التي حول الحجر الأسود، وكذلك بعض أحجار باطن الكعبة، وفي سنة خمس وتسعين ومائتين وألف فرش سطح الكعبة بألواح المرمر، وفي سنة سبع وتسعين ومائتين وألف جدد فرش الكعبة، وغير بعض أخشاب سقفها ، وأصلح بعضها ، كما ذكره مدير الحرم المكي السابق، أمين أفندي أمصيلي «أما سيه لي » في رسالة ألفها باللغة التركية ، في بيان خدمات آل عثمان للحرمين الشريفين.

وفي سنة (١٣١٦) ست عشرة وثلاثمائة وألف، في عهد الشريف عون الرفيق، تسرب من سقف الكعبة إلى جوفها شيء من ماء المطر، ومكث فيها حتى ظهرت منها رائحة كريهة بسببه، فلما بلغ ذلك رئيس السدنة الشيخ «محمد صالح الشيبي»، وكان بالطائف، أرسل ابنه، الشيخ محمد، إلى مكة، ففتح الكعبة فأزالوا الماء المستنقع، وأصلحوا الرخام المتصدع. في سطح الكعبة، وسدوا مواقع الحلل سداً محكماً، ودام العمل نحو نصف شهر.

وفي سنة (١٣٢٨) ثمان وعشرين وثلاثمائة وألف في عهد الشريف «الحسين بن على بن محمد بن عون» ملك الحجاز الأسبق، حصل وهن في المرابيع الخشب، بسطح الكعبة، التي يعلق فيها ثوب الكعبة، فأبدلوا تلك الأحشاب بأربعة مرابيع من حشب، أتوا بها حصيصاً لذلك، بواسطة رئيس السدنة، الشيخ «محمد صالح الشيبي» وذلك لتعذر وجود مثل تلك الأخشاب بالحجاز.

وفي سنة (١٣٣٢) اثنتين وثلاثين والاهمائة والف حصل في أسفل الثلاثة الأعمدة الخشب، التي بجوف الكعبة، والتي هي باقية من عهد «عبدا لله بن الزبير»، رضي الله تعالى عنهما، تصدع وتشقق بسبب غسيل الكعبة، ودحول السيول إلى حوفها، فعلم بذلك الشريف «الحسين بن علي» أمير مكة في ذلك الوقت، فحضر إلى المسجد الحرام في ضحوة يوم الاثنين ١٣ ربيع الأول من السنة

المذكورة، وكان في استقباله رئيس السدنة الشيخ «محمد صالح الشيبي» وبعض السدنة وفتحوا له الكعبة الشريفة، وحضر بعض أهل الخبرة من النجارين، فأحاطوا كل عمود من الأعمدة الثلاثة، من أسفلها بأخشاب طوال، على قدر القامة، وسمروها فيها بغاية الإتقان، فهي لا تـزال إلى اليوم على هذه الحالة. انتهى من «تاريخ الكعبة المعظمة».

نقول: وفي يوم ٢٦ شعبان سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين هجرية قطعوا الرؤوس المزحرفة فقط، لهذه الأحشاب الطوال، التي تحيط بكل من الأعمدة الثلاثة المذكورة، ثم إنه في أوائل شهر شوال من سنة ١٣٧٧، ركبوا تسعة أطواق من الفضة ، محيطة بالثلاثة الأعمدة المذكورة ، لكل عامود ثلاثة أطواق، زيادة في استمساكها وتقويتها. نقول: وما يظنه بعضهم بأنه حصل ترميــم قليل بأعلى الركن الشرقي للكعبة المشرفة، وذلك في شعبان سنة ١٣٣٤ هجرية، بسبب وصول شظية من المدفع، الذي رمي من قلعة أجياد، أيـام حـرب الشـريف حسين بن على مع الحكومة التركية فليس ذلك بصحيح. وإنما وقع هو أنه في عصر يوم ٢٣ شعبان من السنة المذكورة سنة (١٣٣٤) ألف وثلاهمائة وأربع وثلاثين هجرية ، بينما الحرب دائرة، بين الشسريف حسين المذكور وبين الأتراكُ المتحصنين في القلعة ، التي على حبل أجياد ، وقعت شظية من المدافع ، الــــى كــانت ترمى من القلعة المذكورة على جنود الشريف، في ثوب مكة المعظمة، بقرب حزامها المكتوب من جهة الركن الأسود، فظهر الدخان من الثوب، ففزع الناس وأسرع فضيلة الشيخ محمد بن محمد صالح الشيبي «رئيس سدنة الكعبة» بالحضور إلى المسجد الحرام، واجتمع الناس عليه، ففتح الكعبة المشرفة، وصعدوا إلى سطحها، وأطفأوا النار، التي على الشـوب بالمـاء، إطفـاءً تامـاً، ثـم نزلـوا، وقــد وقف الرمي من العسكرين، لما شاهدوا الحريق في ثـوب الكعبـة، احترامـاً وإحــلالاً لها، هذا ما حصل على جزء صغير من ثوب الكعبة في هذه الواقعة بدون قصد.

أما نفس الكعبة المطهرة ، فلم يحدث لها أي شيء يحتاج إلى ترميم مطلقاً ، إلى سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين هجرية ، ففي شهر رحب من هذه السنة ، حصل فيها إصلاحات كثيرة ، وتغيير تام لسقفيها "الأعلى والأدنى" وذلك في عهد الحكومة العربية السعودية في عصرنا الحاضر ، وإليك تفصيل ذلك في المبحث الآتى ، كما شاهدناه بأنفسنا ، ووقفنا على عمارتها خطوة خطوة ، وجزءاً

جزءاً ، و لله الحمد، نسأل الله الغفور الرحيم، رب هذا البيت الكريم ، ورب السموات والأرض ورب العرش العظيم ، أن يجعلنا وذريتنا من سعداء الدارين بفضله ورحمته آمين ، وصلى الله وسلم على النبي الأمي أبي القاسم الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين.

# سطح الكعبة وأمرضها من الداخل

بحمد الله تعالى ، لقد تشرفنا بدخول الكعبة المشرفة ، والصعود إلى سطحها العلوي، وذلك في ضحى يـوم الاثنين الشامن عشر من شهر رجب سنة ست وسبعين وثلاثمائة وألف، وإليك وصف سطحها الشريف:

أرض الكعبة من الداخل مرصوفة بحجارة المرمر ، وأما سطحها الأعلى مما يلي السماء فمفروش بالحجر الرخام الأبيض الثنين.

والسطح محاط بإفريز ارتفاعه إلى ٨٠ سنتيمتراً، من جهة الميزاب، وفي الجهات الأخرى، أقل من ذلك، تبعاً لانحدار السطح إلى جهة الميزاب، وهذا الإفريــز مبلـط بالنه, ة.

وفوق السطح مرابيع من الخشب وهي الأعواد الغليظة المربعة الطويلة التي تربط فيها كسوة الكعبة المعظمة، وعددها أربعة أعواد، في كل جهة عود واحد، كل عود لاصق في الإفريز المحيط بالسطح من الجوانب الأربعة، وكل عود داخل طرفاه في حدار الإفريز بإحكام تام، حتى لا يتزحزح من موضعه، إذا ربطت فيه الكسوة الثقيلة، وهذه الأعواد الخشبية الحالية وضعت في سنة (١٣٢٨) ثمان وعشرين وثلاثمائة وألف، بدلاً من الأعواد، التي كانت قبلها وتلفت، كما ذكره الغازي، رحمه الله تعالى في تاريخه فقد قال فيه ما نصه:

قال الشيخ حسين باسلامة في «تاريخ الكعبة المعظمة»: ذكر مدير الحرم المكي السابق، أمين أفندي أمصيلي، في رسالة ألفها باللغة التركية، في بيان خدمات آل عثمان للحرمين الشرفين، أنه في سنة (١٢٥٣) ثلاث وخمسين وماتتين وألف أصلحوا فرش الكعبة وفرشوا الحجر المرمر، الذي حاء من استانبول. وفي سنة (١٢٥٩) تسع وخمسين وماتتين وألف، أصلحوا الأحجار التي حول الحجر الأسود، وكذلك بعض أحجار باطن الكعبة. وفي سنة (١٢٩٥) خمس وتسعين وماتتين وألف، فرش سطح الكعبة بألواح المرمر، وفي سنة

(١٢٩٧) سبع وتسعين ومائتين وألف، جدد فسرش الكعبة وغير بعض أحشاب سقف الكعبة وأصلح بعضها اهـ.

وفي الفتوحات الإسلامية للسيد أحمد دحلان: وفي سنة (١٢٩٩) تسع وتسعين ومائتين وألف، عمّر السلطان عبدالحميد خان في الكعبة المعظمة وفرش باطنها بالرخام اهم، وفي سنة (١٣١٦) ست عشرة وثلاثمائة وألف، في إمارة الشريف عون الرفيق، وقع خراب في فرش الرخام، الذي على سطح الكعبة، فعمل الصناع لذلك معجوناً من النورة وزلال البيض والإسمنت وغير ذلك، وأصلحوه، ومكث العمل فيه نحو نصف شهر، وفي سنة (١٣٢٨) ثمان وعشرين وثلاثمائة وألف، حصل خراب ووهن في مرابيع الخشب التي يعلق فيها ثوب الكعبة، بسطح الكعبة، فعمل بدلها أربعة مرابيع، من خشب خصيصاً لذلك، ولا تزال تلك المرابيع على حالها إلى اليوم.

وفي كتاب «المحمل والحج» قال ابن فضل الله العمري في كتابه «مسالك الأبصار في ممالك الأمصار» ما يأتي :

ولما حججت سنة (٧٣٨) ثمان وثلاثين وسبعمائة، صعدت أنا وأمراء الركب المصري، لتلبيس الكعبة الشريفة، حتى كنا على سطحها، فرأيته مبلطاً بالمرمر والرخام الأبيض، ومن جوانبه جدر قصار فيها حلق لربط الستور، تحرّ فيها الكسوة بحبال، ثم تربط في تلك الحلق. انتهى من الكتاب المذكور.

وفي سنة (١٣٣٢) اثنتين وثلاثين وثلاثمائة وألف، وقع في أسفل أعمدة الخشب، التي بداخل الكعبة المعظمة، القائم عليها بساتل سقف الكعبة، أشطاب وتصديع، وهذه الثلاثة الأعمدة هي من عهد الخليفة عبدا لله بن الزبير، رضي الله عنهما، فأحضروا بعض أهل الخبرة من النجارين، فتقرر عمل أخشاب أشبه بالطاب، على طول القامة، تحاط بأسفل كل عامود، من الأعمدة الثلاثة، وتسمر فيه، بغاية الإتقان. فعمل ذلك فعلاً، وهي لا تزال على هذه الحالة إلى اليوم. انتهى ما في «تاريخ الكعبة المعظمة» بحذف واختصار. انتهى منه، وإن شاء الله تعالى سيأتي الكلام في محله على تغيير رحام سطح الكعبة وفرشه برحام حديد في عصرنا.

## وصف رخامر الكعبة في عص ابن جبير

يقول ابن جبير الأندلسي في رحلته، التي كانت سنة (٥٧٨) ثمان وسبعين وخمسمائة هجرية، يصف أرض الكعبة الشريفة، المفروشة بالرخام، وذلـك حينمـا دخلها في السنة المذكورة، ما يأتي :

وإذا انفتح باب الكعبة كبّر الناس، وعلا ضحيحهم، ونادوا بألسنة مستهلة: اللهم افتح لنا أبواب رحمتك ومغفرتك، يا أرحم الراحمين، ثم يدخلون بسلام آمنين.

وفي الصفح المقابل للداخلٍ فيه، هـ و من الركن اليماني إلى الركن الشامي، خمس رخامات منتصبات طولاً، كأنها أبواب تنتهي إلى مقدار خمسة أشبار من الأرض، وكل واحدة منها نحو القامة، الثلاث منها حمر، والاثنان خضراوان، في كل واحدة منها تجزيع بياض، لم ير أحسن منظراً منه ، كـأن فيهـا تنقيـط، فتتصـل بالركن اليماني منها الحمراء، ثم تليها بخمسة أشبار الخضراء، والموضع الذي يقابلها متقِهقراً عنها بثلاثة أذرع، هو مصلى النبي على، فيزدحم الناس على الصلاة فيه تبركاً به، ووضعهن على هذا الترتيب، وبين كل واحدة وأخرى القدر المذكور، ويتصل بينهما رحام أبيض، صافي اللون، ناصع البياض، قد أحدث الله ، عز وجل ، في أصل خلقته، أشكالاً غريبة مائلة إلى الزَّرقة، مشجرة مقصنــة ، وفي التي تليها مثل ذلك بعينه من الأشكال، كأنها مقسومة. فلو انطبقت العاد كل شكل يصافح شكله. فكل واحدة شقة الأخرى لا محالة، عندما نشرت انشقت على تلك الأشكال، فوضعت كل واحدة بإزاء أختها، والفاصل منها بين كل خضراء وحمراء رخامتان، سعتها خمسة أشبار، لا الأشبار المذكورة أو الأشكال فيها تختلف هيآتها ، وكل أخت منها بإزاء أختها، وقد شدّت جوانب هذه الرخامات تكافيف، غلظها قدر إصبعين من الرخام المجزع، من الأخضر والأحمر المنقطين، والأبيض ذي النحيلان، كأنها أنابيب مخروطة، يحار الوهم فيها، فاعترضت، في هذا الصفح المذكور من فسرج الرخمام الأبيض، ست فرج، وفي الصفح، الذي عن يسار الداخل، وهو من الركن الأسود إلى اليماني أربع رخامات، اثنتان خضراوان واثنتان حمراوان، وبينهما خمس فرج، من الرخام الأبيض، وكل ذلك على الصفة المذكورة، وفي الصفح، الذي عن يمـين الداخـل،

وهو من الركن الأسود إلى العراقي، ثـلاث: اثنتـان حمراوان وواحـدة خضراء، ويتصل بها ثلاث فرج من الرخام الأبيض. وهذا الصفح هو المتصل بالركن، الـذي منه باب الرحمة، وسعته ثلاثة أشبار وطوله سبعة وعضادته، التي عن يمينك، إذا استقبلته، رحامة حضراء في سعة ثلثي شبر، وفي الصفح الذي من الشامي إلى العراقي ثلاث: اثنتان حمراوان وواحدة خضراء. ويتصل بها ثلاث فرج من الرحام الأبيض، على الصفة المذكورة، ولكل هذا الرحام المذكور طرتان: واحدة على الأخرى، سعة كل واحدة منهما قدر شبرين، ذهب مرسوم في اللازوردي، قد خط فيه خط بديع، وتتصل الطرتان بالذهب المنقوش على نصف الجدار الأعلى، والجهة، التي عن يمين الداخل، لها طرة واحدة، وفي هاتين الطرتين بعض مواضع دارسة، وفي كل ركن من الأركان الأربعة ، مما يلي الأرض ، رخامتان خضراوان صغيرتان ، تكتنفان الركنين ، وتكتنف أيضاً كل ما بين من الفضة الذين في كل ركن، كأنهما طاقان عضارتان من الرخام الأخضر، صغيرتان على قدر نقيبها، وفي أول كل صفح من الصفحات المذكورة ، رخامة حمراء، وفي آخره مثلها، والخضراء بينهما على الترتيب المذكور، إلا الصفح الذي عن يسار الداخل، فأول رخامة تجدها متصلة بالركن الأسود رخامة خضراء، ثم حمراء إلى كمال الترتيب الموصوف. انتهى من رحلة ابن جبير.

#### غسل الكعبت المشرفت

لا يخفى أن كل شيء في الدنيا معرض للاتساخ، والكعبة المعظمة المشرفة مصانة محفوظة عن الأوساخ فلا نوافذ فيها ولا فتحات سوى الباب، بل هي دائماً تعطّر، من قديم الزمان حاهلية وإسلاماً، ولكن قد يطرأ عليها ما يوحب تنظيفها وغسلها من الغبار الذي تأتي به الرياح، ومن ازدحام الناس على زيارتها والدخول في باطنها، لذلك هي لا تحتاج إلى تنظيف وغسل سوى مرتين أو ثلاثاً في السنة.

ومن المعلوم أن الكعبة، من زمان بانيها الأول، بعد الطوفان، وهو الخليل سيدنا إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، لا تحتاج إلى غسل وتنظيف، لأنها بنيت بالرضم، حجارة بعضها فوق بعض، بدون طين ولا نورة، ولم يكن لها سقف ولا باب من حشب أو حديد، وكانت أرضها الداخلية رملاً أو حصباء، فهي الحالة هذه، لا تحتاج إلى غسل ولا تنظيف ويكفي لغسلها من الأتربة نزول المطر

عليها، لكن بعد بنائها بالطين وتسقيفها وجعل الباب عليها لا بد من تنظيفها كما تنظف الدور والبيوت.

وكان أول من غسل الكعبة رسول الله على، فقد روي عن ابن عمر، رضي الله عنهما، أن رسول الله على الله عنهما، أن رسول الله على لما دخل مكة ، يوم الفتح، أمر بالالاً، فرقى على ظهر الكعبة، فأذن بالصلاة، وقام المسلمون وتحردوا في الأزر وأخذوا الدلاء، وارتجزوا على زمزم، فغسلوا الكعبة، ظهرها وبطنها، فلم يدعوا أثراً، من آثار المشركين، إلا محوه وغسلوه. اهـ.

قال صاحب كتاب «تاريخ الكعبة المعظمة»: وهذا رواه السنجاري في كتاب منائح الكرم، نقلاً عن التقي الفاسي، وهو رواها عن الفاكهي. اهـ.

نقول: فمن هنا، حرت العادة بغسل الكعبة من ذلك التاريخ إلى اليوم، وهي تغسل في العام مرتين، بماء زمزم، مضافاً إليه ماء الورد، ثم يطيبونها بالعطر، ويبخرونها بالعود والعنبر والند، وغالباً يكون ذلك بحضور ولاة الأمور وكبار رحال الدولة. وقد تشرفنا بغسلها و لله الحمد سنة (١٣٦٧) سبع وستين وثلاثمائة وألف، يوم أن فتحوا لنا مقصورة مقام إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، بأمر حلالة الملك المعظم سعود بن عبد العزيز نصره الله تعالى.

قال الغازي في تاريخه: ذكر الشيخ حسن بن عبد القادر الشيبي في كتابه «الإتمام على أعلام الأنام» كيفية غسل الكعبة المعظمة فقال: أما غسل الكعبة المعظمة في السنة فمرتان، مرة في أواخر ذي القعدة، وفي اليوم الثاني عشر من ربيع الأول مرة.

وكيفيته أنه في صباح اليوم المذكور، بعد الإشراق، يفتح سدنة الكعبة المعظمة، ويأتونه بغلاية فيها ماء الورد، وعطر السورد، وبخور العنبر والندّ، الذي يأتي مع المحمل الشامي، ويعتمدون بشيلان، يحضرها شيخ السدنة، ومن قبل مراسم الغسل، يعطي شيخ السدنة خبراً إلى مولانا أمير مكة المكرمة ورؤساء المأمورين، وتحضر مكانس، من طرف مديرية الأوقاف الهمايونية، بالحرم الشريف المكي، ويأتي شيخ الزمازمة بسطول، ويملأ السقاؤون من بئر زمزم، ويأتون بها إلى تحت باب الكعبة المعظمة، وهناك تملأ السطول، وتناول إلى من هو واقف في باب الكعبة، ويسلمها للذي في داخلها، وهناك يمسك سيدنا أمير مكة المكرمة في يده مكنسة، وكذلك إن حضر أحد من أنجال سيدنا الأمير، يستحضر له مكنسة،

وكذلك مولانا قاضي مكة المكرمة، وسائر المأمورين، ويغوطون بشيلان، ثم يسدأ أولاً بصب السطول من عند مولانا أمير مكة وأنجاله، ثم تصب السطول وتملأ في سائر أطراف الكعبة المعظمة للجميع، وتخرج الفارغة من السطول وتدخل ملآنة، وهكذا إلى أن يتم الغسل، ثم يملأ من العطر وماء الورد في طاسات، ويدهن بها حدار الكعبة، مولانا الأمير المشار إليه، وحضرات أنجاله، ويُبخر بالعنبر والند حضرة مولانا القاضي، فكل من أراد كذلك، ثم إن سيدنا الأمير، المشار إليه، أحياناً يقذف من المكانس المغسول بها البيت إلى الحجاج الواقفين عند الباب، عسب التبرك، ثم يدعو لهم أحد السدنة الشيبيين دعاء، ثم تختم مراسم الغسل، ويخرجون منها، ثم إن السدنة يُنشنَّفُون المبلول بالإسفنج ويزيدون تعطيراً وتبخيراً ويغلقون الباب. انتهى من الغازي.

وقال صاحب كتاب «تاريخ الكعبة المعظمة » عند غسل الكعبة المعظمة مأ يأتي: أما غسل الكعبة، في العصر الحاضر، فهو يجري في العام مرتين: مرة قبل الحج، ومرة بعد سفر الحجاج من مكة، وغالباً يكون الغسل، في المرة الأولى، في أواخر ذي القعدة، وربما كان في أول ذي الحجة من سنة، والمرة الثانية غالباً يكون غسل الكعبة في اليوم الثاني عشر من ربيع الأول.

أما كيفية الغسل فإليك تفصيله: وهو أنه في صباح اليوم المعين لغسل الكعبة المعظمة، يحضر رئيس سدنة الكعبة المعظمة إلى الحطيم، بعد شروق الشمس بلحظة، ومعه السدنة آل الشيبي، فيفتح باب الكعبة المعظمة، ثم يأتي أتباع السدنة بقلال فيها ماء الورد، وقوارير فيها عطر الورد، وبالمباحر والعنبر، والعود، والندّ، ويؤتى بالأزر، وهي تكون غالباً من النوع الذي يسمى (بالشال الكشميري) لأحل الاتزار بها حال غسل الكعبة المعظمة.

وقد حرت العادة أن يدعو رئيس السدنة ولاة الأمر من ملوك أو أمراء، أو ولاة ، ووزراء الدولة والقاضي، ورؤساء الدوائر ، إلى غسل الكعبة ، وقبل حضورهم بلحظة تكون كل مواد الغسل حاضرة ، وتحضر مديرية الأوقاف عادة المكانس ، ويحضر شيخ الزمازمة الموكلين بسقاية الحاج ماء زمزم ، سطولاً مملوعة من ماء زمزم، إلى الكعبة، فيستلمها منهم السدنة وأتباعهم ويدخلونها الكعبة المعظمة.

وبعد استكمال كل ذلك، بداخل الكعبة المعظمة، يحضر المدعوون لغسل الكعبة، بداخل الكعبة، ويأخذ كل واحد منهم إزاراً فيرتدي به، ثم يحمل المكنسة ويباشر الجميع غسل الكعبة المعظمة بماء زمزم، مضافاً إليه ماء الورد، ثم إتمام غسل أرض الكعبة، وبعض أطراف حدارها السفلي، يباشرون مسح حدارها، إلى ارتفاع قامة الإنسان، بماء الورد أولاً، ثم يطيبونها بعطر السورد، ويوضع ذلك في طاسات من معدن أبيض أو بلور، وبعد انتهاء عمل الطيب بالعطر يضعون العنبر، والعود، والندّ، في مباخر بديعة فاخرة وتبخر بها عموم أطراف الكعبة وجهيع حوانبها، بعد تجفيف أرضها بالإسفنج، وبعد إتمام غسل الكعبة المعظمة وتطيبها، يقسم السدنة تلك المكانس على الناس المجتمعين عند باب الكعبة.

وقد حضر حلالة الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود غسل الكعبة المعظمة بنفسه عدة مرات، وباشر غسلها بيده الميمونة، وحضر معه في كثير من المرات غسل الكعبة، ولي عهد المملكة العربية السعودية، صاحب السمو الملكي الأمير سعود بن عبد العزيز ونائبه العام صاحب السمو الملكي رئيس بحلس الوكلاء الأمير فيصل بن عبد العزيز وأصحاب السمو إخوان جلالته الفخام، وبعض أنجاله المباركين وبعض الأسرة الكريمة، ورجال الدولة، وقضاته. انتهى من الكتاب المذكور.

نقول: ولقد سألنا رئيس سدنة الكعبة المشرفة في وقتنا الحاضر وهو صاحب السيادة والسعادة الشيخ محمد بن محمد صالح بن أحمد الشيبي حينما كنا بمنزله العامر، تلبية لدعوته لنا للغداء، وذلك يوم السبت السادس عشر من رجب عام ١٣٧٦ هـ سألناه عن عدد المرات التي تغسل فيها الكعبة في السنة، فقال: تغسل الكعبة مرتين في السنة: إحداهما بعد النصف الثاني من شهر شعبان، إما في اليوم المخامس والعشرين منه أو في السابع والعشرين، وثانيتهما في اليوم السابع من ذي الحجة.

اللهم اغسل خطايانا وأبدل سيئاتنا حسنات بفضلك ورحمتك يا أرحم الراحمين . وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

## تلقي الناس لما. المطرخت ميزاب الكعبة

وبمناسبة الصلاة في الحجر، تحت ميزاب الكعبة، فإن الناس إلى اليوم يتلقون ماء المطر النازل من ميزاب الكعبة، على سبيل البركة، ونذكر هنا ما جاء في رحلة ابن جبير، التي كانت سنة (٥٧٨) ثمان وسبعين وخمسمائة، فقد ذكر فيها عن ذلك، ما يأتي:

ومما يجب أن يثبت ويؤثر ، لبركة معاينة وفضل مشاهدته ، أن في يــوم الجمعـة التاسع عشر من جمادي الأولى، بعد صلاة العصر، ومع العشي، حاء مطر، وتبادر الناس إلى حجر إسماعيل، فوقفوا تحت الميزاب المبارك، متجردين عن ثيابهم، يتلقون الماء الذي يصبه الميزاب برؤوسهم وأيديهم وأفواههم ، مزدحمين عليه ازدحاماً عظيماً ، أحدث ضوضاء عظيمة، كل يحرص على أن ينال جسمه من رحمة الله نصيباً، ودعاؤهم قــد عـلا، ودمـوع أهـل الخشـوع منهـم تسـيل، فـلا تسمع إلا ضحيج دعاء أو نشيج بكاء. والنساء قد وقفن خارج الحجر ، ينظرون بعيون دوامع وقلوب خواشع، يتمنين ذلك الموقف لـو ظفـرن بـه، وكـان بعـض الحجاج المتأخرين المشفقين يبل ثوبه بذلك الماء المبارك، ويخرج إليهـن ويعصـره في أيدي البعض منهن، فتلقينه شرباً ومسحاً على الوجوه والأبدان. وتمادت تلك السحابة المباركة إلى قريب المغرب، وتمادى الناس على تلك الحال من الاز دحام، على تلقى ماء الميزاب بالأيدي والوجوه والأفواه، وربما رفعوا الأوانس ليقع فيها، فكانت عشية عظيمة ، استشعرت النفوس فيها الفوز بالرحمة، ثقة بفضله وكرمه، ولما اقترن بها من القرائن المباركة: فمنها أنها كانت عشية الجمعة، وفضل اليوم فضله، والدعاء فيها يرجى من الله تعالى قبوله، لما ورد فيها من الأثر الصحيح، وأبواب السماء تفتح عند نزول المطر، وقد وقف الناس تحت الميزاب، وهو من المواضع التي يستجاب فيها الدعاء، وطهرت أبدانهم رحمة الله النازلـة مـن سمائـه، إلى سطح بيته العتيق، الذي هو حيال البيت المعمور . وكفى بهذا المحتمع الكريم والمنتظم الشريف، جعلنا الله ممن طهر فيه من أرجاس الذنوب، واختص من رحمة ا لله تعالى بذنوب، ورحمته واسعة تسع عباده المذنبين، إنه غفور رحيم. انتهى من رحلة ابن جبير. ومما يناسب هذا المقام، ما ورد في تاريخ الأزرقي: أن داود بن عجلان طاف مع أبي عقال، في مطر قال: ونحن رجال، فلما فرغنا من سبعنا، أتينا نحو المقام، فوقف أبو عقال دون المقام، فقال: ألا أحدثكم بحديث تسرون به أو تعجبون به؟ قلنا: بلى قال: طفت مع أنس بن مالك والحسن وغيرهما في مطر، فصلينا خلف المقام ركعتين، فأقبل علينا أنس بوجهه، فقال لنا: استأنفوا العمل فقد غفر لكم ما مضى، هكذا قال لنا رسول الله عليه وطفنا معه في مطر. انتهى منه.

نقول: لا يزال الناس إلى اليوم، إذا جاء المطر يقفون تحت ميزاب الكعبة، يتلقون الماء النازل، من سطح الكعبة، بأحسامهم للتبرك، وللمطر عندنا بمكة فرحة ونشوة يستبشر الناس به كثيراً. جاء في كتاب «الأذكار» للإمام النووي ما نصه: روى الشافعي رحمه الله تعالى، في الأم بإسناده حديثاً مرسلاً عن النبي الله قال: «اطلبوا استحابة الدعاء عند التقاء الجيوش وإقامة الصلاة ونزول الغيث». قال الشافعي: وقد حفظت عن غير واحد طلب الإحابة عند نزول الغيث وإقامة الصلاة. انتهى.

ورد: «ثنتان لا تردان الدعاء عند النداء وتحت المطر» عند النداء أي: الأذان للصلاة، رواه الحاكم في «المستدرك»، قال العزيزي: إسناده ضعيف لكن له شواهد.

وفي صحيح مسلم، عن أنس، رضي الله عنه، قال: «أصابنا ونحن مع رسول الله الله عنه، قال: «أصابنا ونحن مع رسول الله الله عنه، حين أصابه المطر، فقلنا: يــا رسـول الله لم صنعت؟ قال: «لأنه حديث عهد بربـه» قــال العزيزي: أي بتكوين ربـه إياه، ومعناه أن المطر رحمة، وهي قريبة العهد بخلق الله تعالى له فيتبرك بها. انتهى.

قال الشيخ الحفني في حاشية على العزيزي عند كلمة «وتحت المطر» أي فلا بدأن يبرز له، وبعضهم قال الأولى ذلك، وإلا فيستجاب الدعاء وقت نزول المطر أشد إجابة من غيره. انتهى.

نقول: إذا كان الدعاء يستجاب عند نزول المطر مطلقاً في أي موضع كان، فإن الدعاء يكون أكثر إجابة وأرجى قبولاً عند نزوله في الأوقات المباركة والأمكنة المقدسة، عند الأذان للصلاة، وبين الأذان والإقامة وعند التقاء الجيوش، ونزوله بمكة، وفي المسجد الحرام حول الكعبة، وبعرفات عشية الوقوف، ونحو ذلك وفضل الله واسع ورحمته عظيمة، والله تعالى عند حسن ظن عبده به

والأعمال بالنيات، والصدق في الطلب، والدعاء والإحلاص في التضرع، والخشوع يوحبان القبول والإحابة.

#### ميز اب الكعبة وعلادة

لما بنى خليل الله إبراهيم عليه الصلاة والسلام ، البيت المعظم ، بناه على ربوة بالرضم ، حجارة بعضها فوق بعض ، بدون طين ولا جص ولا إسمنت ، و لم يجعل له باباً يفتح ويغلق ، وإنما ترك مكانه فتحة ، للدلالة على وجه البيت ، كما أنه لم يجعل له سقفاً ، وما دام البيت ، لا سقف له ، فلا يمكن وضع ميزاب عليه ، وفائدة الميزاب جريان ماء المطر منه حتى لا يخر السقف ، وحيث لا سقف ولا باب للكعبة المشرفة ، فإن المطر ينزل على أرضها ، ويخرج من فتحة الباب ، ومن شقوق حجارة الجدران ، التي بالرضم فلا خوف عليها من المطر ، و لم تبن كذلك إلا على الفطرة الأولى ، ولعدم وجود أناس كثيرين بمكة المشرفة .

فلما كثر الناس، وتدرجوا في معرفة بعض الأمور، جعلوا للكعبة المعظمة سقفاً وميزاباً وباباً يفتح ويغلق، فأول من جعل لها سقفاً، بعد سيدنا إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، قصي بن كلاب، الجد الرابع لنبينا محمد فيله ، فإنه سقفها بخشب الدوم وحريد النحل حين بناها، ثم صارت بعده بلا سقف، إلى أن بنتها قريش، فسقفتها بخشب الدوم وحريد النحل أيضاً، ولا يزال تسقيف بعض البيوت والمنازل في الحجاز إلى عصرنا، بخشب الدوم وجذوع النحل وجريدها. فيعلم بالضرورة من تسقيف الكعبة المشرفة أنه لا بد من وضع ميزاب على سطحها.

واعلم أن تغيير ميزاب الكعبة أو تغيير شيء مما يتعلق بها يكون لأمرين: إما أن يكون الميزاب أو الشيء قد اعتراه ضعف أو حراب، وإما أن يكون ذلك بقصد التشرف بخدمة بيت الله الحرام، رجاء المثوبة، من عند الله عز وجل، في كلا الأمرين الأجر والثواب، فصاحب الخير لا يعدم الخير.

وهنا نذكر ميازيب الكعبة ، منذ العهد القديم إلى اليوم ، فنقول:

الميزاب الذي وضعه قصي بن كلاب، الجد الرابع للنبي في ، وذلك حينما بنى الكعبة وسقفها، ولم يذكره المؤرخون، لكن نحن ذكرناه استنتاجاً من تسقيفه لها.

- ٢) الميزاب، الذي وضعته قريش، حينما بنت الكعبة، قبل نبينا محمد هذا، بخمس سنين على أشهر الأقوال. فبعد تسقيفها جعلوا لها ميزاباً، مصبه على حجر إسماعيل، عليه الصلاة السلام، ولا يزال إلى اليوم، مكان جميع ميازيب الكعبة، التي توضع عليها، هو مكان الميزاب الذي وضعته قريش فيه.
- الميزاب، الذي وضعه عبدا لله بن الزبير، رضي الله عنهما، حينما بنى الكعبة وسقفها، وذلك سنة أربع وستين من الهجرة.
- الميزاب، الذي وضعه الحجاج بن يوسف الثقفي، فإنه هدم من الكعبة ما زاده ابن الزبير فيها، وهو من جهة حجر إسماعيل، وبالضرورة فقد أزال جميع جدار الكعبة، الذي من جهة الحجر، والذي فيه ميزاب ابن الزبير، كما أزال من الجدار الشرقي والجدار الغربي ستة أذرع، من كل منهما فقط، من جهة الحجر، ثم بناها على أساس قريش. فلا بد إذاً أنه وضع ميزاباً جديداً، بدل ميزاب ابن الزبير، الذي مضى عليه عشر سنين، وكان بناء الحجاج لها سنة أربع وسبعين من الهجرة.
  - و لم يذكره المؤرخون أيضاً ، لكن ذكرناه، استنتاجاً من واقع الحال .
- الميزاب، الذي وضعه الخليفة الأموي، الوليد بن عبد الملك بن مروان ، فقد بعث إلى واليه على مكة ، خالد بن عبدا لله القسري ، بستة وثلاثين ألف دينار ، جعلها صفائح من الذهب ، فيضرب منها على باب الكعبة ، وعلى الأساطين ، التي بداخلها ، وعلى أركانها من الداخل، وعلى ميزابها.
- فالوليد بن عبد الملك هو أول من ذهّب البيت في الإسلام، كما هو أول من حلّى الميزاب بالذهب، وكان ذلك سنة (٩١) إحدى وتسعين هجرية حينما أمر بتوسعة المسجد الحرام.
- قال الأزرقي: وطول الميزاب أربعة أذرع، وسعته ثماني أصابع، في ارتفاع مثلها، والميزاب ملبّس صفائح ذهب داخله وخارجه. وكان الذي جعل عليه الذهب الوليد بن عبد الملك. اهـ.
- وقال مؤلف كتاب "المحمل والحج" عن ميزاب الوليد بن عبد الملك: إنه في سنة خمس وخمسين وأربعمائة ، أحد بنو الطيب هذا الميزاب، وحملوه إلى اليمن، فابتاعه صاحب اليمن الذي امتلك مكة أيضاً في السنة المذكورة ورده إلى مكانه . انتهى.

- ٦) الميزاب، الذي عمله أبو القاسم إبراهيم، المعروف «برامشت» ابن الحسين الفارسي، صاحب الرباط المشهور، بمكة، وصل به إلى مكة خادمه مثقال، بعد موته، فركب على الكعبة سنة (٥٣٩) تسع وثلاثين وخمسمائة.
- الميزاب، الذي عمله الخليفة المقتفي با لله، أبو عبدا لله محمد بن أحمد العباسي، فركب على الكعبة، بعد قلع ميزاب رامشت، وذلك في سنة (٤١) إحدى وأربعين وخمسمائة أو في التي بعدها.
- ٨) الميزاب، الذي عمله الشريف رميثة. قال الغازي في تاريخه، نقالاً عن «تحصيل المرام» وهذا عن القرشي، أنه قال: "وعمل الشريف رميثة صاحب مكة ميزاباً". اهد و لم يزد على ذلك شيئاً، ونحن لم نقف في تاريخ على ميزاب رميثة، إلا على هذه الجملة التي رواها الغازي. والشريف رميثة، تولى إمارة مكة عشر سنين، مع أحيه حميضة، وخمس سنين مع أحيه عطيفة، وتولاها منفرداً نحو خمس عشرة سنة، وكان أول توليته مع أحيه حميضة بعد وفاة أبيهما سنة (٧٠١) وتوفي رميثة سنة (٧٤٦) فكانت مدة ولايته على مكة ثلاثين سنة. والله تعالى أعلم بغيبه، فلا ندري ميزابه كان في أي سنة.
- ٩) الميزاب، الذي عمله الناصر لدين الله ، أبو العباس أحمد العباسي، وعمله من الخشب المبطّن بالرصاص، في الموضع الذي يجري فيه الماء، أي من باطن الميزاب، وأما ظاهره ، مما يبدو للناس ، فهو مطلي بصحائف الفضة ، وكان عمل هذا الميزاب بمعرفة الأمير سودون باشا، أثناء عمارته للمسجد الحرام، وذلك سنة (٧٨١) إحدى وثمانين وسبعمائة.
- ١) الميزاب، الذي عمله السلطان سليمان القانوني، عمله من الفضة المطلية بالذهب، فركب على الكعبة المشرفة بعد قلع الميزاب السابق، وذلك سنة (٩٥٩) تسع وخمسين وتسعمائة، وأمر السلطان المذكور بنقل الميزاب القديم إلى حزانة الروم، فتعرض له بنو شيبة، فأعطوا في مقابل ذلك وزنه فضة من بندر حدة.
- ١١) الميزاب، الذي ورد من مصر، وكان من الذهب فوضع بدل الميزاب الفضة،
   وأخذ الأول إلى الحزانة العالية للتبرك به، وذلك سنة (٩٦٢) اثنتين وستين
   وتسعمائة، ذكره مؤلف كتاب «المحمل والحج».
- استأذنًا الفنان يوسف أحمد، مفتش الآثار العربية ، ومحيي الخط الكوفي بمصر، ومدرّسه بمدرسة تحسين الخطوط الملكية، وبكلية الآداب بالجامعة المصرية،

رحمه الله تعالى، لكن الأستاذ المذكور لم يذكر اسم راسل الميزاب، والذي استنتجناه، من سياق الكلام، أن هذا الميزاب، الذي ورد من مصر، كان من طرف السلطان سليمان القانوني أيضاً، لأن مصر كانت تابعة للدولة العثمانية، فالسلطان المذكور، بعد أن عمل الميزاب السابق، الذي هو من الفضة، رأى أن يبدله بميزاب من الذهب، فإن هذا أكمل بمقامه وهو خليفة المسلمين وأن يحتفظ بالميزاب السابق في خزانة الدولة، بعد أن مكث على سطح الكعبة ثلاث سنوات.

والسلطان سليمان المذكور، لقب بالقانوني لأنه في زمانه، وضعت قوانين للحكومة، عينت فيها مراتب الدولة ومناصبها. حلس السلطان سليمان القانوني، على تخت الملك، في سنة (٩٢٦) وتوفي سنة (٩٧٣) وعمره أربع وسبعون سنة.

وكان أعظم ملوك الأرض ودولته أقوى الدول وقد افتتح كثيراً من الأقاليم والبلدان.

(۱۲) الميزاب، الذي عمله السلطان أحمد حان الأول ، ابن السلطان محمد الشاك، وذلك لما بلغه حدوث تصدع في حدار الكعبة المشرفة، بسبب السيل ، الذي دخل المسحد ، فأرسل نطاقاً من الفضة المطلية بالذهب، ليشد به البيت الحرام، وميزاباً للكعبة ، كما أرسل أيضاً صحيفة من الذهب ، توضع على وحه باب الكعبة ، مكتوب عليها قوله تعالى: هو لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا... الآية. وصفائح مطلية بالذهب لأعلى المنبر وغير ذلك ، أرسل كل ذلك صحبة حسن آغا المعمر وذلك سنة (١٠٢١) إحدى وعشرين وألف، كما هو مكتوب في حجر أبيض ، في الشاذروان ، على يمين الحفرة التي يجانب باب الكعبة.

قال مؤلف كتاب "المحمل والحج": هذا الميزاب من الفضة منقوش بالذهب والمينا اللازوردية.

والسلطان أحمد حان الأول ، جلس على تخت الملك سنة (١٠١٢) اثنتي عشر وألف ، وكان عمره أربع عشرة سنة، وقد توفي سنة (١٠٢٦) فكانت مدة سلطنته أربع عشرة سنة ، وهو الذي سن قانون وراثة السلطنة للأكبر والأرشد من آل عثمان.

17) الميزاب، الذي عمله السلطان عبدالجيد خان ابن السلطان محمود خان، وهو من النهب الخالص، وعليه كتابة جميلة حداً من الجهات الثلاث، بقلم الخطاط الشهير عبدا لله الزهدي، الذي توفي بمصر سنة (١٢٩٦) رحمه الله تعالى، وقد تم هذا الميزاب مع الكتابة عليه سنة (١٢٧٣) ثلاث وسبعين ومائتين وألف في القسطنطينية «الآستانة».

يقول الشيخ حسين باسلامة ، رحمه الله تعالى، في كتابه «تاريخ الكعبة المعظمة» نقلاً عن تحصيل المرام: إن هذا الميزاب فيه خمسون رطلاً من الذهب بحسب التحمين ، وحيء به من الآستانة صحبة الحاج رضا باشا ، وركب على الكعبة سنة (١٢٧٦) ست وسبعين ومائتين وألف ، ووالي مكة يومئذ الشريف عبدا لله بن محمد عبدالمعين بن عون ، رحم الله الجميع ، وأرسلوا الميزاب القديم إلى الآستانة ليحفظ في متاحفها.

ويقول الغازي في تاريخه: كان الشريف عبدا لله بن محمد المذكور في دار السلطنة «أي الآستانة» فلما مات والده، وجهت الدولة العثمانية إمارة مكة للشريف عبدا لله المذكور، وذلك في شهر رمضان عام (١٢٧٤)، ومكث في دار السلطنة لقضاء بعض مهماته، إلى أن توجه إلى مكة، في شهر ربيع الأول سنة (١٢٧٥)، ودخل مكة في موكب عظيم، وجاء معه بميزاب الكعبة على بالذهب، لم ير الراؤون أحسن منه، بعثه السلطان عبدالجيد خان وأرسلوا القديم إلى دار السلطنة. اه.

نقول: هذا الميزاب، الذي أرسله السلطان عبدالجميد خان، لا يـزال موحودا، إلى يومنا هذا، ولا تزال صورته الجميلة البديعة باقية على حالته الأصلية، لأنه عمل بنية خالصة، وبالذهب الخالص، فرحم الله الأقدمين، الذين إذا عملوا عملاً أتقنوه.

ومما يجب ذكره أنه في شهر محرم سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلامائة وألف، ثار هواء شديد، ففتق قطعة من ثوب الكعبة الجديد، اللذي خيط عليها، قريباً من جهة حجر إسماعيل، فألقى بهذه القطعة على هذا الميزاب المذكور، فالتوى وتعطف منها، لسان الميزاب المتدلي فقط، ولم تحدث هذه القطعة الثقيلة أي ضرر على الميزاب مطلقاً، حتى أنه لم يتحرك قيد شعرة عن محله، فانظر رحمك الله إلى قوة البناء وإحلاصهم في إحكام وضعه، ثم إن مديرية الأوقاف أصلحت

لسان الميزاب المعوج، في يوم الأربعاء حادي عشر من ربيع الثاني، من السنة المذكورة.

والسلطان عبدالمحيد خان صاحب هذا الميزاب البديع، الذي فيه خمسون رطلاً من الذهب الحالص، هو الذي أرسل أيضاً الطوق الذهبي للحجر الأسود سنة (١٢٦٨) ثمان وستين ومائتين وألف، وكان وزن هذا الطوق عشر إقات من الذهب الصافي، وقد كان على الحجر ثلاث عشرة سنة، ثم قلع ووضع بدلاً عنه الطوق الفضي، الذي أرسله السلطان عبد العزيز خان سنة (١٢٨١) فرحم الله الجميع وجزاهم خير الجزاء.

وفي تقويم أم القرى التي تصدر بمكة المكرمة، بورقة يوم الجمعة ١٩ شوال عام ١٣٦٦، مذكور أن السلطان عبدالجيد المذكور، كان يمتلك أثمن ساعة، منذ عرفت الساعات، فقد صنعت هذه الساعة، في لندن سنة ١٨٤٤ ميلادية، من ذهب عيار ٢٢ قيراطاً، وكان قطرها خمس بوصات، وكان ميناؤها من حجر "عين الهر" وهو نوع من أثمن أنواع الأحجار الكريمة، وعقاربها مرصعة بالألماس واللآلئ، وظهرها مصنوع من البلور الفاخر، يكشف عن آلاتها، وقد حفرت فيه نقوش بديعة، وكان بها جرس يدق كل ساعة، وقد بلغت تكاليفها "١٢٢٠٠" من الجنيهات أي الذهبية . اهـ.

فإذا كان مثل هذا السلطان ينفق على ساعة واحدة أكثر من اثني عشر ألف جنيه، فلا نستكثر منه، رحمه الله تعالى، أن يجعل في سبيل الله ميزاب الكعبة وطوق الحجر الأسود من الذهب الخالص. ففى المثل "وعن الملوك فلا تسل".

### عمل باب الكعبة المشرفة

لا نريد أن نتكلم عن بناء الكعبة المشرفة قبل إبراهيم الخليل، عليه الصلاة والسلام، لأن تلك العصور غابرة بعيدة، وإنما نتكلم عن بنائه وبناء من بعده، فنقول: إن سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام، لما بنى الكعبة بناها بالرضم، حجارة بعضها فوق بعض من غير طين ولا نورة، ولم يجعل لها سقفاً ولا باباً، وإنما ترك لمكان الباب فتحة في جدارها الشرقي، للدلالة على وجه البيت، وما دام بناؤه لها كان على هذه الصفة فلا ضرورة لوضع باب عليها. ذكر الفاسي، أنه لما انهدم بناء إبراهيم بنت جرهم الكعبة، وجعلوا لها باباً بمصراعين وقفلاً، فعلى هذا

تكون حرهم بنت الكعبة قبل العمالقة، وروى الأزرقي العكس، والله تعالى أعلم، ونحن رأينا، أن بناء حرهم وبناء العمالقة لا بد وأن يكون على غرار بناء إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، أي بنوها بالرضم، بدون سقف لها، ولا باب، لأن حالة تلك العصور بدائية على الطبيعة الأولى، لذلك ذكرنا هنا، أول من عمل باباً للبيت، تبع الحميري، والله تعالى أعلم بالغيب.

- ا) فأول من جعل للكعبة باباً يغلق أسعد الحميري، وهو تبع، أحد ملوك اليمن،
   قبل البعثة بزمن بعيد، وهو أيضاً أول من كساها كسوة كاملة ونحر عندها.
- ٢) قريش لما بنتها، جعلوا لها باباً مرتفعاً عن الأرض، ولم تبق الكعبة بـ لمون بـ اب
   بعد ذلك، وإنما كان يجدد لها الباب.
- عبدالله بن الزبير، رضي الله عنهما، لما بناها جعل لها بابين لاصقين
   بالأرض، وجعل لكل منهما مصراعين، وهو كذلك إلى اليوم.
- الحجاج بن يوسف الثقفي، فإنه لما بناها، سد الباب الغربي، ورفع الباب الشرقي عن الأرض، وذلك سنة أربع وسبعين.
- عمل الخليفة العباسي، المقتفي لأمر الله، باباً للكعبة، بواسطة الوزير جمال الدين، وذلك سنة خمسمائة وإحدى وخمسين عمله مصفحاً بالذهب والفضة، وقلع الباب القديم، وجعله تابوتاً لنفسه، يدفن فيه.
- عمل الملك المظفر، صاحب اليمن، باباً للكعبة، لما حج سنة تسع و خمسين وستمائة، وجعل عليه صحائف الفضة زنتها ستون رطلاً.
- عمل الناصر محمد بن قلاوون ، صاحب مصر ، باباً للكعبة، وحلاه بخمس وثلاثين ألف درهم ، وركبه في الكعبة، ثاني عشر في الحجة سنة ثلاث وثلاثين وسبعمائة.
- ٨) عمل الناصر حسن بن محمد بن قلاوون باباً للكعبة، من خشب الساج،
   وذلك سنة إحدى وستين وسبعمائة. وقد أصلحوا تحلية هذا الباب مراراً.
- ٩) عمل السلطان سليمان خان القانوني، باباً للكعبة، وحلاه بحلية كثيرة، وذلك سنة أربع وستين وتسعمائة.
- ١) عمل السلطان مراد خان الرابع ابن السلطان أحمد خان، بابـاً للكعبـة، وذلك بعد عمارته لها بخمس سنين، فركب عليها، بمحفـل كبـير، وذلـك في يـوم الخميس عشرين من شهر رمضان سنة خمس وأربعين وألف، وجعل فيـه مـن

الحلية الفضية ما زنته مائة وستون رطلاً ، بالذهب البندقي، بما قيمته ألف دينار، واستمروا ثلاثة أيام في تركيب هذا الباب حتى صار محكماً ثابتاً. ونقل الشيخ حسين باسلامة عن السنجاري أنه قال في تاريخه ما ملخصه: أنه في آخر ذي القعدة، سنة تسع عشرة ومائة وألف، قلعوا خدود باب الكعبة، والطراز الذي من الذهب الخايف ، فأصلحوا كل ذلك ، وكتبوا على الطراز تاريخاً ، ذكروا فيه أنه تجديد السلطان أحمد خان، وذلك بحضور الشريف عبدالكريم، وشيخ الحرم الأمير إيواز بك ، والسيد يحيى بن بركات، وقاضي عبدالكريم، وشيخ الحرم الأمير إيواز بك ، والسيد يحيى بن بركات، وقاضي الشرع وبعض المعلمين . انتهى منه . لكن السنجاري لم يبين أي السلطان أحمد خان يعنيه . فنحن نقول : إن الذي يعنيه السنجاري هو السلطان أحمد خان الثالث، حيث جلس هذا ، على تخت الملك ، سنة خمس عشرة ومائة وألف. وإن شاء الله سنذكر بعد هذا المبحث نص الكتابة المنقوشة على الطراز المذهب في زمن السلطان أحمد.

1) عمل الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود، رحمه الله تعالى ، باباً للكعبة مصفحاً بالذهب والفضة، فركب عليها باحتفال كبير، وذلك في يموم ٢٣ من ذي القعدة سنة سبعين وثلاثماتة وألف، وقلع الباب القديم الذي كان عمله السلطان مراد خان الرابع، ولم يجعل الملك عبدالعزيز قفلاً جديداً للباب لصلاحية القفل القديم.

· انظر: صاورة رقم ١١٣، ستارة باب الكعبة

انظر: صورة رقم ١١٤، رأس مفتاح الكعبة المعظمة

وقد كتب في أسفل مصراعي هذا الباب الجديد ما يأتي:

"أمر بصنع هذا الباب حلالة الملك عبد العزيز بن عبدالرحمـن آل سعود ملك المملكة العربية السعودية سنة (١٣٦٣) فكان بين صدور الأمر الملكي بصنع هذا الباب للكعبة المشرفة وبين تركيبه سبعة أعوام".

قال بعضهم ، في الالتجاء إلى الله تعالى، عند باب بيته الحرام:

لدذ بدا الباب كلما خفت ضيت فيده المناهج فهسو بساب بحسر ب لقضاء الحوائد جوائد وقال مؤلف هذا الكتاب محمد طاهر الكردي الخطاط غفر الله تعالى له ولوالديه:

لُذ برب البيت يا من قد أسا والتزم "بالملتزم" مستأنسا

كم أتى فيما مضى من مذنب قام يدعو ربسه مما أسا إن حسير الناس من حا تائباً عائداً بالله يرجو قبسا

دامع العين ذليلاً خاشعاً جاهراً يدعو وطموراً هامسا كم نبى كم رسول قد أتى يعبد الله تعالى غلسا كه تقييّ صالح أو عالم عامل لاذ هنا فاستأنسا هاهنا يشكو ضعيف ظلمه وهنا يرجو فقير بُنسا وهنا يخضع جبارك سطوة كبرى ومُلك أسسا قم بباب الله واطلب فضله من رجا ما حاب وأبشر فعسي

## عمل قنل ومناح لباب الكعبة

القفل تابع لنفس الباب، فمتى كان الباب كان القفل ومفتاحه، والقفل يشمل الضبة الخشبية ويشمل القفل الحديد بجميع أشكاله وأنواعه. وقد سبق أن تكلمنا عن تجديد باب الكعبة المعظمة، وهنا نتكلُّم عن تجديد قفل الباب ومفتاحه، ولا ندري هل يكون تجديد القفل تابعاً لتجديد باب الكعبة أم لا على كل حال نذكر هنا ما وقفنا عليه في بعض كتب التاريخ فنقول:

- ١) تقدم في البحث السابق أن أسعد الحميري، وهو تبّع، أول من جعل للكعبة باباً يغلق، ومعنى هذا أنه وضع عليه قفلاً ، وهو الضبة الخشبية بالطبع.
- ٢) قريش حينما بنوا البيت جعلوا له باباً وكان يغلق ويفتح، ومعنى هـذا أيضاً أنهم جعلوا له ضبة خشبية ، وهو قفل زمانهم.
  - ٣) عبدا لله بن الزبير، حينما بني البيت، كان يغلق بالضبة لقرب عهده بقريش.
- ٤) الحجاج بن يوسف الثقفي ، لما بني البيت ، كان يغلق بالضبة ، كعهد ابن
- قال ِ ابن فهد: بعث المعتصم با لله العباسي، سنة تسع عشرة ومائتين، للكعبة، قفلاً فيه ألف دينار.
- عمل الملك المظفر صاحب اليمن لما حج سنة خمس وخمسين وستمائة باباً وقفلاً للكعبة.

- لا قفل ومفاتيح أهداه إليها الملك الظاهر بيبرس، صاحب مصر، والمظنون أن ذلك كان حينما حج سنة (٦٦٧) سبع وستين وستمائة هجرية.
- ٨) قال الغازي: لما استناب الشريف حسن بن عجلان، سنة أربع وثمانمائة في صفر في الحكم بمكة ، الأمير بيسق ، لسفره إلى حلى ، عمل المذكور بمكة بعض أعمال لم يرض بها الشريف حسن فنقم عليه ، منها: أنه عمل قفلاً ومفتاحاً في جمادى الأولى من السنة المذكورة ، لباب الكعبة ، وركبه عليها ، وأخذ القفل والمفتاح اللذين كانا على الكعبة ، فأخذ الشريف حسن منه القفل والمفتاح القديمين وأعادهما إلى الكعبة . انتهى.
- ٩) القفل والمفتاح، لباب الكعبة المشرفة، في عصرنا هذا، فقد أمر بصنعهما السلطان عبد الحميد خان في سنة (١٣٠٩) تسع وثلاثمائة وألف.

ولقد أسعدنا الله عز وحل بالصعود إلى باب الكعبة المعظمة، في ضحى يوم الأربعاء سبع وعشرين من شهر رجب سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف، وذلك للتحقق من القفل والمفتاح الموجودين اليوم على باب الكعبة المعظمة. وإليك أيها القارئ الكريم وصفهما:

فالقفل المذكور طويل، مضلع بستة أضلاع، وهو من الحديد، طوله ثمانية وثلاثون سنتيمتراً، وعرض كل ضلع من أضلاعه الستة ثلاث سنتيمترات، فيكون عيط أضلاعه ثمانية عشر سنتيمتراً، وفي كل ضلع من أضلاعه الستة قطعة رقيقة من النحاس الأصفر، طولها نحو ثمانية سنتيمترات وعرضها نحو سنتيمترين، مكتوب بالحفر في كل منها بالخط الثلث الجميل جدا ما يأتي:

فعلى القطعة الأولى من النحاس الأصفر مكتوب: لا إله إلا الله محمد رسول الله وعلى القطعة الثانية منه: نصر من الله وفتح قريب. إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً. وعلى القطعة الثالثة منه: أمر بهذا القفل الشريف مولانا السلطان المعظم. وعلى القطعة الرابعة منه: والخاقان الأفحم السلطان الغازي عبدالحميد حان. وعلى القطعة الخامسة منه: خلّد الله ملكه إلى منتهى الدوران. وعلى القطعة السادسة منه: سنة تسع وثلاثمائة وألف.

أما مفتاح هذا القفل فإليك وصفه وشكله: فهو طويل يشبه يد الهاون من طرفيه، أما ما بينهما فغلظه كغلظ الإصبع الصغير "أي البنصر"، وطول المفتاح أربعون سنتيمراً وربما نقص نصف سنتيمراً فقط، ورأسه دائرية كشق الرَّحى،

وقطر دائرة الرأس ثلاث سنتيمتر ونصف، وسمكها أي غلظها سنتيمتر واحد فقط، ورأس المفتاح مشقوق ثلاث شقوق متساوية .

# ممن الحكايات المناسبة لقفل الكعبة ومفناحه ما يأتى:

روى الإمام الأزرقي في تاريخه: أن عائشة سألت أن يفتح لها باب الكعبة ليلاً، فأبى عليها شيبة بن عثمان، فقالت لأختها أم كلثوم، ابنة أبي بكر، انطلقي بنا حتى ندخل الكعبة، فدخلت الحجر، وفي رواية أخرى أن عائشة سألت النبي أن يفتح لها الباب ليلاً، فجاء عثمان بن طلحة بالمفتاح إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله إنها لم تفتح بليل قط. قال: فلا تفتحها، ثم قال لعائشة: إن قومك لما بنوا البيت قصرت بهم النفقة، فتركوا بعض البيت في الحجر، فادخلي الحجر فصلي فيه. انتهى من الأزرقي.

ومما يلحق بهذا، ما رواه الغازي في تاريخه وفي سنة ألف وثلاث وثمانين أراد إسحاق أفندي، الوارد من جهة الروم، صحبة الحج، وكان من كبار الدولة، أن يدخل الكعبة الشريفة ليلاً، فأراد الشيخ عبدالواحد بمن محمد الشيبي الحجبي أن يفتح له البيت، فتعسر فتحه، فدعا بحداد، نعت له بالمعرفة، فأمره بفش القفل، فاضطربت يده وما قدر. قال الشيخ عبدالواحد: فأصغيت، وإذا بالباب كان يدفع من داخل البيت، وأحسست بالدفع والقوة المانعة، قال: فصرفت الناس، وقلت: أيها الناس إن هذا البيت بيد الله، يفتحه لمن يريد. فانصرف الناس ومنهم إسحاق أفندي و لم يتيسر له الدخول. اهد.

ومعنى فش القفل: فتحه بحيلة بغير مفتاح.

ويشبه هذه الحكاية ما رواه لنا رئيس سدنة الكعبة المشرفة في وقتنا الحاضر، وهو فضيلة الشيخ محمد بن محمد صالح بن أحمد الشيبي، البالغ من العمر الآن (٨٤) عاماً وذلك حينما كنا بمنزله العامر تلبية لدعوته لنا للغداء، في أواخر شهر رجب سنة ١٣٧٦ هجرية فقد قال:

أمرني والدي أن أفتح الكعبة ليلاً ، بعد العشاء بساعة، لدخول ابنة راتب باشا التركي ، والي الحجاز ، وذلك في سنة (١٣٢٢) ألف وثلاثمائة واثنتين وعشرين هجرية، فذهبت صحبة محمود بن محمد عيد ، وكيل والدي في الأعمال

الخصوصية، إلى المسجد الحرام، لفتح الكعبة ، فلما فتحتها وأرادت دخولها ، وقع رجل ، كان واقفاً بجواري، يريد الدخول ، فوقع من عتبة باب الكعبة إلى الأرض، ولم يحصل له ضرر ولا أذى ، ثم نهض وامتنع عن الدخول ، وجلس بعيداً عند زمزم، فلما انتهت الزيارة ، وقفل باب الكعبة ، سألت الرجل عما حصل له ، فقال : لما أردت دخول الكعبة أحسست بيد ناعمة دفعتني في صدري، فوقعت على الأرض ، و لم يحصل لي أي ألم، وأصابتني رهبة شديدة، فعلمت أن ذلك كان بسبب أنني ارتكبت أمراً محظوراً ، قبيل حضوري إلى بيت الله الحرام، ولقد تبت ورجعت إلى الله تعالى، من هذه الساعة ، فأسأل الله أن يغفر لي زلتي ويقبل توبتي.

نقول: لا يستبعد وقوع الحكايتين المذكورتين ، لأن بيت الله عز شأنه ، فيه من الأسرار ما لا نعلمه، وهو عامر بعبادة خلقه من إنس وجن وملك في كل لحظة ليلاً ونهاراً. فقد حاء في شفاء الغرام : روى الأزرقي بسنده إلى وهب بن منبه قال : وقرأت في كتاب من الكتب الأولى ذكر فيه الكعبة فوجد فيه : أنه ليس من ملك بعثه الله إلى الأرض إلا أمره بزيارة البيت ، فينقض من تحت العرش محرما ملبياً حتى يستلم الحجر ، ثم يطوف سبعاً ويركع في جوفه ركعتين ثم يصعد. اهـ.

وجاء في تاريخ الأزرقي: عن عثمان بن يسار قال: بلغني والله أعلم أن الله تعالى إذا أراد أن يبعث ملكاً من الملائكة لبعض أموره في الأرض، استأذنه ذلك الملك في الطواف بالبيت فهبط الملك مهلاً.

وجاء فيه أيضاً: عن وهب بن منبه أن ابن عباس أخبره أن جبريل وقف على رسول الله على رسول الله على رسول الله على على على الذي أرى على عصابتك أيها الروح الأمين؟ قال: إني زرت البيت فازد حمت الملائكة على الركن، فهذا الغبار الذي ترى مما تثير بأجنحتها. انتهى.

وجاء في كتاب "القرى لقاصد أم القرى" لمحب الدين الطبري ما نصه:

وعن سعيد بن حبير أن عائشة قالت: يا رسول الله كل نسائك دخل البيت غيري، قال: فانطلقي إلى قرابتك شيبة يفتح لك الكعبة. فأتنه، فأتنى النبي فقله، فقال: والله ما فتحت بليل قط في حاهلية ولا إسلام، وإن أمرتني أن أفتحها فتحتها. قال: لا. ثم قال: إن قومك قصرت بهم النفقة فقصروا في البنيان، وإن الحجر من البيت فاذهبي فصلي فيه. أخرجه أحمد وسعيد بن منصور وأبو ذر.

قال الغازي: وفي سادس عشر ذي الحجة سنة (١١٣٦) ست وثلاثين ومائة وألف، طلب عثمان باشا أبو طوق، فتح البيت الشريف بالليل، فتوقف الشيخ عبدالقادر بن عبدالمعطي الشيبي، فغضب الباشا، وأرسل يعرف الشريف بذلك، فغضب الشريف على عبدالقادر، لعدم اعتنائه بالوزير، فعزله وولى عمه الشيخ أحمد بن عبدالواحد الشيبي منصبه -والشريف المذكور اسمه الشريف عبدالله بن سعيد- ثم في الحادي عشر ذي القعدة سنة سبع وثلاثين ومائة وألف، عزل باكير باشا أحمد الشيبي، عن حجابة البيت الشريف، وولاها لابن أخيه عبدالقادر الشيبي، وسببه ورود الأمر السلطاني فولاه بمضمون ذلك. اهد.

نقل الغازي رحمه الله تعالى، من كتاب "إتحاف فضلاء الزمن" ما ملخصه: أنه في عرم سنة ألف ومائة واثنين وعشرين احتمع الشيخ سعيد المنبوفي بالشلبي حميدان، وزير مكة، وقال له: إن الشريف يأمرك أن تصنع له مفتاحاً يضاهي مفتاح الكعبة الشريف، وأرسل الشلبي عثمان إلى كمال الصايغ، وأحبره بمراد الشريف، وطلب منه عمل المفتاح، فصنعه له على المطلوب، بحيث لا يفرق أحد بين المفتاح الأصلي والمفتاح التقليدي، فوشى بعضهم به إلى الشريف، فأمر بإحضاره وطلب منه المفتاح، فحماء به، فأرسل الشريف إلى الشيخ عبدالواحد الشيبي، وسلمه المفتاح، فتعجب الشيخ عبدالواحد من هذا المفتاح، الذي هو مطابق للمفتاح الأصلي، الذي يحتفظ به، فحيندذ طلب الشريف الشابي عثمان وسأله عن حقيقة هذا المفتاح، فقال: صنعته لكم، حيث جاءني الشيخ سعيد المنوفي، وقال لي: إن الشريف يأمرك أن تصنع مفتاحاً يشبه مفتاح الكعبة، فامتئلت الأمر. فأمر الشريف بحل وظائف الشيخ سعيد المنوفي، وإخراجه من البلد، فشفع يوسل المفتاح لسلطان الهند. اه

وجاء في الجزء الثاني، من تاريخ الغازي ما خلاصته: أنه لما استولى على مكة الملك سيف الإسلام طغتكين بن أيوب، صاحب اليمن، أخ السلطان صلاح الدين، وذلك في رمضان سنة (٥٨١) إحدى وتمانين وخمسمائة طلع أمير مكة يومئذ مكثر بن عيسى على جبل أبي قبيس، وأغلق باب بيت الله الحرام، وأخذ لفتاح معه، فأرسل إليه سيف الإسلام يطلب منه المفتاح، فامتنع من إرساله، فقال المنيف الإسلام لرسوله: قل لصاحبك إن الله نهانا عن أشياء فارتكبناها، وقال النبي

قال الغازي: وذكر السنجاري أيضاً في "منـائح الكـرم" قصة أحـذ المفتـاح، وهذا نصه:

قال صاحب الوقائع أن مكثراً أخذ مفتاح الكعبة، لما صعد قلعة أبي قبيس، فأرسل طغتكين، إلى شيخ السدنة، وقال له: خذ المفتاح وهاته وإلا أخذناه منك، فإن الله أمرنا بأمور فتركناها، ونهانا عن أمور فارتكبناها، وإن كان المفتاح لكم نأخذه منكم، ونستغفر الله تعالى، فبعث إليه شيخ السدنة بالمفتاح. انتهى من تاريخ الغازي.

وجاء في "تاريخ الكعبة المعظمة": وذكر في حوادث سنة (٩٧٦) أنه لشلاث بقين من رمضان ، فتح الشيخ عبدالواحد الشيبي الكعبة المشرفة للنساء، على جري العادة ، فسرق من حجره مفتاح الكعبة، وهو مصفح بالذهب ، فوقعت الضحة وأغلقت أبواب الحرم، وفتشت الناس ، فلم يظفروا به ، ثم وجده سنان باشا باليمن، مع رجل أعجمي ، فأخذه وقرره وكبس داره، فوجد عنده المفتاح وغيره من سرقات ، أقر بها فقطع رأسه ، وأعاد المفتاح إلى الشيخ عبدالواحد، وعبدالواحد الشيبي هذا غير عبد الواحد الذي تقدم ذكره فزمنهما مختلف .

ومما يلحق بهذه الحكاية ما حاء في رحلة ابن جبير الأندلسي التي كانت سنة (٥٧٨) من الهجرة، أنه لما أراد زعيم الشيبيين فتح باب الكعبة المعظمة، لسيف الإسلام الأمير طغتكين بن أيوب، أخي صلاح الدين، بعدما صعدوا إلى سلمها، الذي يوضع أمام الباب، سقط مفتاح من كمه، في ذلك الزحام، فوقف وقفة دهشة مذعوراً، ووقف الأمير على المدرج، لكنهم وحدوه سريعاً، ففتحوا الباب ودخلوا الكعبة. انتهى.

# الكنابت التي بأعلى باب الكعبة

ما كنا نظن أنه توجد كتابة بأعلى باب الكعبة ، على العقد، من الخارج ، لعدم ظهور شيء ، بسبب برقع باب الكعبة ، -أي الستارة التي عليه- لكن ظهر لنا جزء يسير من الكتابة مصادفة ، لانحسار البرقع ، عن أعلى الباب قليلاً. ولما كان عقد الباب عالياً ، أكثر من خمسة أمتار ، لم نتمكن من قراءة ما هو مكتوب عليه ،

خصوصاً والمطاف مزدحم بالطاتفين من الناس، فقد انشغل بالنا كثيراً لمعرفة الكتابة، حتى يسر الله تعالى لنا الوصول إلى ما فوق الباب الشريف فقرأناها بكل هدوء وراحة.

ولقد كانت هذه الكتابة ، في عهد السلطان أحمد خان الثالث، أحد سلاطين آل عثمان ، وذلك حينما حدد خدود باب الكعبة ، والطراز الذهب الخايف، كما سبق بيان ذلك ، في مبحث "عمل باب للكعبة المشرفة".

وإليك تفصيل ما قمنا بتحقيق قراءة الكتابة المذكورة على عقد الباب:

إنه في يوم السبت خامس عبد الفطر سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاهائة وألف، ذهبنا، قبيل الظهر، إلى المسجد الحرام، وقد أخذنا معنا سلماً طويلاً، يصل من أرض المطاف إلى أعلى باب الكعبة المشرفة، لقراءة ما هو مكتوب في أعلى عقد باب الكعبة، بعد استئذان فضيلة الشيخ محمد الشيبي، سادن بيت الله الحرام، فصعدنا السلم، فإذا على عقد الباب مكتوب سطران بخط الثلث الواضح الجميل، على ستة ألواح رقاق من الذهب الخالص النظيف، والكتابة باللون الأسود، من نفس الذهب لا بالبوية، وهذه الألواح الذهب مسمرة على خشبة تخينة، ممتدة من أول الباب إلى آخره، أي بمقدار عرض الباب بل أكثر من ذلك، وداخلة في نفس البناء، أي أن الخشبة غير بارزة خارج البناء، وطول هذه الخشبة نحو مترين البناء، أي أن الخشبة غير بارزة خارج البناء، وطول هذه الخشبة نحو مترين

(فالسطر الأول): مكتوب على ثلاثة ألواح من الذهب، مسمر كل لـوح منها بطرف الآخر بالطول، على حشبة العقد المذكـورة، وطـول كـل لـوح منهـا تسعون سنتيمتراً، وعرض كل واحدة منها أربع وعشرون سنتيمتراً.

وقد كتب على الثلاثة الألواح التي تمثل السطر الأول ما يأتي:

﴿إِنَّ أُولَ بَيْتَ وَضَعَ لَلنَاسَ لَلذَي بِبِكَةَ مِبَارِكًا وَهَـدَى لِلْعَالَمِينَ ﴿ فَيِهِ آيَـاتُ بِينَاتُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمُ وَمِن دَّحُلُهُ كَانِ آمَنًا وَ لَلهُ عَلَى النَّاسَ حَجَ البَيْتَ مَـنَ استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾.

(والسطر التاني): مكتوب على ثلاثة ألواح أيضاً من الذهب، مسمرة على خشبة العقد المذكورة، طول كل لوح وعرضه مثل ألواح السطر الأول تماماً، بدون زيادة ولا نقصان.

وقد كتب على هذه الثلاثة الألواح التي تمثل السطر الشاني ثلاثـة أبيـات وهـي هذه:

لقد رمّم الحنكار باباً لبيت وخلف ذخر الأجر من بعد جده بني ملك عثمان أحمد يحمد فقل فيه مدحاً ما استطعت مؤرخاً بتجديده بالبيت قد فاز أحمد

له كل مخلوق يصلي ويستجد

هذا هو نص السطرين المكتوبين على عقد باب الكعبة المشرفة، في الألواح الستة الذهبية، وليس فيها تاريخ كتابة هذه الألواح بالأرقام، اكتفاء بالشطر الأحير "بتحديده بالبيت قلد فاز أحمد" فإنه يكون على حساب الأبجدية سنة (١١١٨) ثمان عشرة ومائة وأليف. فإن مجموع حساب كلمة "بتجديده" هو ٤٢٨ ومجموع حساب "بالبيت" هـ و ٤٤٥ ومجموع "قد" هـ و ١٠٤ ومجموع حساب "فاز" هو ۸۸ ومجموع حساب "أحمد" هو ۵۳ فإذا جمعنا كل هذه الأرقام كان الناتج (١١١٨) وهو عام تجديد حدود باب الكعبة ، في زمن السلطان أحمد خان ، ومعنى كلمة "حنكار" في الشطر الأول ، من الأبيات ، لقب من ألقاب الملوك السابقين.

واعلم أن عقد باب الكعبة مستقيم تمام الاستقامة ، ليس فيه تدوير ولا انحناء ، كما كان كذلك من سابق الأزمان المتقدمة.

وعتبة الباب عبارة عن حجر واحد مستقيم أملس، من حجارات مكة القويـة الصماء، طوله كطول الباب مائة وتسعون سنتيمتراً، وعرضه تسعة وثلاثون قطر دائرته ثلاث سنتيمترات ، جعل بمثابة ميزاب يخرج منه الماء، إلى أرض المطاف، عند غسل داخل الكعبة ، ومن هذا الحجر الذي هو عبارة عن عتبة باب الكعبة ، إلى أرض المطاف مائة واثنان وتسعون سنتيمترا، ثم من عتبة الباب ، أي من هذا الحجر، إلى منتهى ارتفاع الباب، ثلاثة أمتار وسبعة سنتيمترات.

فيعلم من كل ما تقدم أن الكتابة، التي على عقد بـاب الكعبـة، والــتي هــي في الألواح الستة، من الذهب، ترتفع عن أرض المطاف بمقدار خمســة أمتــار ونصـف متر تماماً.

وأما الدرحة الواحدة، التي يقف عليها الناس للدعاء، تحت باب الكعبة، فإنها ترتفع عن أرض المطاف بثمان سنتيمة ات فقط.

نقول: لم نجد أحداً من المؤرخين اطلع على ما كتب فوق عقد بـاب الكعبة ، وذكر نص ما هو مكتوب عليه غيرنا و لله الحمد، فلأول مرة يظهر التحقيق التـام في هذا البحث ، فالحمد لله على توفيقاته المتوالية ونعمائه المتتالية، ونسأله المزيد من فضله الواسع ، وإحسانه العميم إنه هو العلي الكبير ، وصلى الله على النبي الأمي "سيدنا محمد" وعلى آله وصحبه وسلم.

# انفتال منناح الكعبترمن شخص تآخر قبل الإسلامر

تقدم أن خليل الله إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، لما بنى الكعبة بناها بالرضم، حجارة بعضها فوق بعض من غير طين ولا نورة، ولم يجعل لها سقفاً ولا باباً، وإنما ترك لمكان الباب فتحة في جدارها الشرقي، للدلالة على وحه البيت الحرام.

فما دامت الكعبة بنيت بالحجارة فقط، وكانت بدون سقف فلا تحتاج إلى وضع باب عليها ولا إلى مفتاح، فمتى صار لها باب ومفتاح، كان المفتاح بيد أحد كبار أهل مكة فكان أميناً عليه.

فأول من جعل للكعبة باباً يغلق تبع الحميري وهو أسعد، أحد ملوك اليمن، قبل البعثة بزمن بعيد، كما أنه هو أول من كساها ونحر عندها. ومعنى أنه جعل للكعبة باباً يغلق، أي كان للباب مفتاح، والله تعالى أعلم، كان في يد أي رجل، فمن جملة من كان المفتاح بيده قديماً حُليل بن حبشية ابن سلول الخزاعي، وحليل "بالحاء المهملة" يومئذ يلي الكعبة وأمر مكة، وقد خطب ابنته حبي قصي بن كلاب بن مرة، وهو الجد الرابع للنبي عبد ألدار، وهو أكبر ولده، وعبد مناف وعبد فزوجه ابنته جبي، فولدت لقصي عبد الدار، وهو أكبر ولده، وعبد مناف وعبد العزى وعبد بن قصي، فكان حليل يفتح البيت، فإذا اعتل أعطى ابنته جبي المفتاح، العزى وعبد بن قصي، وأعطت المفتاح زوجها قصياً أو بعض ولدها فيفتحه، وكان

قصي يعمل في حيازته إليه، وقطع ذكر حزاعة عنه، فلما حضرت حليـلاً الوفـاة، نظر إلى قصى، وإلى ما انتشر له من الولد من ابنته، فرأى أن يجعلهما في ولـد ابنته، فدعا قصياً فجعل له ولاية البيت ، وأسلم إليه المفتاح وكان يكون عنـ د حبي فلمـا هلك حليل، أبت خزاعة أن تدعه وذاك، وأخذوا المفتاح من حبي، فمشى قصى إلى رجال من قومه من قريش، وبني كنانـة، ودعـاهم إلى أن يقومـوا معـه في ذلـكُ وأن ينصروه ويعضدوه، فأجابوه إلى نصره، وأرسل قصى إلى أخيه لأمه، رزاح بن ربيعة، وهو ببلاد قومه من قضاعة يدعوه إلى نصره، ويعلمه ما حالت حزاعـــة بينــه وبين ولاية البيت، ويسأله الخروج إليه بمن أجابه من قومه، فقـام رزاح في قومـه، فأحابوه إلى ذلك، فخرج رزاح بـن ربيعة ومعه إخوته من أبيه حسـن ومحمـود وحلهمة بن ربيعة بن حرام، فيمن تبعهم من قضاعة ، في حاج العرب بحتمعين ، لنصرة قصى والقيام معه، فلما اجتمع الناس بمكة ، حرجوا إلى الحج، فوقفوا بعرفة وبجمع، ونزلواً مني، وقصي بحمع على ما أجمع عليه من قتالهم، بمن معه من قريش وبني كنانة ، ومن قدم عليه ، مع أخيه رزاح من قضاعة، فلما كان آخر أيام منى ، أرسلت قضاعة إلى خزاعة ، يسألونهم أن يسلموا إلى قصى ما جعل له حليل ، وعظموا عليهم القتال في الحرم، وحذروهم الظلم والبغي بمكة، وذكروهم ما كانت فيه جرهم وما صارت إليه ، حين ألحدوا فيه بالظلم والبغي ، فأبت حزاعة أن تسلم ذلك ، فاقتتلوا بمفضى مأزمي منى قال : فسمى ذلك المكــان المفحر ، لمــا فجر فيه وسفك فيه من الدماء، وانتهك من حرمته، فاقتتلوا قتــالاً شــديداً، حتــى كثرت القتلي في الفريقين جميعاً ، وفشت فيهم الجراحات ، وحاج العرب جميعاً ، من مضر واليمن، مستكفون ينظرون إلى قتالهم، ثم تداعوا إلى الصلح، ودخلت قبائل العرب بينهم، وعظموا على الفريقين سفك الدماء والفجور في الحرم، فاصطلحوا على أن يحكموا بينهم رجلاً من العرب، فيما اختلفوا فيه، فحكموا يعمر بن عوف بن كعب بن عامر بن الليث بن بكر بن عبد مناة بن كنانة ، وكان رجلاً شريفاً ، فقال لهم: موعدكم فناء الكعبة غداً . فاحتمع إليه الناس وعدوا القتلى ، فكانت في خزاعة أكثر منها في قريش وقضاعة وكنانة ، وليس كل بني كنانة قاتل مع قصى ، إنما كانت مع قريش من بني كنانة قبائل يسيرة . واعتزلت عنها بكر بن عبد مناة قاطبة . فلما احتمع الناس ، بفناء الكعبة ، قام يعمر بن عوف فقال : ألا إنى قد شدختُ ما كان بينكم من دم تحت قدمي هاتين ، فلا تباعة لأحد على أحد في دم ، وإني قد حكمت لقصى بحجابة الكعبة وولاية أمر مكة

دون خزاعة ، لما جعل له حليل ، وأن يخلى بينه وبين ذلـك، وأن لا تخرج خزاعـة عن مساكنها من مكة ، قال : فسمى يعمر من ذلك اليوم الشداخ ، فسلمت ذلك خزاعة لقصى، وعظموا سفك الدماء في الحرم، وافــترق النــاس، فــولي قصــي بــن كلاب حجابة الكعبة ، وأمر مكة ، وجمع قومه من قريش من منازلهم إلى مكة ، يستعزّ بهم، وتملُّك على قومه فملَّكوه، وحزاعة مقيمة بمكة، على رباعهم وسكناتهم، لم يحركوا و لم يخرجوا منها، فلم يزالوا على ذلـك حتى الآن، وقـال قصى في ذلك وهو يتشكر لأخيه رزاح بن ربيعة :

أنا ابن العاصمين بني لـؤي مكـة مولـدي وبهـا ربيـت

ولي البطحاء وقد علمت معد ومروتها رضيت بها رضيت وفيها كانت الآبساء قبلسي فما شويت أحيى ولا شويت فلست لغالب إن لم تاثل بها أولاد قيدر والنبيت رزاح ناصري وبه أسامي فلست أخاف ضيماً ما حييت

فكان قصى أول رجل من بني كنانة أصاب مُلْكاً، وأطاع له به قومه، فكانت إليه الحجابة، والرفادة، والسقاية، والندوة، واللواء، والقيادة، فلما جمع قصي قريشاً بمكة سمي مجمعاً وفي ذلك يقول حذافة بن غانم الجمحي يمدحه:

أبوهم قصى كان يدعى مجمعاً به جمع الله القبائل من فهر همم نزلوهما والميماه قليلمة وليس بها إلا كهول بني عمرو

يعني خزاعة . قال إسحاق بن أحمد : وزادني أبو جعفر محمد بن الوليد بن كعب

أقمنا بهما والنماس فيهما قلايمل وليس بهما إلا كهمول بني عمرو هموا ملأوا البطحاء بحداً وسؤدداً وهم طردوا عنها غواة بني بكر وهمم حفروهما والميماه قليلمة ولم يستق إلا بكد من الحفر حليل الذي عادي كنانة كلها ورابط بيت الله في العسر واليسر أحازم إما أهلكن فلا ترل لهم شاكراً حتى توسد في القبر

ويقال من أجل تجمع قريش إلى قصي سميت قريش قريشاً . انتهمي من تـــاريخ

الأزرقي .

وجاء في تاريخ القطبي المسمى بالإعلام: لما هلك حليل أوصى بمفتاح البيت الشريف لابنته جي، فقالت: لا أقدر على السدانة، فجعلت ذلك لأبي غبشان، وكان سكيراً يحب الخمر، فأعوزه في بعض الأوقات ما يشربه من الخمر، فباع مفتاح البيت بزق خمر، فاشتراه منه قصي، وسار في الأمثال: "أخسر صفقة من أبي غبشان" فلما صار المفتاح إلى قصي تناكرته خزاعة وكثر كلامها عليه، فأجمع على حربهم وإخراجهم من مكة... الخ القصة. انتهى المراد منه.

وقال الغازي في تاريخه ما نصه: وفي "مناتح الكرم" فلما دنت وفاة حليل، جعل مفتاح الكعبة إلى ابنته حبي، وأمرها أن تبعث إلى أخيها المحترس، وأشرك أبا غبشان الملكاني معها، في تنفيذ وصايته، فأعطت حبي المفتاح لأبي غبشان الخزاعي، وهو سليم بن عمرو بن لؤي بن ملكان، وقالت: لست أهلاً لخدمتها. فلما رأى قصي ذلك، قال لولدها عبد الدار: اطلب منها المفتاح، وحمله على ذلك، وأنه أحق بها، لمحدهم. فقالت: ومن يكفيني أبا غبشان، فقال قصي: أنا أكفيكه. وكان أبو غبشان سكيراً، فأعوزه الخمر يوماً، فباع المفتاح من قصي بزق خمر وكبش، فأشهد عليه قصي، وأخذ منه المفتاح، وأعطاه لعبد الدار، فصار المفتاح بيد قصي وولده، وضرب المثل بأبي غبشان في خسران الصفقة، فيقال: "أخسر صفقة من أبي غبشان" فلما آل أمر المفتاح إلى قصي، تناكرت عليه خزاعة، بعد موت حليل، وآذوه بالكلام، فكلم قصي رحالاً من قريش، وقال: إنا معاشر قريش أحق بأمر مكة من خزاعة. نحن فرع إسماعيل، وصريح ولده، فقالوا: صدقت ولكن من يعينك عليهم ؟ فكتب إلى أخيه لأمه رزاح بن ربيعة فقالوا: صدقت ولكن من يعينك عليهم؟ فكتب إلى أخيه لأمه رزاح بن ربيعة يستنصره، ويطلب منه الإعانة، فأحابه إلى ذلك. انتهى. اهـ.

قال القطبي في تاريخه المسمى بالإعلام ما ملحصه: وكان قصي أول من ملك من بني كعب ، أصاب ملكاً أطاعه به قومه ، وله كلمات حكم تؤثر عنه ، منها: من لم تصلحه الكرامة أصلحه الهوان ، ومن طلب فوق قدره استحق الحرمان . وقد احتمع لقصي ما لم يجتمع لغيره من المناصب ، فكان بيده الحجابة والسقاية والرفادة واللواء والقيادة .

فهذه كلها اجتمعت في قصي ، فلما كبرت سنّه وضعف بدنه ، قسمها بين أولاده ، وكان عبد الدار أكبر أولاده ، وكان عبد مناف أشرف زمان أبيه ، فقال قصي لعبد لذار لألحقنك يا بني بالقوم ، وإن شرفوا عليك . فأعطاه الحجابة وسلم

إليه مفتاح البيت ، وقال: لا يدخل رجل منهم الكعبة ، حتى تكون أنت تفتحها له ، وأعطاه السقاية واللواء ، وقال: لا يشرب أحد إلا من سقايتك ، ولا يعقد لواء قريش لحربها إلا أنت بيدك ، وجعل له الرفادة ، وقال: لا يأكل أحد في هذا للوسم طعاماً إلا من طعامك ، وكانت الرفادة خرجاً تخرجه قريش من أموالها ، في كل موسم ، فتدفعه إلى قصي ، فيصنع به طعاماً للحاج ، فيأكله من لم يكن له سعة ولا زاد . وكان قصى فرض ذلك على قريش حين جمعهم .

ثم قال القطبي في تاريخه الإعلام: فجعل قصي، كلما كان بيده من أمر قومه لعبد الدار، وكان قصي لا يخالف ولا يرد عليه شيء صنعه لعظم شأنه ونفاذ سلطانه. قال ابن إسحاق: ثم إن قصياً هلك، فقام علي أمر قومه بنوه من بعده، ثم إن بني عبد مناف: هاشماً وعبد شمس والمطلب ونوفلاً، أجمعوا على أن يأخذوا ما بأيدي بني عبد الدار من الحجابة واللواء والسقاية والرفادة، ورأوا أنهم أولى منهم، لشرفهم عليهم وفضلهم، وتفرقت قريش فكانت طائفة منهم يرون أبني عبد مناف أحق من بني عبد الدار، وطائفة يرون إبقاء بني عبد الدار على ما جعله قصى لأبيهم.

فأجمعوا على الحرب، ثم اصطلحوا على أن تكون السقاية والرفادة لبني عبد مناف، والحجابة واللواء والندوة لبني عبد الدار، وتحالفوا على ذلك. انتهى ما ذكر من الإعلام.

ثم جعل عبد الدار الحجابة إلى ابنه عثمان بن عبد الدار .

وقال بعض المؤرخين: قسم قصي ، أمر مكة ، بين ابنيه عبد الدار وعبد مناف ، فأعطى عبد الدار الحجابة أي السدانة واللواء والندوة ، وأعطى عبد مناف السقاية والرفادة والقيادة .

وهذا الاختلاف غير مهم، والذي يعنينا حجابة الكعبة وسدانتها، وقد أجمعوا على أنها جعلت بيد عبد الدار .

 هذا ما كان من أمر مفتاح الكعبة قبل الإسلام، وأما مــا كــان مــن أمـره بعــد الإسلام، وبعد فتح مكة، الذي كان صبح يوم الجمعة لعشرين خلت من رمضان سنة ثمان من الهجرة، فقد ورد ذلك مفصلاً في كتب الحديث والتفسير والتــاريخ ولنذكر شيئاً عن ذلك فقد جاء في كتاب " تاريخ الكعبة المعظمة " ما نصه:

قال ابن كثير في تفسيره في معنى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله يأمركم أَن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وقد ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية نزلت في شأن عثمان بن طلحة بن أبي طلحة ، واسم أبي طلحة عبدا لله بن عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصي بن كلاب القرشي العبدري حاجب الكعبة المعظمة ، وهو ابن عم شيبة بن عثمان بن أبي طلحة ، الذي صارت الحجابة في نسله إلى اليوم ، أسلم عثمان هذا في الهدنة ، بين صلح الحديبية ، وفتح مكة ، هو وخالد بن الوليد وعمرو بن العاص ، وأما عمه عثمان بن أبي طلحة ، فكان معه لواء المشركين ، يوم أحد ، وقتل يومئذ كافراً ، وإنما نبهنا على هذا النسب ، لأن كثيراً من المفسرين قد يشتبه عليه هذا بهذا ، وسبب نزولها فيه لما أحد من رسول الله عنه مفتاح الكعبة يوم الفتح ثم رده عليه . انتهى من الكتاب المذكور .

وقال فيه أيضاً ما نصه: فروى ابن سعد، في الطبقات، عن عثمان بن طلحة، قال: كنا نفتح الكعبة في الجاهلية، يوم الاثنين والخميس، فأقبل النبي في الجاهلية، يوم الاثنين والخميس، فأقبل النبي في ألم يوماً يريد أن يدخل الكعبة مع الناس، فأغلظت له، ونلت منه، فحلم عني، شم قال: "يا عثمان لعلك سترى هذا المفتاح يوماً بيدي أضعه حبث شئت" فقلت: لقد هلكت قريش يومئذ وذلّت. قال: "بل عمرت وعزت يومئذ" ودخل الكعبة، فوقعت كلمته مني موقعاً، ظننت يومئذ، أن الأمر سيصير إلى ما قال، فلما كان يوم الفتح، قال: "يا عثمان ائتني بالمفتاح"، فأتيته به، فأحذه مني، شم دفعه إليّ، يوم الفتح، قال: "خذوها خالدة تالدة لا ينزعها منكم إلا ظالم، يا عثمان إن الله استأمنكم على بيته، فكلوا مما يصل إليكم من هذا البيت بالمعروف". قال: فلما وليت ناداني فرجعت إليه، فقال: "ألم يكن الذي قلت لك" قال: فذكرت قوله لي بمكة قبل الهجرة: "لعلك سترى هذا المفتاح يوماً بيدي أضعه حيث شئت" قلت: بلى أشهد أنك رسول الله. انتهى من الكتاب المذكور.

ومن أراد زّيادة التوضيح فلينظر فيما كتبناه في ترجمة شيبة بن عثمان وعثمان بن طلحة . نقول : والحقيقة أن حكم الله عز وحل ، في وضع مفتاح بيته الحرام في بني شيبة ، هو عين الصواب والحكمة ، وذلك حتى لا يحصل في ذلك نزاع وشقاق بين المسلمين ، فلا يطمع فيه سلطان ولا ملك ولا أمير ولا عالم ولا صالح ولا غني ولا فقير ، وما دام البيت بيت الله فصاحب البيت يضع مفتاحه حيث شاء .

# ترجمت شيبته بن عثمان وعثمان بن طلحته

ننقل هنا خلاصة ترجمته من كتاب "تاريخ الكعبة المعظمة" للشيخ حسين باسلامة ، رحمه الله تعالى وهي: ينتهي نسب سدنة الكعبة المشرفة وهم الشيبيون في عصرنا هذا إلى شيبة بن عثمان بن أبي طلحة . وقد أسلم شيبة عام الفتح على أصح الروايات ، وله صحبة ورواية عن النبي في وشهد حنيناً وقيل أسلم بحنين. قال الزبير : كان شيبة قد خرج مع رسول الله في ، يوم حنين مشركاً ، يريد أن يغتال رسول الله في غرة ، فأقبل يريده ، فرآه رسول الله في فقال : "يا شيبة هلم لا أم لك" فقذف الله في قلبه الرعب ، ودنا من رسول الله في وضع يده على صدره ، ثم قال : "أخسئ عنك الشيطان" فأحذه ونزع فقذف الله في قلبه الإيمان ، فأسلم وقاتل مع رسول الله في وكان ممن صبر معه يومنذ وكان من خيار المسلمين .

ودفع رسول الله على مفتاح الكعبة إلى عثمان بن طلحة بن أبي طلحة ، وإلى ابن عمه شيبة بن عثمان بن أبي طلحة ، وقال : "حذوها حالدة تالدة إلى يوم القيامة يا بني أبي طلحة لا يأخذها منكم إلا ظالم" قال : فبنوا أبي طلحة هم الذين يلون سدانة الكعبة ، دون بني عبد الدار ، قال ابن عبد البر : شيبة هذا هو حد بني شيبة ، حجبة الكعبة إلى اليوم ، دون سائر الناس أجمعين ، وهو أبو صفية بنت شيبة ، توفي في آخر خلافة معاوية سنة (٥٩) وقيل بل توفي في أيام يزيد ، وذكره بعضهم في المؤلفة قلوبهم ، وهو من فضلائهم اه.

وروى ابن سعد، عن هوذة ، عن عوف ، عن رجل من أهل المدينة ، قال : دعا النبي على شيبة بن عثمان فأعطاه مفتاح الكعبة ، فقال : "دونك هذا فأنت أمين الله على بيته" قال مصعب الزبيرى : دفع إليه وإلى عثمان بن طلحة ، وقال : "خذوها يا بني أبي طلحة خالدة تالدة لا يأخذها منكم إلا ظالم".

وذكر الواقدي أن النبي على أعطاها يوم الفتح لعثمان ، وأن عثمان ولي الحجابة إلى أن مات فوليها شيبة فاستمرت في ولده . وروى ابن لهيعة ، عن أبي الأسود ، عن عروة ، قال : أسلم العباس وشيبة و لم يهاجرا . أقام العباس على سقايته وشيبة على حجابته . وقال يعقوب بن سفيان : أقام شيبة للناس الحج سنة تسع وثلاثين . قال خليفة : وكان السبب في ذلك أن علياً ، رضي الله عنه ، بعث قثم بن عباس ليقيم للناس الحج ، وبعث معاوية ، رضي الله عنه ، يزيد بن شجرة ، فتنازعا ، فسعى بينهما أبو سعيد الخدري ، رضي الله عنه ، وغيره فاصطلحا على أن يقيم الحج شيبة بن عثمان ويصلي بالناس . مات شيبة بن عثمان سنة تسع وخمسين وقال ابن سعد عاش إلى خلافة يزيد بن معاوية .

أما عثمان بن طلحة بن أبي طلحة فقد نزلت آية: هإن الله يأمركم أن تودوا الأمانات إلى أهلها في شأنه ، قال ابن كثير ، رحمه الله تعالى ، في تفسيره ، في معنى هذه الآية : وقد ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية نزلت في شأن عثمان بن بن طلحة بن أبي طلحة ، واسم أبي طلحة عبدا الله بن عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصي بن كلاب القرشي العبدري حاجب الكعبة المعظمة ، وهو ابن عم شيبة بن عثمان بن أبي طلحة الذي صارت الحجابة في نسله إلى اليوم ، أسلم عثمان هذا في الهدنة بين صلح الحديبية وفتح مكة هو وخالد بن الوليد وعمرو بن عثمان ما وأما عمه عثمان بن أبي طلحة ، فكان معه لواء المشركين ، يوم أحد ، وقتل يومئذ كافراً ، وإنما نبهنا على هذا النسب لأن كثيراً من المفسرين قد يشتبه عليه هذا بهذا .

وبعد أن ذكر ابن كثير، رحمه الله، سبب نـزول الآية المذكورة، روى من طريق ابن جرير، عن ابن جريج، في الآية، قال: نزلت في عثمان بـن طلحة، قبض منه رسول الله على مفتاح الكعبة فدخل في البيت يوم الفتـح، فخرج وهـو يتلـو هـذه الآية: ﴿إن الله يأمركم أن تـؤدوا الأمانـات إلى أهلها الآية، فدعـا عثمان إليه فدفع إليه المفتاح، قال: وقال عمر بن الخطاب: لمـا خرج رسـول الله عثمان الكعبة، وهو يتلـو هـذه الآية: ﴿إن الله يأمركم أن تـؤدوا الأمانـات إلى أهلها فداه أبي وأمى، ما سمعته يتلوها قبل ذلك.

حدثنا القاسم، حدثنا الحسن، حدثنا الزنجي بن خالد، عـن الزهـري، قـال: دفعه إليه، وقال: أعينوه قال: وروى ابن مردويـه، من طريـق الكلبي، عـن أبـي

صالح، عن ابن عباس، في قوله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَامُرُكُمْ أَنْ تَوْدُوا الْأَمَانَاتُ إِلَى اهلها، قال: لما فتح رسول الله ﷺ مكة دعا عتمان بن طلحة ، فلما أتاه ، قـال: "أرني المفتاح" فأتاه به ، فلما بسط يده إليه قام إليه العباس ، قبال : يـا رسـول الله بأبي أنت وأمي اجمعه لي مع السقاية . فكف عثمان يده ، فقـال رسـول الله عليه: "أرنى المفتاح يًا عثمان" فبسط يده يعطيه ، فقال العباس مثل كلمته الأولى ، فكف عثمان يده ، فقال رسول الله ﷺ: "يا عثمان إن كنت تؤمن بـا لله واليـوم الآخـر فهاته" فقال : هاك بأمانة الله . قال : فقام رسول الله عليه وفتح باب الكعبة ، فوجد في الكعبة تمثال إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام ، معه قداح يستقسم بها ، فقال رسول الله ﷺ: "ما للمشركين قاتلهم الله وما شأن إبراهيم وشأن القداح" ثم دعا بجفنة فيها ماء ، فأحذ ماء فغمسه فيه ، ثم غمس به تلك التماثيل ، وأحرج مقام إبراهيم، وكان في الكعبة فألزقه في حائط الكعبة، ثم قال: "يا أيها الناس هذه القبلة" قال: ثم حرج رسول الله ﷺ فطاف بالبيت شوطًا أو شوطين، ثم نزل عليه حبريل، فيما ذُكر لنا بردّ المفتـاح، ثـم قـال رسـول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهُ يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها حتى فرغ من الآية . هذا ما ذكره عماد الدين بن كثير، في تفسيره، عن سبب رد رسول الله على مفتاح الكعبة إلى عثمان بن طلحة وأن ذلك كان بأمر الله تعالى .

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني ، في فتح الباري ، وروى ابن عائذ من مرسل عبدالرحمن بن سابط ، أن النبي على دفع مفتاح الكعبة إلى عثمان فقال : "خلوها عالمة مخلدة إني لم أدفعها إليكم ، ولكن الله دفعها إليكم ولا ينزعها منكم إلا ظالم" . ومن طريق ابن جريج أن علياً قال للنبي على الجمع لنا الحجابة والسقاية ، فنزلت: فإن الله يأمركم أن تودوا الأمانات إلى أهلها فدعا عثمان ، فقال : "حلوها يا بني شيبة خالدة تالدة لا ينزعها منكم إلا ظالم " وروى الفاكهي من طريق محمد بن جبير بن مطعم ، عن أبيه ، أن النبي على المناح عثمان المفتاح ،

قوله: خالدة تالدة ، الخالدة كلمة معروفة ، والتالدة هي القديم الأصلـي وهـي ضد الطارف ، أي هو لكم مقسوم من الأزل . ومعنى "غيّبه": أي احتفـظ بـه ولا تهمل شأنه .

نقول: لو لم يَفصل الله عز وجل في أمر مفتاح الكعبة بقولـه: ﴿إِنَّ اللَّهُ يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها، وأن النبي الله أعطاه لرجل مخصوص ويقي في ذريته إلى يوم القيامة ، لتلاعب الملوك وأمراء مكة في ذلك ، بحسب أغراضهم ، فكان في كل زمن وعصر يؤحذ المفتاح من فلان ويعطى لفلان. وقد يحدث بسببه من الفتن والتنافس ما لا يتصور ، فكان من الحكمة البليغة أن فصل الله أمر المفتاح، وجعله في آل الشيبي إلى يوم القيامة. وبهذا انتهي الخلاف في ذلك بتاتًا، فالبيت بيت الله ، يعطى مفتاحه لمن يشاء من عباده ، فيحب على الشيبين الكرام أن يحمدوا الله عز وجل ويشكروه في كل عصر وأوان ، عِلَى هذه النعمـة الكبرى والمفخرة العظمي، وأن يكونوا أكثر الناس تعظيماً وإحتراماً لهــنه الكعبــة المشــرفة، التي كانت سبباً في عزّهم ورفعتهم وكم يكون جميلاً وشريفاً إذا أتسموا بسمات أهل العلم كشيخ السدنة الشيخ على بن محمد بن أبى بكر الشيبي المولود سنة ٧٥٥ ، وكالعلامة شيخ الحجبة محمد بن عمر بن محمد العبدري الشيبي المولود سنة ٤٣٥ فقد ترجم لهما السخاوي في كتابه "الضوء اللامع" كما قال صديقنا الأستاذ الكبير شاعر حلالة مليكنا المعظم الأستاذ أحمد إبراهيم الغزاوي فيما يكتبه بقلمه البليغ بعنوان (مطالعات وتعليقات) بجريدة البلاد السعودية بتاريخ ٦ جمادي الثانية عام ١٣٧٥ . نسأل الله لنا ولهم الهداية والتوفيق والسير على أقوم طريق. ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار آمين يا رب العالمين وصلى الله على سيدنا "محمد" أبي القاسم وعلى آله وصحبه أجمعين .

# تأريخ سدانته الكعبته المشرفته

وهذا المبحث كتبه لنا سادن بيت الله الحرام ، صديقنا النبيل الأستاذ الجليل ، فضيلة الشيخ طلحة بن حسن الشيبي وفقه الله تعالى .

سدانة الكعبة المشرفة ، هي حجابتها ، من فتح بابها وغلقه ، وتلبيسها وسائر خدماتها ، متعلق أمرها بسدنتها وحجبتها بني أبي طلحة العبدريين الحجبيين . لا يجوز لأحد المداخلة في أدنى شؤون بيت الله الحرام ، لأنها ولاية من الله ورسوله ، ولا تقاس بغيرها من الوظائف . وهذه الوظيفة على موجب ما هو معلوم ثابتة لهم جاهليةً وإسلاماً.

انظر: صورة رقم ١١٥ ، لوحة موجودة في دار بني شيبة

## السدانترقبل الإسلامر

منذ أن رفع سيدنا إبراهيم الخليل، وابنه إسماعيل، عليهما أحزل صلاة وتسليم، قواعد البيت، بأمر الله تعالى، كما أخبرنا القرآن الكريم هوإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى، وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطائفين والعاكفين والركع السحود ﴿ وإذ قال إبراهيم رب اجعل هذا بلداً آمناً وارزق أهله من الثمرات من آمن منهم بالله واليوم الآخر قال ومن كفر فأمتعه قليلاً ثم أضطره إلى عذاب النار وبئس المصير ﴿ وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ولما انتهى بناء البيت، بقي إسماعيل مكة يعنى بشؤون البيت، حتى قبض، ويقال إنه دفن بالحجر عليه السلام. ثم توارث أبناء إسماعيل، شرف سدانة الكعبة المشرفة، مدة طويلة. ثم اغتصبها منهم جيرانهم وأحوالهم جرهم، ثم اغتصبتها خزاعة من جرهم. ثم استردها منهم قصي بن كلاب وهو من أبناء إسماعيل، وهو الجد الرابع

# تصي بن كلاب

كان يلي أمر البيت حين ذاك ، حليل بن حبشية بن سلول بن كعب بن عمرو الخزاعي. وابن إسحاق قال: ثم إن قصي بن كلاب ، خطب إلى حليل بن حبشية ابنته حيى، فزوجه ، فولدت له عبد الدار وعبد مناف، وعبد العزى، وعبد قصي. فلما انتشر ولد قصي ، وكثر ماله وعظم شرفه ، هلك حليل. فرأى قصي أنه أولى بالكعبة وبأمر مكة من خزاعة وبني بكر. وأن قريشاً فرعة إسماعيل بن إبراهيم ، وصريح ولده ، فكلم رجالاً من قريش وبني كنانة، ودعاهم إلى إخراج خزاعة وبني بكر من مكة ، فأحابوه. فلما أحابه قومه إلى ما دعاهم إليه ، كتب إلى أخيه من أمه ، وكان ببلاد الشام – رزاح بن ربيعة ومعه إخوته: حن بن ربيعة، ومحمود بن ربيعة، وحلهمة بن ربيعة فجاؤوا ، فيمن تبعهم من قضاعة ، في حاج العرب ، وهم جمعون لنصرته. قال ابن إسحاق: وخرجت له خزاعة وبنو بكر فاقتتلوا قت الأشيداً بالأبطح ، حتى كثرت القتلى في الفريقين جميعاً ، ثم إنهم تداعوا إلى شديداً بالأبطح ، حتى كثرت القتلى في الفريقين جميعاً ، ثم إنهم تداعوا إلى الصلح ، وإلى أن يحكموا بينهم رجلاً من العرب ، فحكموا يعمر بن عوف بن الصلح ، وإلى أن يحكموا بينهم رجلاً من العرب ، فحكموا يعمر بن عوف بن

كعب بن عامر، من ليث بن بكر بن عبد مناة بن كنانة. فقضى بينهم بأن قصياً أولى بالكعبة وبأمر مكة من خزاعة، وأن كل دم أصابه قصي من خزاعة وبني بكر موضوع يشدخه تحت قدميه، وأن ما أصابت خزاعة وبنو بكر من قريش وكنانة وقضاعة، ففيه الدية مؤداة، وأن يخلى بين قصى وبين الكعبة.

فعند ذلك آل أمر مكة ، وعادت سدانة الكعبة إلى قصي، وكانت عند قريش وظائف فيها العز والشرف ، وهي السدانة ودار الندوة واللواء والرفادة والسقاية ، وكان قصي حازها كلها دون قومه.

#### عبل اللااس

لما كبر قصي ورق عظمه ، جعل ما بيده ، من أمر قومه ، لولده البكر ، عبدالدار . فأقام أمره في قومه . ثم إن بني عبد مناف وهاشم والمطلب ونوفلاً أجمعوا على أن يأخذوا ما بيد بني عبد الدار من الحجابة واللواء والسقاية والرفادة ، ورأوا أنهم أولى بذلك . فتعاقدوا وتعاهدوا وغمسوا أياديهم في الطيب ، فسمّي حلفهم : حلف المطيبين . وتعاهد بنو مخزوم وبنو سهم وبنو عدي مع بني عبد الدار ، وتحالفوا على عدم تسليم ما بيدهم ، فسموا الأحلاف ، ثم تداعوا للصلح وتحاجز الناس . واتفقوا على أن تكون الحجابة واللواء ودار الندوة لبني عبد الدار والسقاية والرفادة لبني عبد مناف .

# السدانته في الإسلام

أشرقت شمس الإسلام ، يوم فتح مكة ، وأخذ نبينا ، محمد المسلم ، من عثمان بن طلحة بن أبي طلحة الحجبي ، سادن الكعبة ، المفتاح ، وفتح بابها ، ودخل ، وطهرها من الأصنام ، وغسلها بيده الشريفة (واسم أبي طلحة عبدا لله بسن عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصي ) فسأله العباس ، رضي الله تعالى عنه ، أن يضم إليه السدانة مع السقاية ، فنزل قوله تعالى : وإن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها فرد الله المفتاح لعثمان بن طلحة ، وتلا عليه الآية الشريفة ، وآيده بالأحاديث الشريفة ، فقال الله لعثمان وابن عمه شيبة بن عثمان بن أبي طلحة حالدة (هاك مفتاحك يا عثمان ، غيوه )، وقال لهما: (خذوها يا بني أبي طلحة حالدة تالدة إلى يوم القيامة لا ينزعها منكم إلا ظالم) ، وقال: (إني لم أدفعها لكم ولكن

روي أن الحكمة في أخذ المفتاح من عثمان، المقصود منه التشريع، فأخذه الله على أله تعالى لأنه ما ينطق عن الهوى ﴿إن هو إلا وحمي يوحمي ﴿ علمه شديد القوى ﴾.

(لطيفة): حينما نزلت الآية الشريفة بعد موقعة حنين: ﴿وُواعملُوا أَن مَا غَنمَتُم مِن شَيَّء، فَأَن لله خَسه وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل إلى آخر الآية جاء عثمان إلى رسول الله ﴿ وَقَالَ: يَا رَسُولَ الله الله عَلَيْ وَقَالَ: يَا رَسُولَ الله الله عَلَيْ وَقَالَ لَهُ الله الله عَلَيْ فَقَالَ الله الله الله الله الله الله عَلَيْ فَضَحَكُ النِي ﴿ وَقَالَ لَهُ: لحجبة بيت الله بني عبد الدار وخمس خمشة من الغنائم وأعطاها له . ذكره البيضاوي في تفسيره ، والله أعلم.

## عثمان بن طلحته

عثمان بن طلحة، اختلف في زمن إسلامه، أكان قبل الفتح أم بعده ؟ قال العلامة القسطلاني في "المواهب اللدنية" وفي "الطبقات" لابن سعد: عن عثمان بن طلحة، قال: كنا نفتح الكعبة في الجاهلية يوم الاثنين والخميس، فأقبل النبي وما يريد أن يدخل الكعبة مع الناس، فأغلظت عليه ونلت منه فحلم علي ثم قال: يا عثمان لعلك سترى هذا المفتاح يوماً بيدي، أضعه حيث شئت. فقلت: لقد هلكت قريش يومئذ وذلّت. قال: بل عمرت وعزّت، ودخل الكعبة. فوقعت كلمته مني موقعاً، ظننت يومئذ أن الأمر سيصير إلى ما قال، فلما كان يوم الفتح، قال: يا عثمان ائتني بالمفتاح فأتيته به، فأخذه مني ثم دفعه إلى، وقال: خذوها خالدة تالدة لا ينزعها منكم إلا ظالم. يا عثمان إن الله استأمنكم على بيته، فكلوا عقال: ألم يكن الذي قلت لك؟ فذكرت قوله لي بمكة، قبل الهجرة: "لعلك سترى هذا المفتاح يوماً بيدي أضعه حيث شئت"، فقلت: بلى أشهد أنك رسول الله. والصحيح أن إسلام عثمان كان قبيل الفتح. قال ابن إسحاق: حدثني من لا أتهم أن عثمان بن طلحة بن أبي طلحة كان معهما حينما أسلما -يعني أن عثمان كان قبيل مع خالد بن الوليد وعمرو بن العاص حين أتيا إلى النبي الملدينة مسلمين قبيل مع خالد بن الوليد وعمرو بن العاص حين أتيا إلى النبي الملدينة مسلمين قبيل مع خالد بن الوليد وعمرو بن العاص حين أتيا إلى النبي الملدينة مسلمين قبيل

الفتح-. ويروى أن النبي ﷺ قال حينما أقبلوا عليه بالمدينة: (رمتكم مكـة بـأفلاذ أكبادها). ومات عثمان سنة ٤٢ هجرية عقيماً لا عقب له.

# شيبتربن عثمان بن أبي طلحت

قال ابن عبدالبر في الاستيعاب: شبية بن عثمان بن عبد الدار بن قصي القرشي العبدري الحجيي المكي ، يكنّى أبا عثمان وقيل أبا صفية، وأبوه عثمان بن أبي طلحة يعرف بالأوقص ، قتله علي بن أبي طالب ، رضي الله عنه ، يوم أحد كافراً ، واسم أبيه أبو طلحة عبدا لله بن عبد العزى . أسلم شبية يوم فتح مكة ، وشهد حنيناً ، وقيل : بل أسلم بحنين . قال الزبير : كان شبية قد خرج مع رسول الله في يوم حنين مشركاً ، يريد أن يغتال رسول الله في فرأى من رسول الله غرة ، فأقبل يريده ، فرآه رسول الله في قالم المك، فقذف الله في قلبه الرعب ، ودنا من رسول الله في الله الإيمان فأسلم الحسيع عنك الشيطان ، فأخذه و نزع في صدره ، فقذف الله في قلبه الإيمان فأسلم وقاتل مع رسول الله في قالم الله في قالم الإيمان فأسلم وقاتل مع رسول الله في مدر معه .

وشيبة هذا هو حد حجبة اليوم، وإليه ينتسب الشيبيون، وهو أبو صفية بنت شيبة. قال الحافظ ابن حجر في "الإصابة": قال ابن السكن: أمه أم جميل بنت عمير، قال عمير بن هاشم بن عبد مناف بن عبد الدار، وهي أخت مصعب بن عمير، قال البخاري، وغير واحد: له صحبة، وأسلم يوم الفتح، وكان أبوه محسن قتل بأحد كافراً، ولبنته صفية، بنت شيبة صحبة ورواية. وروى ابن لهيعة، عن أبي الأسود، عن عروة قال: أسلم العباس وشيبة ولم يهاجرا. أقام العباس على السقاية وشيبة على الحجابة. قال يعقوب بن أبي سفيان: أقام شيبة للناس الحج، سنة تسع وثلاثين، وكان السبب في ذلك أن علياً بعث قثم بن العباس ليقيم للناس الحج، وواصطلحا على أن يقيم الحج شيبة بن عثمان ويصلي بالناس مسافع بن عبدا لله بن وعمر ومات سنة تسع وخمسين، على أصح الروايات، فتولّى أكبر أولاده من بعده وهو مصعب.

وقد روى الكازروني في فتاويه، والبخاري في تاريخه، قال: إن تقديم السدانة في أكبرهم سناً من فعله على الأنه دفع المفتاح، في يوم الفتح، إلى عثمان، لأنه أكبرهم سناً، مع وجود شيبة بن عثمان بن أبي طلحة، فلما هاجر عثمان إلى المدينة المنورة، دفع المفتاح إلى ابن عمه شيبة، فلما رجع عثمان إلى مكة، أخذ المفتاح منه، وبقي في يده إلى أن مات.

# عبداتك بن شيبته الأعجير

قال الغازي في الجزء الثاني من تاريخه، نقلاً عن ابن فهد، ما ملخصه: أن حالد بن عبدا لله القسري في ولايته لمكة، عن سليمان بن عبد الملك، أحدث حدثًا منكراً، فقام إليه عبدا لله بن شبية الأعجم، فأمره بالمعروف ونهاه عما فعل، فغضب خالد غضباً شديداً، وأخاف الرجل، فخرج إلى سليمان بن عبد الملك، يشكو إليه ويتظلم منه. فشكى إليه أمره. فكتب سليمان إلى حالد أن لا يتعرض له في أمر يكرهه. فلما جاء الكتاب إلى خالد أخذه فوضعه. ثم أرسل بعد ذلك إلى عبدا لله بن شيبة يسأله أن يفتح له الكعبة، في وقت لم ير ذلك عبدا لله بن شيبة ، فامتنع عليه ، فدعى به فضربه مائة سوط على ظهره ، فحرج عبـدا لله بـن شيبة ، هو ومولى له ، على راحلتين ، فأتى سليمان ، فكشف عن ظهره بين يديـه ، وقال له: هذا الذي أوصيته بي. فقال: إلى من تختار أكتب له؟ قال: إلى حالك محمد بن هشام . قال : فكتب إليه إن كان خالد ضربه بعد أن وصل إليه كتابي وقرأه فاقطع يده . وإن كان ضربه و لم يقرأ كتابي فاقده منه ، فقدم بالكتــاب علـى محمد بن هشام ، فدعا بالقسري ، فقرأه عليه ، فقال : الله أكبر ، يا غلام الت بالكتاب. فأتى به مختوماً لم يقرأه. فأخرجه محمد بن هشام إلى باب المسجد، وحضره القرشيون والناس، فجرّده ثم أمر بـ أن يضرب، فضرب مائة سوط. فقال الفرزدق في ذلك بعض أبيات لا داعى لذكرها . انتهى .

ذكر ابن حزم وابن عبد البر، جماعة من الشيبيين في زمانه، وعاشا إلى بعد نصف المائة الخامسة، وكذا ذكر العلامة القلقشندي في كتابه صبح الأعشى وعاش إلى سنة (٨٢١).

جاء في كتــاب الــتراتيب الإداريــة : (ولا دلالــة لزعمهــم انقراضهــم –أي بــني شيبة– في إخدام معاوية عبيداً لأن إخدامها غير ولاية ، فتحها ، كمــا هــو معلــوم ، وكثيراً ما يقع، في كلام المؤرخين كالأزرقي والفاكهي، ذكر الحجبة، ثم الخدمة، بما يدل على التغاير بينهما). انتهى ملخصاً.

#### شجرة النسب

في آخر القرن الشالث عشر من الهجرة ، توفي زين العابدين بن محمد بن عبدالمعطى، وخلفه ابنه محمد وهو طفل صغير، و لم يوجد من آل شيبة ولـد ذكـر غيره، وجميع آل شيبة الحاليين، هم من نسله، قال الشيخ حسين بن عبدا لله باسلامة ، رحمه الله تعالى ، في كتابه "تاريخ الكعبة المعظمة" مَا نصه : هذه سلسلة آل الشيبي أسردها كما وجدتها في دار المفتاح، الذي جعل في هذا العصر، مسكناً لرئيس السدنة على لوحة مكتوبة بخط بديع ، بماء الذهب. ابتدأت هذه السلسلة من صاحب الفضيلة مولانا المرحوم الشيخ عبدالقادر بن على بن محمد بن زين العابدين بن محمد بن عبدالمعطى الذي تولى السدانة سنة ٤ ، ١ ١هـ، بن عبد الواحد الذي تولى السدانة سنة ١٠٨٠هـ، بن محمد جمال الدين بن القاسم بن أبسى السعود أبي بكر فخر الدين بن محمد جمال الدين بن عمر بن سراج الدين بن محمد بن على بن غانم بن محمد بن مفرج بن محمد بن يحيى بن عبيدة بن حمزة بن بركات بن شيبة بن عبدا لله بن عبد بن شعيب بن جبير بن شيبة بن عثمان بن أبسي طلحة عبداً لله بن عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصى بن كلاب القرشي . هذه سلسلة النسب ومنهما يعلم أن آل الشيبي يجتمعون مع رسول الله ﷺ في قصى بن كلاب. وقد تولى رئاسة السدنة ، للكعبة المعظمة ، كثير من آل شيبة ممن لم يذكر اسمه في سلسلة النسب المقدم ذكره: منهم غانم وعلى من أبناء غانم بن محمد بن مفرج. ومحمد بن على ، ينتمي نسبهما إلى يحيى بن عبيدة بن حمزة وأحمد الطيب من أولاد سراج الدين بن علي .

# محمل بن زين العابدين

قال الشيخ حسين بن عبدا لله باسلامة ، رحمه الله تعالى ، في كتابه "تاريخ الكعبة المعظمة" ما نصه : وأما محمد بن زين العابدين بن محمد بن عبدالمعطي الشيبي ، الذي هو حد آل شبية الحاليين المعاصرين لنا ، فقد توفي والده زين العابدين في أواحر القرن الثاني عشر في الهجرة ، وهو طفل ، وتولى سدانة الكعبة ،

بعد زين العابدين عبدالقادر الشيبي ابن عم محمد المشار إليه. وفي سنة ١٢١٠هـ توفي عبدالقادر عقيماً. وبذلك آلت السدانة إلى محمد بن زين العابدين وهو يومشة حديث السن ولم يوجد من آل شيبة ولد ذكر غيره. وكان أمير مكة في ذلك العصر الشريف غالب بن مساعد، فأخذ الشيخ محمد بن زين العابدين إلى داره وكفله، واعتنى بتربيته كأولاده، وأكرمه إلى أن كبر وتولى أمر السدانة ثلاثاً وأربعين سنة. وكان عالماً فاضلاً، وله رسالة في مناسك الحج، على مذهب الإمام الشافعي نظماً، وتوفي سنة ٣٥٥هـ، وخلف من الذكور ستة أولاد وهم عبدالقادر وسليمان وجعفر وأحمد وعبدا الله وعلى.

فتولى بعد وفاته ، رئاسة السدنة أكبر أولاده الشيخ عبدالقادر بن محمد سنة الا ١٢٥٣هـ ، ومكتت بيده المشيخة ومفتاح الكعبة ، سبع سنين ، وتوفي سنة ١٢٦٠هـ . فتولى بعده أخوه سليمان وتوفي سنة ١٢٦١هـ ، فتولى بعده أخوه جعفر ، وتوفي سنة ١٢٦٢هـ . فتولى بعده أخوه الشيخ أحمد ، وتوفي سنة ١٢٧٤هـ . ثم تولى بعده أخوه الشيخ عبدا الله ، وتوفي سنة ١٢٩٦هـ . وقد توفي الشيخ على بن محمد في حياة أخيه الشيخ عبدا الله المشار إليه ، و لم يل السدانة . فهؤلاء الطبقة الأولى من أولاد الشيخ محمد بن زين العابدين .

#### الطبقته الثأنيت

أول من تولى رئاسة السدنة ، منهم الشيخ عمر بن جعفر ، وتوفي سنة ١٣٠٤هـ. ثم تولى بعده رئاسة السدنة الشيخ عبدالرحمن بن عبدا لله ، ومكث رئاسة على سدنة الكعبة إلى سنة ١٣١١هـ. فأخذ منه المفتاح ، وعزل من رئاسة السدنة في تلك السنة . وسبب ذلك أنه وقع بين أمير مكة الشريف عون الرفيق بن عمد بن عبدالمعين بن عون وبين والي ولاية الحجاز ، في ذلك العصر عثمان نوري باشا ، نزاع ومشاحنات في السلطة ، ودخل في ذلك النزاع الشيخ عبدالرحمن الشيبي المشار إليه ، وانضم إلى حزب والي الحجاز عثمان نوري باشا ، كما انضم إلى حزبه مفاتي مكة ، ورئيس السادة العلوية ، ونائب الحرم ، وبعض من لهم شخصية بارزة من الأشراف ، ورفع كل من الشريف عون الرفيق وعثمان نوري باشا الأمر إلى السلطان عبدالحميد حان العثماني بن عبدالجميد حان ، صاحب الولاية والسلطنة على الممالك العثمانية والحجاز ، في ذلك العصر ، واستعان عثمان الولاية والسلطنة على الممالك العثمانية والحجاز ، في ذلك العصر ، واستعان عثمان

نوري باشا على الشريف عون الرفيق بمضبطة من الـذوات المتقدمـة أسمـاؤهم ضـد الشريف عون الرفيق. فانجلت المعركة بفوز الشريف عون الرفيق على أحصامه، وكان النصر حليفه في ذلك، فصدر أمر السلطان بعزل والي الحجاز عثمان نــوري باشا، وبعزل الذوات الموقعين في تلك المضبطة، ونفيهم جميعاً من الحجاز. ونفـذ الأمر وعزل الجميع من وظائفهم، ونفوا من الحجاز، غير أن الشيخ عبدالرحمن بن عبدا لله الشيبي، فقد لطف به و لم ينف من الحجاز، وإنما بـارح مكـة المكرمـة، وسكن الهدا، وهي قرية صغيرة واقعة بسفح حبل كرا، الـذي هـو بشـرق مكـة، وواقع بين مكة والطائف، وهو من سلسلة حبـال السـروات، ويبلـغ ارتفاعـه عـن سطح البحر ٢٢٠٠ متراً، ويبعد عن مكة نحو ٣٥ ميلاً، وبينه وبين الطائف نحـو ٨ أميال . ومكث الشيخ عبدالرحمن بـالهدا إلى أن تـوفي سـنة ١٣٢٠هــ، ودفـن فيها. وكان شهماً كريماً محباً للخير، وهو من السدنة، الذين أدركت رئاستهم وعرفتهم شخصياً . ثم تولى سدانة الكعبة ورئاسة السدنة ، بعده الشيخ محمد صالح بن أحمد بن محمد الشيبي سنة ١٣١١هـ بعد عزل ابن عمه الشيخ عبدالرحمن الشيبي المتقدم ذكره ، وكان شهماً هماماً ، فقد تـولى رئاسـة بحلس الشيوخ ، في عهد الملك الشريف الحسين بن على سنة ١٣٣٥هـ، وكان ذا رأي ثاقب، وفكـر واسع، وقد مكث رئيساً للسدنة ٢٤ سنة، إلى أن تـوفي بمكـة يـوم النحـر، عشـر ذي الحجة سنة ١٣٣٥هـ، وكانت ولادته في أول عام ١٢٧١هـ، وقد بلغ من العمر ٦٤ سنة .

ثم تولى بعده الشيخ عبدالقادر بن علي بن محمد الشيبي، رئاسة السدنة سنة ١٣٣٥، وكان شهماً هماماً وديعاً سموحاً، له إقبال على الناس، محباً للخير، وحيهاً. وقد باشر عدة وظائف منها رئاسة بحلس الشيوخ، في عهد الملك الشريف الحسين بن علي، وترأس عدة بحالس في حكومة حلالة ملك المملكة العربية السعودية الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود، وكانت له عند حلالة الملك عبدالعزيز آل سعود منزلة عالية، ومكث رئيساً للسدنة ١٦ سنة، إلى أن توفي في اليوم العاشر من شهر رمضان سنة ١٥٥١هـ. وكانت ولادته في منتصف سنة ١٧٧١هـ. وقد بلغ من العمر ثمانين سنة، وبوفاته انتهت الطبقة الثانية الذين هم أحفاد الشيخ محمد بن زين العابدين الشيبي.

وأما الطبقة الثالثة من السدنة ، الذين هم أبناء الأحفاد ، فهم رئيس السدنة الحالي الشيخ محمد بن محمد صالح بن أحمد بن محمد بن زين العابدين ، ولد سنة الم ١٣٩٧هـ . وتولى رئاسة السدنة في اليوم الحادي عشر من شهر رمضان سنة ١٣٥١هـ بعد وفاة المرحوم صاحب الفضيلة مولانا الشيخ عبدالقادر بن علي المتقدم ذكره ، وهو لا يزال في رئاسة السدنة إلى اليوم . وقد أدركت كثيراً من آل الشيبي ممن لم يتولوا رئاسة السدنة فمنهم من أدركته المنية ومنهم من هو على قيد الحياة . أما من أدركتهم وعرفتهم بالذات ممن لم تصل إليهم رئاسة السدنة ، وقد أدركتهم الوفاة منهم : الشيخ زين العابدين بن عبدا الله بن محمد الشيبي ، توفي في بلاد المغرب سنة ١٣٥٠هـ . ثم الشيخ عبدالغي بن عبدا الله بن محمد الشيبي ، توفي سنة توفي سنة ١٣٤٠هـ . ثم الشيخ عبدالغي بن عبدا الله بن محمد الشيبي ، توفي سنة بالطائف سنة ١٣٤٣هـ . ثم الشيخ حسن بن عبدالله بن محمد الشيبي ، توفي بالطائف سنة ١٣٤٣هـ الطائف .

وأما الموجودون من آل الشيبي في العصر الحاضر الذين هم سدنة الكعبة المعظمة فهم رئيس السدنة الحالي الشيخ محمد المتقدم ذكره، ومن الطبقة الثالثة الشيخ عبدا لله بن عبدالقادر بن علي بن محمد بن زين العابدين الشيبي، ولد بمكة المكرمة سنة ١٢٩٧هـ. وهو السادن الثاني بعد رئيس السدنة الحالي، وقد تقلّد عدة وظائف في حكومة جلالة الملك عبدالعزيز المعظم، وهو الآن حين تحرير هذا المؤلّف، نائب مجلس الشورى الثاني، ورئيس هيئة المطالبة بأوقاف الحرمين الشريفين، ورئيس هيئة المطالبة بأوقاف الحرمين الشريفين، ورئيس هيئة الإسعاف الطبي، وهو صاحب حاه وإقبال ومكارم أخلاق وهمة في الأعمال وسخاء، وله حرمة ومكانة وله من الأولاد الذكور...

انتهى كلام الشيخ عبدا لله باسلامة نقلناه بتصرف. ثم قال الشيخ باسلامة : فهؤلاء السدنة آل شيبة بن عثمان بن أبي طلحة الحجبي، المثبوت نسبهم، المعروفون عند أهل مكة خاصة وعند المسلمين عامة ، بأنهم سدنة الكعبة المعظمة ، حاهلية وإسلاماً ، في عهد عبد الدار بن قصي إلى عهد شيبة بن عثمان ، إلى هذا العصر ، الذي نحرر فيه هذا المؤلف، وهم محل تجلّة واحترام وإكرام وسؤدد وفخار ، حاهلية وإسلاماً ، كما دلت على ذلك الأخبار الواردة في حقهم ، في

أصح المصادر، وهم لا يزالون أصحاب وجاهة في هذا العصر، عند عموم الملوك والسلاطين والأمراء وبالأخص عند كل جمن تولى خدمة الحرمين الشريفين، أو إمارة مكة المكرمة، وعند عموم المسلمين، حيث بيتهم من أشرف بيوت قريش ووظيفتهم من أعظم الوظائف الإسلامية. ولا يزال وجودهم من معجزات رسول الله علم ألتي أخبر أمته بها بقوله: خذوها يا بني أبي طلحة خالدة تالدة لا ينزعها منكم إلا ظالم. فبقاء آل شبية، وخلود سدانة الكعبة بأيديهم، وعدم نزعها منهم أو إسنادها إلى غيرهم، طيلة هذه القرون، مع تبدل الولاة والحكام على هذه أو إسنادها إلى غيرهم، طيلة هذه القرون، مع تبدل الولاة والحكام على هذه بن الزبير وخلفاء بني العباس والفاطميين وملوك الجراكسة وسلاطين عثمان وأمراء من الزبير وخلفاء بني العباس والفاطميين وملوك الجراكسة وسلاطين عثمان وأمراء من على، وحكم الملك سعود الأول إلى جلالة الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن بن علي، وحكم الملك سعود الأول إلى جلالة الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود، في العصر الحاضر، بل وفي حكم المثغلبين من قرامطة ويمنيين وغيرهم. فلا شك ولا شبهة، أنها معجزة من أعظم المعجزات الخالدة للرسول، المحسوسة الظاهرة ظهور الشمس في رابعة النهار. انتهى كلام الشيخ باسلامة.

ونحن نستعين با لله سبحانه وتعالى لنستكمل البقية الآن فنقول: إن الشيخ عبدا لله بن عبدالقادر بن علي ، قد أصبح نائب مجلس الشورى ، حيث أن رئيس الشرف لمجلس الشورى حينذاك هو صاحب السمو الملكي الأمير فيصل آل سعود ، نائب حلالة الملك المعظم عبدالعزيز آل سعود ، رحمه الله تعالى . كما منح لقب الوزير المفوض ، ثم توفي الشيخ عبدا لله في منتصف رمضان سنة ١٣٧١هـ رحمه الله تعالى . أما الشيخ محمد بن محمد صالح بن أحمد بن محمد بن زين العابدين الشيبي ، فقد توفي في الثالث عشر من شهر ربيع الأول سنة ١٣٨٦هـ وقد لبث في رئاسة السدنة حول ثلاثين عاماً ، وكان رحمه الله ، عذب الحديث ، والمبين في رئاسة السدنة حول ثلاثين عاماً ، وكان رحمه الله ، عذب الحديث ، الطبقة الرابعة بعده الشيخ أمين بن عبدا لله الشيبي سنة ١٣٨٧هـ وهو السادن الأول، وناظر وقف آل الشيبي ، وعضو مجلس الشورى حالياً . والشيخ أمين الشيبي والمدنة الموجودون حالياً كلهم من الطبقة الرابعة نذكرهم وعدنان أمين الشيبي والسدنة الموجودون حالياً كلهم من الطبقة الرابعة نذكرهم وحسب ترتيب السن وهم :

الشيخ أمين المتقدم ذكره والشيخ عمر بن جعفر بن عبدالرحمن بن عبدالله بن عمد الشيبي، وهو السادن الشاني للكعبة المشرفة، وأولاده محمد سسعيد وعبدالمحسن وخالد وقد ولد الشيخ عمر سنة ١٣٣١هـ. ثم الشيخ طه الشيبي، ولد سنة ١٣٣٧هـ وله من الأولاد عبدالقادر وحسن وحسين وعبدالملك ومحمد وعادل وممدوح. ثم الشيخ عاصم الشيبي، ولد سنة ١٣٣٧هـ وتحصّل على الشهادة العالمية، ثم تحصّل على إجازة التدريس في القضاء العالمي من الأزهر وهو الآن من أساتذة الجيل، يساهم بنشاطه في حقل التدريس، وله من الأولاد سعود ومحمد على. ثم الشيخ زين العابدين ولد سنة ١٣٣٩هـ. وفي السادس من شهر الكعبة المشرفة، مع بقية السدنة في اليوم السابع من ذي الحجة ، كما هي العادة منوياً، ولأداء مناسك الحج، ولكنه توفي في الطريق إلى مكة ، وهو بملابس الإحرام، قاصداً الحج، وذلك عقب حادث أليم وقع على سيارته في الطريق، فكان لوفاته حزن عميق لدى محبيه ومعارفه، لما اشتهر به من حلو الحديث، وحبدالله ومعدالله ومعدالله وعبداللطيف

انظر: الصور أرقام ١١٦، الشيخ عبدالقادر بن على الشيبي، ورقم ١١٧ الشيخ عبدالله الشيبي سادن الحرم، ورقم ١١٨ أمين بن عبد الله الشيبي رئيس السدنة، ورقم ١١٩ الشيبي السادن الثاني للحرم، ورقم ١٢٠ ثلاثة من آل الشيبي، ورقم ١٢٠ عاصم بن عبد الله الشيبي بين ولديه، ورقم ١٢١ سراج بن عبدالله الشيبي

ثم الشيخ طلحة بن حسن الشيبي ولد سنة ١٣٤٠ه. وتحصل على الشهادة التوجيهية عام ١٣٦٦ه من مدرسة تحضير البعثات بمكة (العزيزية الثانوية) ثم عكف على الدراسة الخاصة في المسجد الحرام، وهو الآن الوكيل الأول للمدرسة العزيزية الثانوية بمكة، بعد أن قام بالتدريس فيها سنوات طويلة. فقد خدم التعليم حول عشرين عاماً، بذل فيها الكثير من الجهد والنصح، وله من الأولاد عثمان وعبدالرحمن وسليمان وعبدالله وإبراهيم وزهير وناصر وهو صديق عزيز علي ساهم في إعداد هذه البحوث، مساهمة تذكر فتشكر، حزاه الله خيراً.

ثم الشيخ سراج الشيبي ولد سنة ١٣٤٤هـ، وهـو مـن موظفي إدارة الحـرم الشريف بمكة ، وله من الأولاد عمر وفهد.

ثم الشيخ عبد العزيز الشيبي ولد سنة ١٣٤٨هـ، وهـو عضـو في إدارة الحـرم الشريف. بمكة وهو المشرف على وقف آل الشيبي وله مـن الأولاد طـلال وهشـام ومحمد وأحمد. وبهذا انتهى ذكر الطبقة الرابعة وأبنائهم.

ويلاحظ أن الجميع هم إخوة، ما عدا الشيخ عمر والشيخ طلحة ، فهم أبناء عمومة لهم.

وعدد أفراد العائلة في عامنا الحالي عام ١٣٨٤هـ اثنان وثمانون شخصاً ، نصفهم من الذكور تقريباً حسب ما مر .

#### عاداتمر

وقد حرت العادة أن يوضع المفتاح لـدى أكبرهم سناً وهو السادن الأول. وعند فتح الكعبة يشعر السادن الأول جميع السدنة (الكبار منهم طبعاً) بوقت كاف ليتمكنوا من الحضور جميعاً، إن أمكن ذلك، أو بعضهم. وليس للكعبة الآن مواعيد معينة تفتح فيها، إلا المواعيد التي تغسل فيها من الداخل، وهي تغسل مرتين في العام: المرة الأولى في صباح ٢٧ شعبان والثانية صباح ٧ الحجة من كل عام، فإذا كان يوم غسل الكعبة يحضر جميع السدنة، ويفتح الباب، وينتظرون وصول ولاة الأمر، وكثيراً ما يجري هذا الحفل، تحت رئاسة سمو الأمير فيصل المعظم، وعند تشريفه يصلي داخل الكعبة ركعتين، هو ومن يكون بمعيته من الأمراء أو الضيوف، ثم يصب ماء زمزم ممزوجاً بماء الورد، ثم تمسح الجدار بعطر الورد أو بعطر العود، وتبخر بالعود وبذلك تنتهي مراسم الغسيل. وغسل الكعبة قديم من عام الفتح، حيث طهر النبي الكعبة من الأصنام وغسلها بيده الشريفة. أما مواعيد فتح الكعبة في الأزمنة الماضية فقد تكلم عنها البحاثة الرحالة ابن جبير.

# ترجمة خالد بن عبد الله التسري

### المنتدر فكره

تولى خالد بن عبدا لله القسري ولاية مكة المشرفة مرتين، في خلافة عبد الملك بن مروان، ثم في خلافة ابنه سليمان، وكان أيضاً قبل ذلك والياً على الشام، وهو أول من استصبح في المسجد الحرام حول الكعبة ، كما هو أول من فرق بين الرجال والنساء في الطواف ، أجلس عند كل ركن من أركان الكعبة حرساً معهم السياط يفرّقون بين الجنسين . وسبب ذلك أنه لما بلغه قول الشاعر:

يا حبـذا الموسم من مَوْفَد وحبـذا الكعبـة من مَشْهَد وحبـذا الآتــي يزاحِمْننـا عند استلام الحجـر الأسـود

قال خالد: أما إنهـن لا يزاحمنـك بعـد هـذا وأجلـس عنـد كـل ركـن حرسـاً بأيديهم السياط يمنعون النساء أن تختلط بالرجال.

ومثل هذا ما حكاه الزمخشري في خالد: قال لما بلغ خالداً مـا قالـه رجـل مـن موالي الأنصار:

ليتني في المؤذنين نهارى إنهم يبصرون ما في السطوح فيشيرون أو يشير إليهم بالهوى كل ذات دل مليح أمر بهدم المنائر، وفي هذا هجاه الفرزدق بثلاثة أبيات.

وخالد القسري هو الذي أدار الصفوف حول الكعبة ، فقد كان الناس يصلون التراويح في رمضان ، في أعلى المسجد الحرام، تركز حربة خلف مقام إبراهيم بربوة، فيصلي الإمام خلف الحربة ، والناس وراءه ، فمن أراد صلى مع الإمام ومن أراد طاف وركع خلف المقام.

فلما ولّي خالد القسري مكة، من قبل عبد الملك بن مروان ، وحضر شهر رمضان ، أمر خالد الأئمة أن يتقدموا فيصلوا خلف المقام وأدار الصفوف حول الكعبة ، لأن أعلى المسجد ضاق بالناس ، فقيل له : تمنع بذلك الناس من الطواف . قال: فإنما آمرهم يطوفون بين كل ترويحتين بطواف سبعاً، وقد رتبهم في صلاة التراويح والطواف بالبيت، بحيث تنقضي الصلاة مع طلوع الفحر، وقد ذكر الإمام الأزرقي تفصيل ذلك.

ولقد أحرى حالد القسري من عين ثقبة بجبل ثبير، في طريق منى ماءً عذباً، تجري إلى المسجد الحرام، وتسكب في فسقية من رحام بين زمزم والمقام، وأراد بذلك أن يصرف الناس عن شرب ماء زمزم فلم يبلغ بغيته، لأن أهل مكة أعرضوا عن ماء هذه العين ورغبوا في زمزم، فلما رأى حالد ذلك صعد المنبر يخطب فيهم ويؤنبهم على ذلك فلم يلتفتوا لكلامه . انتهى باحتصار وتصرف من تاريخ الغازي وغيره.

و خالد بعض أعمال مستنكرة: منها ما نلخصه من تاريخ الغازي: وهو أنه لما بعث خالد القسري سعيد بن جبير بعد أن شدّه وثاقاً إلى الحجاج، قال له رجل من أهل الشام: إن الحجاج قد أنذر به وأشعر به من قبلك فما عرض له، فلو جعلته بينك وبين الله لكان أزكى من كل عمل يتقرب به إلى الله تعالى. قال خالد، وظهره إلى الكعبة قد استند إليها: والله لو علمت أن عبد الملك لا يرضى عني إلا بنقض هذا البيت حجراً حجراً لنقضته في مرضاته. وسعيد بن جبير هو أحد الأعلام السابقين أخذ العلم عن عبدالله بن عباس وعبدالله بن عمر رضي الله تعالى عنهم، قال له ابن عباس: حَدِّث، فقال: أحدث وأنت ههنا؟ فقال: أليس من نعمة الله عليك أن تحدّث وأنا شاهد، فإن أصبت فذاك وإن أخطأت علمتك، سعيد بن جبير وقصته مع الحجاج مذكورة في تاريخ ابن خلكان وغيره.

ومنها: أنه أحدث حدثاً منكراً، فقام إليه طلحة بن عبدا لله بن شيبة من بني عبد الدار بن قصي. وقيل بل هو عبدا لله بن شيبة الأعجم، فأمره بالمعروف ونهاه عما فعل، فغضب عليه خالد غضباً شديداً، وأخاف الرجل، فخرج إلى سليمان بن عبد الملك يشكوه ويتظلم منه، فكتب سليمان إلى خالد أن لا يتعرض له بأمر يكرهه، فلما أخذ خالد الكتاب وضعه، وبعد ذلك طلب من عبدا لله بن شيبة أن يفتح له الكعبة فامتنع عليه، فضربه خالد مائة سوط على ظهره، فخرج عبدا لله بن شيبة وأتى سليمان فكشف عن ظهره بين يديه وقال له: هذا الذي أوصيته بي فكتب سليمان إلى خاله محمد بن هشام أن يقتص لعبدا لله من حالد القسري، فأخرجه محمد بن هشام إلى باب المسجد وأمر بضربه مائة سوط بعد تجريده وحضر الناس والقرشيون.

ومنها: إيصاله الماء من عين ثقبة بجبل ثبير إلى المسجد الحرام، بين زمزم والمقام، وأراد أن يحمل الناس للشرب منه وترك ماء زمزم، فلم يمتثل الناس أمره وخطب في أهل مكة وأنّبهم في كلامه على ذلك فلم يلتفتوا إلى كلامه وكان يـذم ماء زمزم ويسميها أم جعلان ولا يشـرب منها. وتفصيل هـذه الحادثة في تـاريخ الغازى.

ومنها: أنه كان يجهر ويأمر بسبّ علي بن أبي طالب فوق المنابر، وأثنى على الحجاج ثم أمر بلعنه، وأنه في سبيل طاعة بني أمية كان يقول: لو كنت أعلم أن هذه الوحوش لو نطقت و لم تقرّ بالطاعة لأخرجتها من الحرم. انتهى ملخصاً من تاريخ الغازي.

هذه الأمور مما يجرح في خالد القسري ويؤاخذ بها. لكن صديقنا الأستاذ السباعي في كتابه "تاريخ مكة" يستبعد وقوع مثل هذه الأعمال من خالد القسري ويقول ربما أشاعها بعضهم انتقاماً منه أو من بني أمية لأن هذه الجرأة لا تنفق مع الدين.

ولقد كدنا أن لا نصدق كل ذلك في خالد القسري، لكن رأينا في تاريخ ابن خلكان ما يؤيد ذلك ولا سبيل إلى تكذيبه، ونحن نلحص هنا ما ذكره ابن خلكان في ترجمته فقد حاء فيه: هو خالد بن عبدا لله بن يزيد البجلي شم القسري، بفتح القاف وسكون السين المهملة وبعدها راء نسبة إلى قَسْر بن عَبْقَر، وهي بطن من بجيلة ، كان أمير العراقين من قبل هشام بن عبد الملك الأموي، وولّي قبل ذلك سنة تسع وثمانين للهجرة، ولجده يزيد صحبة مع رسول الله على وخالد معدود من خطباء العرب المشهورين بالفصاحة والبلاغة، وكان حواداً كثير العطاء، وكانت أمه نصرانية، وذكر أبو الفرج الأصبهاني، أن خالداً كان من شيق الكاهن، وهو خالد بن عبدا لله بن أسد بن يزيد بن كرز، وذكر أن كرزاً كان دعياً وأنه كان من اليهود، فحنى حناية فهرب إلى بجيلة فانتسب فيهم، وكرز، بضم الكاف وسكون الراء وبعدها زاء.

قال ابن خلكان: كان شق المذكور ابن خالة سطيح الكاهن المبشر بالنبي الشهر وكان شق وسطيح من أعاجيب الدنيا: فكان شق نصف إنسان ولذلك سمي بشق فكانت له يد واحدة ورجْل واحدة ، وأما سطيح فكان حسداً ملقى ، لا جوارح له، وكان وجهه في صدره، ولم يكن له رأس ولا عنق، وكانت ولادة شق وسطيح في يوم واحد، وفتح عليهما في علم الكهانة ما هو مشهور عنهما وعاش كل واحد منهما ستمائة سنة .اه.

أما خبر وفاة خالد القسري: فقد ذكر الطبري في تاريخه ما ملحصه: أن هشاماً ولّى خالداً العراق سنة خمس ومائة ، ثم عزله وولّى له يوسف بن عمر التقفي وهو ابن عم الحجاج ، وسبب عزل خالد ، أن امرأة أتته فقالت : أصلح الله

الأمير إني امـرأة مسـلمة، وإن عـاملك فلانـاً المحوسـي وثـب علـيَّ فـأكرهـني علـى الفحور وغصبني نفسي. فقال لها خالد: كيف وحدت قلفته ؟

فكتب بذلك حسان النبطي إلى هشام، فكتب هشام إلى يوسف بن عمر وكان باليمن بولاية العراق ومحاسبة خالد عمّاله، وأمره أن يستخلف ابنه الصّلت على اليمن، فخرج يوسف، في نفر يسير، حتى قدم الكوفة سحراً، ثم أحذ خالداً وعمّاله وحاسبه وحبسه وعذبه، ثم قتله في أيام الوليد بن يزيد. قيل إنه وضع قدميه بين حشبتين وعصرهما حتى انقصفتا، ثم رفع الخشبتين إلى ساقيه وعصرهما حتى انقصفتا، ثم إلى وركيه، ثم إلى صلبه، فلما انقصف صلبه مات، وهو في ذلك لا ينطق ولا يتأوّه. وكان ذلك في الحرم سنة ست وعشرين، وقيل في ذي القعدة سنة خمس وعشرين ومائة، بالحيرة ودفن في ناحية منها ليلاً. والحيرة، بينها وبين الكوفة فرسخ، كانت منزلة آل النعمان بن المنذر ملوك العرب. انتهى كل ذلك من تاريخ ابن خلكان.

# كيس مفتلح الكعبة والكراسي التي كانت في داخلها

لم نقف على من أحدث كيساً حاصاً لمفتاح الكعبة، ولا متى حدث. والظاهر أنه حدث ذلك، عندما اختصت مصر بصنع كسوة الكعبة المشرفة، فعمل كيس المفتاح تبعاً لكسوة الكعبة، وكسوة مقام إبراهيم، وستارة باب الكعبة، وستارة باب التوبة، أي الباب الموصل لسطح الكعبة من داخلها، والله تعالى أعلم بغيبه، وزخرفة كيس المفتاح وتحسين منظره تابعان لكسوة الكعبة وكل ذلك يكون في مصر.

قال الغازي في تاريخه نقلاً عن الرحلة الحجازية: وبجانب بـاب الكعبـة، على يسار الداخل، طاولة من الخشب، مغطاة بستارة مـن الحريـر الأعضـر، موضـوع عليها كيس مفتاح الكعبة، وهو من الأطلس الأخضـر المزركش بـالقصب، يـأتي إليها سنوياً من مصر مع الكسوة الشريفة.

وصفة هذا الكيس كما ذكره مؤلف مرآة الحرمين، رحمه الله تعالى، حيث يقول: هذا الكيس من الأطلس الساسي الأخضر، الذي مقاسه ذراع وتمن، وموضوع عليه مخيش فضة، ملبس بالذهب البنلقي الأصفر، الذي زنته (٥٥) خمس وأربعين مثقالاً، وكنتير ششحانة أبيض، وترتر فضة أبيض مثقالاً، وكنتير ششحانة أبيض، وترتر فضة أبيض مثقالاً،

مبطن بالأطلس الساسي الأخضر، ومركب عليه قيطان بشرّابتين مصنوعتين من قصب، ومخيش عقادي أصفر، وكنتير ششخانة. وقد نقش في إحدى جهتيه في إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وفوق ذلك وتحته: أمر بعمل هذا الكيس المبارك مولانا السلطان محمد الخامس، وفي الجهة الأخرى في الوسط قول تعالى: فإنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم وفوق ذلك وتحته حدد هذا أفندينا عباس حلمي باشا حديوي مصر سنة (١٣٢٧) سبع وعشرين وثلاثمائة وألف هجرية. انتهى.

انظر: صورة رقم ١٢٣ ، كيس من الحرير المطرز من الوجهين لمفتاح باب الكعبة المعظمة

وما جاء فيما تقدم ، من أن كيس المفتاح ، يوضع على طاولة من الخشب ، مغطاة بستارة من الحرير الأخضر ، في جوف الكعبة ، على يسار من دخلها ، هذه الطاولة أو بعبارة أخرى هذا الكرسي ، هو موضوع من قدينم الزمان ، داخل الكعبة ، ربما كان موضوعاً فيها قبل الإسلام ، فقد روى البخاري في صحيحه في كتاب الحج ، عن واصل ، عن أبي وائل ، قال : جلست مع شيبة على الكرسي في الكعبة ، فقال : لقد جلس هذا المحلس عمر ، رضي الله عنه ، فقال : لقد هممت أن لا أدع فيها صغراء ولا بيضاء إلا قسمته . قلت : إن صاحبيك لم يفعلا . قال : هما المرآن أقتدي بهما . اهد .

وشيبة المذكور هنا هو شيبة بن عثمان بن أبي طلحة الـذي ينتهني إليه نسب سدنة الكعبة في عصرنا وإليه ينسبون فيقال لهـم الشيبيون ، وقد أسلم شيبة عـام الفتح على أصح الروايات وقد ذكرنا ترجمته.

والظاهر، والله تعالى أعلم، أن الكرسي الذي كان في الكعبة قديماً كان لجلوس كبير سدنة الكعبة عليه، عند فتحها، ولا بأس من ذلك، ما دام المرء حالساً بالأدب اللاتق، ببيت الله الحرام، وبالأخص من كان من سدنته أو خدمه.

ولقد ذكر الأزرقي في تاريخه، عند الكلام على ذرع الكعبة من داخلها، أنه كان في الكعبة ثلاثة كراسي، وذكر وصفها، ولكنا لم نفهم تماماً معنسى كلامه، ولا بأس أن نسوق عبارته بنصها للإحاطة. قال رحمه الله تعالى: وفي الكعبة ثلاثة كراسي من ساج "وهو ضرب من الشحر" طول كل كرسي في السماء ذراع ونصف، وعرض كل كرسي منها ذراع وثماني أصابع في مثلها، والكراسي

ملبسة ذهباً وفوق الذهب ديباج وتحت الكراسي رخام أحمر بقدر سعة الكرسي، وطول الرخام في السماء سبع أصابع، وعلى الكراسي أساطين متفرقة ملبسة: الاسطوانة الأولى، التي على باب الكعبة، ثلثها ملبس صفايح ذهب وفضة، وبقيتها عموهة، وذرع غلظها ثلاثة أذرع، والاسطوانة الثانية، وهي الوسطى من الأساطين، ملبسة صفايح ذهب وفضة، وذرع غلظها ثلاثة أذرع، والاسطوانة الثالثة، وهي التي تلي الحجر، ثلثها ملبس صفايح ذهب وبقيتها مموهة، وذرع غلظها ذراعان ونصف، وفوق الأساطين كراسي ساج مربعة منقوشة بالذهب والزخرف، وعلى الكراسي ثلاث حوايز ساج، أطرافها على الجدر الذي فيه باب الكعبة، وأطرافها الأخرى على الجدر الذي يستقبل باب الكعبة وهو دبرها، والجوايز منقوشة بالذهب والزخرف، وسقف الكعبة منقوش بالذهب والزخرف، ويدور تحت السقف إفريز منقوش بالذهب والزخرف، وتحت الإفريز طوق من وييدور تحت السقف إفريز منقوش بالذهب والزخرف، وتحت الإفريز طوق من فسيفساء. انتهى كلام الأزرقي.

فنحن لم نفهم معنى كلام الإمام الأزرقي فهماً تاماً ، فهل الكراسي الثلاثة التي ذكرها الأزرقي هي مثل الكراسي المعروفة في عصرنا ، بمعنى أن الكرسى هو ما يقعد عليه ، بقطع النظر عن شكله وكيفية صنعه وتعدد أنواعه ، أم له معنى آخر في عرف زمانه ، ثم ما معنى وضع الكراسي على رخام أحمر ، وأرض الكعبة كانت مفروشة بالرحام في زمانه ، وما معنى وضع الأساطين على الكراسي ووضع كراسي أخر فوق الأساطين أيضاً ، وما معنى وضع الجوايز على الكراسي أطرافها على الجدارين المتقابلين الشرقي والغربي ، فهل معنى الجوايز وضعه أخشاب طوال عرضاً على الكراسي ليعلق عليها بعض الأشياء ، أم المقصود منها شيء آخر ؟ والنتيجة التي فهمناها أن هذه الكراسي لم تكن للجلوس والقعود . والله تعالى أعلم بالغب .

أما في عصرنا الآن: فإنه لا يوجد كرسي في الكعبة يصلح للحلوس عليه ، ولكنه يوجد فيها طاولة كالكرسي وهي من الخشب العودي ، بني اللون ، مسلس الأضلاع ، طول كل ضلع نحو خمسين سنتيمتراً وارتفاعه من الأرض نحو متر واحد ، وعلى أضلاعه كتابات محفورة على نفس الخشب ، والظاهر أنه من عهد السلطان عبد الحميد الأول . وهذه الطاولة معمولة لوضع كيس مفتاح الكعبة عليها ، وكذلك بعض الأشياء الصغيرة كمبحرة وعطر ونحوهما .

ثم بعد أيام من كتابة هذا نظرنا إلى الكرسي الموجود الآن في داخل الكعبة المشرفة لنتحقق عنه أكثر . وإليك وصفه بدقة تامة :

# وصف الكرسي الذي في الكعبة في وقثا الحاض

لقد ذكرنا أنه يوحد الآن في الكعبة كرسي من الخشب، وهنا نذكر وصف هذا الكرسي فنقول: الكرسي الموجود في عصرنا الحاضر في داخل الكعبة المشرفة، عمل سنة (١٢٧٥) هجرية، وهو سداسي الشكل متساوي الأضلاع يشبه كراسي الفوانيس الكبيرة، يضع فيه سدنة الكعبة بعض الأشياء الخفيفة كقفل بابها ومفتاحه وكيس المفتاح وزجاجة العطر ونحو ذلك، وطول كل ضلع من أضلاعه الستة نصف متر، وارتفاعه نمانون سنتيمتراً، وهو مسدود من جميع جوانبه ما عدا جانب واحد الذي فيه الباب وهو مصراعان "درفتان" وقد كتب بالحفر على نفس حشب الكرسي في كل جانب من جوانبه الستة ما يأتي:

- ١) جدد هذا الصندوق في عهد سلطان المسلمين وخليفة.
  - ٢) رسول رب العالمين مولانا السلطان الغازي عبد.
  - ٣) الجيد بن المرحوم السلطان محمود خان اللهم انصره.
    - ٤) نصراً تعز به الدين وكان المباشر يومئذ الحاج.
- ه) رضا فريق باشا المأمور بإيصال ميزاب الكعبَّة المعظمة غفر الله له.
  - ٦) وللمسلمين في سنة خمس وسبعين ومائتين وألف هجرية.

هذا ما كتب على جوانب الكرسي، ويظهر من السطر الأول من جملة "جلد هذا الصندوق" أنه كان في داخل الكعبة كرسي قبل هذا الكرسي حصل فيه خراب من قدم العهد، فرفعوه وعملوا بدلاً عنه هذا الكرسي.

# مواعيدفع الكعبترفي الجاهليتر والإسلام

لما كانت الكعبة المعظمة بيت الله الحرام، وأقرب موضع لإجابة الدعاء، وإليهما يلجأ الخائف المذعور والمظلوم والمقهور، والفقير العسير، والمذنب الكسير، وعندها تسكب العبرات، وينتظر تفريج الكربات من رب البيت الكريم الحليم، والمير التواب الرحيم، ذي الجلال والإكرام، كان الدخول إليها آكد لراحة الضمير، وأشد اطمئناناً للقلوب، ولو لم يطلب الدخول إلى الكعبة، لم يجعل خليل

الله إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، لها باباً، حينما أقام بناءها، ورفع قواعدها، فإذا كانت بيوت الملوك والوجهاء محلاً للأمن والإكرام، كان بيت الله، عز شأنه، أفضل مكان للإكرام والإحسان والعفو والغفران، وكان بلده الأمين أحسس موقع للأمن والأمان والراحة والاطمئنان، فاقصدوا بلد الله الأمين لأداء فريضة الحج والعمرة تكونوا من الفائزين، وتشرفوا بدحول بيته الحرام واسكبوا فيه عبرات التوبة والندم، واطلبوا من فضله العميم وكرمه العظيم، ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيء لكم من أمركم مرفقاً، وتكونوا من الآمنين يوم الفزع الأكبر.

فالد حول إلى بيت الله ، بالأدب والسكينة ، مطلوب مرغوب ، وقد جرت العادة بذلك حتى أيام الجاهلية. قال الإمام الأزرقي ، في تاريخه: أحبرني محمد بن يحيى، عن الواقدي، عن عبدا لله بن يزيد ، عن سعيد ابن عمرو الهذلي، عن أبيه ، قال: رأيت قريشاً يفتحون البيت في الجاهلية يوم الاثنين والخميس ، وكان حجاب يجلسون عند بابه ، فيرتقي الرجل، إذا كانوا لا يريدون دخوله ، فيدفع ويطرح ، وربما عطب ، وكانوا لا يدخلون الكعبة بحذاء ، يعظمون ذلك ويضعون نعالهم تحت الدرجة ، أخبرني محمد بن يحيى ، عن الواقدي ، عن أشياخه ، قالوا: لما فرغت قريش من بناء الكعبة ، كان أول من خلع الخف والنعل ، فلم يدخل بهما ، الوليد بن المغيرة ، إعظاماً لها ، فجرى ذلك سنة . انتهى من الأزرقي .

وننقل هنا تفصيل مواعيد فتح الكعبة المشرفة من كتاب "المحمــل والحـج" فقــد جاء فيه ما نصه:

كانت الكعبة في الجاهلية تفتح يوم الاثنين، ويوم الجمعة، وقبل يـوم الخميس عوضاً عن الجمعة وأما في الإسلام فكانت تفتح يوم الجمعة، وترك يوم الاثنين، ثــم أعيد فتحها في يوم الاثنين.

وقال ابن حبير في رحلته سنة ٧٩هـ أنها تفتح يوم الاثنين، ويوم الجمعــة إلا في رحب فتفتح في كل يوم. اهـ.

وقد تفتح في أي وقت لمن يريد زيارتها من الحجاج، نظير أتــاوة يتقاضاهــا أمين المفتاح هناك، ويكون ذلــك ميســوراً في اليــوم العاشــر للرحــال، وفي الحــادي عشر منه للنساء.

ومواعيد فتحها كالآتي :

في يوم ١٠ المحرم للرجال، وفي يوم ١١ منه للنساء.

في ليلة ١٢ ربيع الأول للدعاء لجلالة الملك ابن السعود، ولا يدخلها الزوار.

في يوم ١٢ ربيع الأول للرحال، وفي ليلة ١٣ منه للنساء.

في يوم ٢٠ ربيع الأول لغسلها.

في أول جمعة من رجب للرجال، وفي اليوم التالي للنساء.

في ليلة ٢٧ رجب للدعاء لجلالة الملك ابن السعود.

في يوم ٢٧ رجب للرجال، وفي المساء للنساء.

في ليلة نصف شعبان للدعاء.

في يوم ١٥ شعبان للرجال، وفي المساء للنساء.

في يوم الجمعة الأولى من رمضان للرجال، وفي اليوم التالي للنساء.

في ليلة ١٧ رمضان للدعاء لجلالة الملك.

في آخر جمعة من رمضان للدعاء أيضاً.

في نصف ذي القعدة للرجال، وفي اليوم التالي للنساء.

في ٢٠ ذي القعدة لغسلها.

وتفتح عل سبيل الخصوصية لبعض الأعيان، وتفتح لمن يريد الزيارة بعد أن يلفع ريالاً لمن يتولى فتح الباب، وإذا كان الزائر غنياً يدفع بضعة حنيهات، وبعض الناس ينتهز فرصة غسل الكعبة ويدخل مع الغاسلين.

في ٢٨ ذي القعدة تؤزر الكعبة بإزار أبيض في أسفلها، وهذا اليوم الأخير ليس بيوم دخول عام، وإنما يدخلها القيّم وأمير الحج المصري وأتباعهما المعينون في ذلك، لتعليق الكسوة الجديدة. ولا ينصب سلّم للدخول وإنما يدخل من تكلف الصعود بمعين أو بخفة أعضاء، وعلى باب أحد خدم الأمير يمنع الناس من الدخول إلا أن الناس يكاثرونه، فإن منعوا من جانب، دخلوا من جانب آخر، وربما يتعامى عن البعض، ويحصل لكثير من الناس في ذلك المكان سوء أدب، من ضرب أو شتم، فالأولى عدم الدخول إلا لمن تيسر له ذلك عفواً. انتهى كل ذلك من كتاب المحمل والحج".

ولقد ذكر الأستاذ السباعي حفظه الله تعالى في كتابه "تاريخ مكة" أن الملك المسعود، صاحب مصر، الملك الكامل الأيوبي وكان في اليمن اتصل به الشريف راجح بن قتادة، واستثاره ضد أخيه الحسن وزين له أن يحتل مكة، فذهب المسعود إليها واحتلها في اليوم الرابع من ربيع الأول سنة (٦١٩) تسع عشرة وستمائة، أو في التي بعدها، وظل فيها إلى ما بعد فراغه من الحج، ثم توجه إلى اليمن بعد أن أناب أحد قواده. قال السباعي: وسهل المسعود على الحجاج أمر دخول الكعبة، فأمر بجعل بابها مفتوحاً ليلاً ونهاراً، مدة مقام الحج فيها، وأطلق لسدنة الكعبة من بني شيبة مالاً لقاء ما كانوا يأخذونه بإغلاق الباب وفتحه لمن أرادوا، وتحاشياً من زحام الناس لقصر المدة التي كانوا يفتحون فيها الباب، وعظم ما يناله الناس من إرهاق وضرب وموت. انتهى منه.

ونظن وا الله تعالى أعلم أن هذه هي أول مرة تفتح الكعبة ليلاً ونهاراً فلم نسمع بحصول ذلك لا من قبل ولا من بعد.

نقول: لقد سألنا صاحب الفضيلة صاحب مفتاح بيت الله الحرام عن مواعيد فتحه في أيامنا، فأجابنا بأنه ليس هناك تحديد لفتح الكعبة في أيام أو مواعيد مخصوصة إلا بطلب من صاحب الجلالة، أو من أرباب المصالح من شخصيات الحجاج أو تفتح لسبب قوي من الأسباب الداعية لذلك، والفتح يجري عادة من رئيس بني شيبة صاحب مفتاح بيت الله الحرام. أما الفتحات وتخصيصها للرحال أو النساء، فقد حرت العادة من السابق أن يكون يوماً للرحال ويوماً للنساء، وذلك في الفتحات العامة التي تتلو الفتحات الخاصة عادة.

هذا نص حواب سادن بيت الله الحرام، مع العلم بأن مواعيد فتح الكعبة المشرفة لم يرد فيها أمر شرعي، وإنما هي عادة اصطلح عليها الشيبيون.

# وصففح الكعبة ولاخول الناسفيها

يقول ابن جبير الأندلسي، في رحلته الــــي كــانـت ســنة (٥٧٨) ثمــان وسـبعين وخمسمائة هجرية، يصف فتح الكعبة ودخول الناس فيها ما يأتي :

وباب الكعبة الكريم يفتح كل يوم اثنين ويوم جمعة، إلا في شــهر رجـب فإنـه يفتح في كل يوم. وفتحه أول بزوغ الشمس. يقبل سدنة البيت الشــيبيون، فيبــادر منــية كرسـياً كبـيراً شبه المنــبر الواســع، لــه تســعة أدراج مسـتطيلة، قــد

وضعت له قوائم من الخشب متضامنة مع الأرض ، لها أربع بكرات كبار مصفحة بالحديد لمباشرتها الأرض، يجري الكرسي عليها، حتى يصل إلى البيت الكريم، فيقع الأعلى متصلاً بالعتبة المباركة من الباب، فيصعد زعيم الشيبيين إليه، وهو كهل جميل الهيئة والشارة ، وبيده مفتاح القفل المبارك ، ومعه من السدنة من يمسك في يده ستراً أسوداً ، تفتح يديه به أمام الباب ، خلال ما يفتحه الزعيم الشيبي المذكور ، فإذا فتح القفل، قبل العتبة، ثم دخل البيت وحده ، وسد الباب خلفه، وأقام قدر ما يركع ركعتين ، ثم يدخل الشيبيون ويسدون الباب أيضاً ، ويركعون ، ثم يفتح الباب ويادر الناس بالدخول ، وفي أثناء محاولة فتح الباب الكريم، يقف الناس مستقبلين إياه بأبصار خاشعة، وأيد مبسوطة إلى الله ضارعة . وإذا انفتح الباب كبّر الناس وعلا ضجيجهم، ونادوا بألسنة مستهلة: اللهم افتح لنا أبواب رحمتك ومغفرتك يا أرحم الراحمين ثم يدخلون بسلام آمنين.

ويقول ابن جبير، في مكان آخر، من رحلته ما يأتي: وفي هذه الأيام -أي بعد نزول الناس من منى في النفر الثاني وانتهاء أعمال الحج - يفتح البيت الكريم كل يوم للأعاجم العراقيين والخراسانيين، وسواهم من الواصلين مع الأمير العراقي، فظهر من تزاحمهم وتطارحهم، على الباب الكريم، ووصول بعضه على بعض، وسباحة بعضهم على رؤوس بعض، كأنهم في غدير من الماء، أمر لم ير أهول منه، يؤدي إلى تلف المهج، وكسر الأعضاء، وهم في خلال ذلك لا يبالون، ولا يتوقفون، بل يلقون بأنفسهم على ذلك البيت الكريم، في فرط الطرب والارتياح كإلقاء الفراش بنفسه على المصباح، فعادة أحوال السرو اليمنيين، في مؤلاء الأعاجم الأغنام، نفعهم الله بنياتهم، وقد فقد منهم في ذلك المزدحم الشديد، من دنا أجله، والله يغفر للجميع، وربما زاحمهم، في تلك الحال، بعض نسائهم، فيخرجن وقد نضجت حلودهن طبحاً، في مضيق ذلك المعتزل، الذي نسائهم، فيخرجن وقد نضجت حلودهن طبحاً، في مضيق ذلك المعتزل، الذي

 بعضاً، وربما انفصمت بواحد يميل عن المطلع المبارك إلى البيت الكريم، فيقع الكل لوقوعه، فيشاهد الناظر لذلك مرأى يؤدي إلى الضحك، ثم ذكر صلاتهم العجيب. انتهى.

ويقول ابن حبير أيضاً عن دخول قبائل السرو من اليمن الكعبة ما يأتي :

فلما كان يوم الاثنين السابع والعشرين من الشهر المذكور، شهر ذي القعـدة، فتح البيت العتيق، وتولى فتحه مـن الشيبيين ابـن عـم الشيـبيي المعـزول، هــو أمثــل طريقة منه، على ما يذكر، فازدحم السرو للدحول على العادة، فحاءوا بأمر لم يعهد فيما سلف، يصعدون أفواجاً حتى يغص الباب الكريم بهم، فملا يستطيعون تقدماً ولا تأخراً، إلى أن يلجوا على أعظم شقة، ثم يسرعون الخروج فيضيق الباب الكريم بهم، فينحدر الفوج منهم علىي المصعد، وفوج آخر صاعد فيلتقيه وقيد ارتبط بعضهم إلى بعض، فربما حمل المنحدرون في صدور الصاعدين، وربما وقف الصاعدون للمنحدرين، وتضاغطوا، إلى أن يميلوا، فيقع البعض على البعض، فيعاين النظارة منهم مرأى هاثلاً ، فمنهم سليم وغير سليم، وأكثرهم إنما ينحدرون وثباً على الرؤوس والأعناق، ومن أعجب ما شاهدناه في يوم الاثنين المذكور، أن صعد بعض من الشيبيين ، أثناء ذلك الزحام ، يرومون الدخول إلى البيت الكريم، فلم يقدروا على التخلص، فتعلقوا بأستار حافتي عضادتي الباب، ثم إن أحدهم تمسك بإحدى الشرائط القينية، الممسكة للأستار، إلى أن علا الرؤوس والأعناق، فوطئها ودخل البيت ، فلم يجد موطفاً لقدمه سواها، لشدة تزاحمهم وتراكمهم، وانضمام بعضهم إلى بعض. وهذا الجمع الذي وصل منهم، في هذا العام لم يعهد قط مثله فيما سلف من الأعوام، و لله القدرة المعجزة لا إله سواه.

انظر: صورة رقم ١٢٤ ، دخول الناس في الكعبة المشرفة

أما كيفية دخول النساء الكعبـة المشرفة، فلقـد ذكـر ابـن حبـير في رحلتـه مـا يأتي :

وفي اليوم التاسع والعشرين من رجب، وهو يوم الخميس أفرز البيت الكريم للنساء خاصة ، فاجتمعن من كل أوب ، وقد تقدم احتفالهن لذلك بأيام ، كاحتفالهن للمشاهد الكريمة، ولم تبق امرأة بمكة إلا حضرت المسجد الحرام ذلك اليوم ، فلما وصل الشيبيون لفتح البيت المطهر، على العادة، أسرعوا في الخروج من ، وأفرجوا للنساء عنه، وأفرج الناس لهن عن الطواف وعن الحجر ، ولم يبق

حول البيت المبارك أحد من الرحال، وتبادر النساء إلى الصعود، حتى كاد الشيبيون لا يخلصون بينهن، عند هبوطهم من البيت الكريم، وتسلسل النساء بعضهن بعض، وتشابكن حتى تواقعن، فمن صائحة ومعولة ومكبرة ومهللة، وظهر من تزاحمهن من السرو اليمنين، مدة مقامهم بمكة، وصعودهم يوم فتح البيت المقلس، وأشبهت الحال، وتمادين على ذلك صدراً من النهار، وانفسحن في الطواف والحجر، وتشفين من تقبيل الحجر، واستلام الأركان. وكان ذلك اليوم عندهن الأكبر، ويومهن الأزهر، نفعهن الله به، وجعله خالصاً لكريم وجهه، وبالحملة فهن مع الرحال مسكينات مغبونات، يَرَيْنَ البيت الكريم، ولا يلحنه، ويلحظن الحجر المبارك، ولا يستلمنه، فحظهن من ذلك كله النظر والأسف ويلحظن الحجر المبارك، ولا يستلمنه، فحظهن من ذلك كله النظر والأسف عام إلى عام، فهن يرتقبنه أشرف الأعياد، ويكثرن له من التأهب والاستعداد، والله ينفعهن في ذلك بحسن النية والاعتقاد بمنه وكرمه. انتهى كل ما ذكر من رحلة ابن جبير.

### الطواف وآدابه وشروطه

# الأذكار المأثورة في الطواف وآدابها

ذكرنا في كتابنا "إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة" عند الكلام على سنن الطواف، ما نصه: فمن سننه أن يأتي بالأذكار المأثورة فيه، فيقول عند استلام الحجر الأسود في أول طوافه وكذا في كل طوفة: بسم الله والله أكبر، اللهم إيماناً بك وتصديقاً بكتابك ووفاء بعهدك واتباعاً لسنة نبيك محمد على الله .

وأن يقول قبالة البيت "اللهم إن البيت بيتك والحرم حرمك والأمن أمنك وهذا مقام العائذ بك من النار".

وأن يقول بين اليمانيين أي الركن اليماني والحجر الأسود" اللهم إنسي أسألك العفو والعافية في الديس والدنيا والآخرة ، ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار ، اللهم قنعني بما رزقتني وبارك لي فيه واحفظني في كل غائبة يا بحير إنك على كل شيء قدير" وأن يقول في حالة الرمل في الأشواط الثلاثة الأول "اللهم احعله حجاً مبروراً ، وذنبا مغفوراً وسعياً مشكوراً ، وتجارة لن

تبور، يا عزيز يا غفور" وإن كان معتمراً قال: "اللهم اجعلها عمرة مبرورة وذنباً مغفوراً..." إلخ. ويقول في الأشواط الأربعة الباقية "رب اغفر وارحم وتجاوز عما تعلم إنك أنت الأعز الأكرم، ربنا آتنا في الدنيا حسنة..." إلخ. وأن يقول عند الركن العراقي وهو المقابل لباب العمرة: "اللهم إني أعوذ بك من الشك والشرك والشقاق والنفاق وسوء الأخلاق وسوء المنقلب في الأهل والمال والولد". ويقول إذا انتهى إلى الميزاب: "اللهم أظلي في ظلك يوم لا ظل إلا ظلك، واسقني بكأس محمد والمناك الراحة عند الموت والعفو عند الحساب".

روى ابن ماجة ، عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن النبي على قال: «من طاف بالبيت سبعاً ولم يتكلم إلا بسبحان الله والحمد الله ولا إله إلا الله والله اكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله ، محيت عنه عشر سيئات وكتبت له عشر حسنات ورفع له بها عشر درجات » الحديث. وأخرج أبو داود ، أن النبي قال : "ما مررت بالركن اليماني إلا وعنده ملك ينادي ، يقول : آمين آمين ، فإذا مررتم به فقولوا : "اللهم ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار". وعن عطاء قال : قيل يا رسول الله ، نراك تكثر من استلام الركن اليماني، قال : "ما أتيت عليه قط إلا وجبريل قائم عنده يستغفر لمن يستلمه".

وعن مجاهد أنه قال: "ما من إنسان يضع يده على الركن اليماني ويدعو إلا استحيب له ، وإن بين الركن اليماني والركن الأسود سبعين ألف ملك لا يفارقونه هم هنالك منذ خلق الله البيت".

جاء في حاشية البحيرمي ما نصه: روى إمامنا الشافعي، رضي الله عنه ، عن ابن عمر، رضي الله عنهما، قال: "استقبل رسول الله الحجر فاستلمه ثم وضع شفتيه عليه طويلاً، وكان الله إذا استلم الحجر قال: بسم الله والله أكبر، وقال بينهما : أي بين الركن اليماني والحجر: ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار" ولم يثبت عنه الله شيء من الأذكار في غير هذا المحل حول الكعبة ولم يستلم الركنين المقابلين للحجر اهد. من الحاشية.

واعلم أنه لم يكن للكعبة في زمنه الله عبر الركنين: الركن الأسود والركن اليماني فقط، حيث كان جدارها المقابل لحجر إسماعيل مدوّراً، فلما بنسي عبدالله

بن الزبير، رضي الله عنهما، الكعبة جعل لها أربعة أركان فكانت تستلم كلها في زمانه إلى أن قتل رضي الله تعالى عنه.

وأما آداب الذكر والدعاء في الطواف، فلا يخفى ذلك على الإنسان الكامل، ونأتي هنا بشيء على سبيل الذكرى. فمن الآداب: أن يذكر الله تعالى وهو حاضر القلب، لأنه يناجي الله تعالى، ويدعوه، كما في الصلاة، وهو مطلع عليه، فقد ورد في الحديث الصحيح الذي رواه مسلم وغيره الذي أوله "بينما نحن جلوس عند رسول الله على ذات يوم إذ طلع علينا رجل ... إلخ" فهذا الرجل هو جبريل جاء يسأل النبي عليه الصلاة والسلام عن الإيمان والإسلام والساعة، فلما سأله أيضاً عن الإحسان أدا تعبد الله كأنك تراه فإنه يراك».

ومنها: عدم قطع الذكر ليتكلم مع غيره وهما يطوفنان بكلام دنيوي إلا في حالة الاضطرار. ومنها: عدم التشويش على غيره برفع الصوت.

جاء في شفاء الغرام للفاسي: روينا في مسند الدارمي بسند صحيح عن عائشة ، قالت: إنما جعل الطواف بالبيت ورمي الجمار والسعي بين الصفا والمروة لإقامة ذكر الله ، وروينا فيه عن عائشة عن النبي على نحوه، وأخرجه الحب الطبري في القرى عنها مرفوعاً وزاد بعد قوله ذكر الله تعالى: وإن لم يقترن بها ذكر بالقول ، ثم قال: وينبغي للذاكر في الطواف والتالي أن لا يزيد في رفع صوته على اسماع نفسه لئلا يشوش على غيره ، واستدل على ذلك . ما تقوم به الحجة ، ثم قال: وفي معنى الطائف من كان في المسجد ، قريباً من المطاف، ينبغي له أن لا يرفع صوته بتلاوة ولا ذكر ، لئلا يشوش على الطائفين . اه. . انتهى من شفاء الغرام .

أما آداب الطواف فكثيرة ، ولنذكر ما كتبناه في كتابنا "إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة" وهو : يكره في الطواف الأكل والشرب وكراهة الشرب أخف ، الكلام إلا لضرورة ، ورفع صوته بقراءة أو ذكر ، لئلا يشوش على غيره ، وتشبيك الأصابع وفرقعتها ، وجعل يديه وراء ظهره مكتّفاً ، والضحك والمزاح لأنه خلاف الأدب، ومدّ نظره إلى ما لا يحل له النظر إليه من امرأة وأمرد حسن الصورة ، واحتقار من يراه من الضعفاء والعوام إلى غير ذلك مما هو مخالف للأدب فإنه

متلبس بعبادة ربه، في أطهر مكان وأشرف موضع، فينبغي إظهار الحرمة والخشوع والخضوع وملازمة الأدب، فإن الطواف كالصلاة. انتهى.

جاء في كتاب القرى لقاصد أم القرى ، للإمام الطبري، عند مبحث إباحة الكلام في الطواف ما نصه:

عن ابن عباس، رضي الله عنهما، أن النبي على قال: «الطواف بالبيت مثل الصلاة، إلا أنكم تتكلمون فيه، فمن تكلم فلا يتكلم إلا بخير». أخرجه الترمذي.

وعن طاووس، عن رجل أدرك النبي على ، قال: الطواف بالبيت صلاة، فأقلوا من الكلام . أخرجه أحمد والنسائي. وأخرجه الشافعي عن طاووس، عن ابن عباس ، أن النبي على قال: الطواف بالبيت صلاة ، ولكن الله أحلَّ فيه المنطق، فمن نطق فيه فلا ينطق إلا بخير. أخرجه سعيد بن منصور أيضاً كذلك. وأخرجه عن ابن عباس موقوفاً، قال: الطواف بالبيت... الحديث بنحو الحديث الأول.

وعنه أنه قال: إذا طفت بالبيت فأقلّ الكلام فإنك في صلاة.

وعن أبي سعيد الخدري أنه كان يقول لبنيه: إذا طفتم بالبيت فلا تُلْغوا ولا تهجُروا ولا تقاصُّوا أحداً إن استطعتم، وأقلوا الكلام. أخرجهما سمعيد بن منصور.

وعن ابن عمر، رضي الله عنهما، أنه قال: أقلُّوا الكلام في الطواف، فإنما أنتم في الصلاة. أخرجه النسائي، وأخرجه الشافعي عن عمر، وقال: في صلاة.

وعن عطاء قال: طُفت خلف ابن عمر وابن عباس، فما سمعت واحداً منهما متكلماً حتى فرغ من طوافه.

وكان عطاء يكره الكلام في الطواف، إلا الشيء اليسير منه، إلا ذكر الله تعالى، وقراءة القرآن. أخرجه الشافعي.

وعن عروة بن الزبير قال: حججت مع ابن عمر، فالتقينا في الطواف، فسلمت عليه، ثم خطبت إليه ابنته، فما ردّ عليّ جواباً، فغمني ذلك، وقلت في نفسي: لم يرضني لابنته. فلما قدمنا المدينة جئته مُسلّماً، فقال لي: ما فعلت فيما كنت ألقيته إلي؟ فقلت: لم ترد عليّ جواباً، فظننت أنك لم ترضني لابنتك. قال: تخطب إلى في مثل ذلك الموضع، ونحن نتزاءى الله عز وجل. ثم قال: بل قد رضيتك، فزوجني، أخرجه الآجري في مسألة الطائفين بسنده.

ثم قال الإمام الطبري في كتابه المذكور بعدما تقدم: واعلم أن التحدث في الطواف على غير النحو المتقدم في الفصل قبله، خطأ كبير، وغفلة عظيمة ، ومن لابَسَ ذلك فقد لابس ما يُمقَت عليه ، خصوصاً إن صدر ممن يُنسب إلى العلم والدين، فإنه إذا أنكر على من دونه احتج به، فصار فتنة لكل مفتون . ومن آثر عادثة المخلوق في أمر الدنيا، والإقبال عليه والإصغاء لحديثه، على ذكر خالقه، والاقبال عليه ، وعلى ما هو متلبس به من عبادته فهو غبين الرأي، لأن طوافه بجسده وقلبه لامٍ سامٍ، قد غلب عليه الخوض فيما لا يعنيه ، حتى استرسل في عبادته كذلك ، فهو إلى الخسران أقرب منه إلى الربح، ومثل هذا خليق بأن يشكوه البيت إلى الله عز وجل وإلى جبريل ، ولعل الملائكة تتأذى به، وكثير من الطائفين يتبرمون منه ، فعلى الطائف أن يبذل جهده في بحانبة ذلك . انتهى من الكتاب المذكور.

وإلى هذا المعنى يشير القائل:

يا من يطوف ببيت الله بالجسد والجسم في بلد والروح في بلد ماذا فعلت وما أنت فاعلم مهرج في اللقا للواحد الأحد إن الطواف بلا قلب ولا بصر على الحقيقة لا يشفى من الكمد

## إباحتربعض الأموس في الطواف

يباح بعض الأمور في الطواف لعارض، مما لا يخلّ بآداب، ومما هـو مـن بـاب الخير والاضطرار، كالأمور الآتية:

جاء في كتاب "القرى لقاصد أم القرى" للإمام الطبري ما ملخصه:

وعن ابن عمر رضي الله عنهما، أنه كان يطوف بالبيت، فأقيمت الصلاة فصلى مع القوم، ثم قام فبنى على ما مضى من طوافه، وعن عطاء أنه كان يقول في الرجل يطوف بعض طوافه، ثم تحضر الجنازة، قال: يخرج يصلي عليها، ثم يرجع، فيقضي ما بقي من طوافه. وعن مجاهد في الرجل يطوف، ثم تقام الصلاة ولم يفرغ من أسبوعه، قال: يصلي، ثم يقضي ما بقي عليه، أخرج جميع ذلك سعيد بن منصور. وعن عطاء وإبراهيم قالا فيمن رعف وهو يطوف بالبيت: يخرج فيتوضاً. قال إبراهيم يبني على طوافه من المكان الذي قطع منه. وقال عطاء: إن فيتوضاً . قال أجزأه، وأحب أن يستقبل ذلك من الحَجَر، وعن الحسن أنه كان يقول فعل ذلك أجزأه، وأحب أن يستقبل ذلك من الحَجَر، وعن الحسن أنه كان يقول

فيمن قطع الطواف لأجل الرُّعاف: يستقبل طوافه، ولا يعتبد بما فعل. أخرجه سعيد بن منصور.

وعن حميد بن زيد قال: رأيت ابن عمر يطوف بالبيت، فقعد قبل أن يفرغ من طوافه، من حرّ أخرجه الأزرقي . وأخرجه سعيد بن منصور بزيادة . ولفظه: رأيت ابن عمر طاف بالبيت ثلاثة أطواف أو أربعة، ثم حلس يستريح وغلام له يُروِّح عليه، فقام فبنى على ما مضى من طوافه.

وعنه قال: رأیت ابن عمر بعدما كبر، طاف فأعیا، فاستراح، ثم بنی علی ما مضى من طوافه . أخرجه سعید أیضاً.

وعن عطاء عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال: إذا طاف بالبيت تطوعا ثم شاء، أن يقطعه قطعه، غير أن لا ينصرف إلا عن وتر: خمس، أو ثلاث، أو شوط. أخرجه سعيد بن منصور.

وعن يزيد بن أبي زياد قال: رأيت أبا جعفر والحسن وعلي بن عبدا لله وسعيد بن جبير ومجاهداً يتكلمون في الطواف، وبين الصفا والمروة. وعن عبدالملك بن أبي سليمان، قال: كنا نستفتي سعيد بن حبير، ونكلمه ونحن نطوف. أحرجهما سعيد بن منصور. وهذا الكلام منه محمول على ما تقدم من أنواع الخير.

وعن إسماعيل بن عبدالملك قال: رأيت سعيد بن حبير يتكلم في الطواف ويضحك. أخرجه أبو الوليد الأزرقي.

وهذا محمول على ضحك راجع إلى ما ذكرناه من أنواع الخير، كسرور في طاعة وقربة، أو حسن إقبال على أخ في الله تعالى، لا تفكّها وتعجباً، وغفلة عن الله تعالى. والله أعلم اهـ.

والمراد بالضحك هنا: التبسم لا الضحك المصحوب بالقهقهة.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي الشي شرب في الطواف. أخرجه أبو حاتم والشافعي. وعن أبي مسعود الأنصاري، أن النبي شي عطش وهو يطوف بالبيت، فقال: علي بذنوب من ماء زمزم، فصب عليه، ثم شرب وهو يطوف بالبيت أخرجه الدارقطني. وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه شرب وهو يطوف فحلس على حدار الحجر، أخرجه الشافعي والبيهقي. انتهى من كتاب القرى للطبري.

# ذكر ألله وقراءة القرآن في الطواف

جاء في تاريخ الأزرقي ما نصه: حدثني جدي عن الزنجي ، عن ابن جريج، قال: قال عطاء: من طاف بالبيت فليد ع الحديث كله، إلا ذكر الله تعالى، وقراءة القرآن . حدثني جدي، قال حدثنا يحيى بن سليم، قال حدثنا عبدالله بن عبدالرحمن بن أبي حسين أن النبي في قال لرجل وهو في الطواف: كم تعديا فلان، ثم قال، تدري لم سألتك؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: لكي تكون أحصى لعد . حدثني جدي، عن مسلم بن خالد، عن ابن أبي نجيح، قال: كان أكثر كلام عمر وعبدالرحمن بن عوف، في الطواف: ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي النورة حسنة وقنا عذاب النار.

حدثني حدي، قال: حدثنا سفيان، عن إبراهيم بن ميسرة، قال: كنت أطوف مع طاووس فسألته عن شيء فقال: ألم أقل لك؟ قال: قلت: لا أدري، قال: ألم أقل لك إن ابن عباس قال: إن الطواف صلاة فأقلوا فيه الكلام.

حدثنا إسحاق، قال حدثنا أبو الوليد، قال حدثني جدي، قال حدثنا سفيان، عن منصور، عن إبراهيم، عن علقمة، أنه قدم مكة فطاف سبعاً، فقراً فيه بالسبع الطوال، ثم طاف سبعاً آخر فقراً فيه بالمين، ثم طاف سبعاً آخر فقراً فيه بالمين، ثم طاف سبعاً آخر فقراً فيه بالمناني، قال الخزاعي إسحاق بن أحمد: حدثنا أبو عبيد الله، قال حدثنا سفيان بإسناده مثله، وزاد، ثم طاف سبعاً آخر فقراً إلى آخر مثله، وزاد، ثم طاف سبعاً آخر فقراً إلى آخر القرآن، حدثنا أبو الوليد، قال: حدثني جدي قال، حدثنا سفيان، عن ابس حريج، عن عطاء، قال: القراءة في الطواف شيء أحدث.

حدثني جدي، عن سعيد بن سالم، عن عثمان بن ساج، قال: أخبرني زهير بن محمد، عن عبدا لله بن عبدالله بن عبدالرحمن، ما لنا نراك تستلم الركنين استلاماً لا نرى أحداً من أصحاب رسول الله بن يستلمهما ويقول: الله بن يستلمهما ويقول: من طاف سبعاً يحصيه استلامهما يمحو الخطايا، وسمعت رسول الله بن يقول: من طاف سبعاً يحصيه كتب الله له بكل خطوة حسنة، وحطت عنه سيئة ورفعت له درجة، ثم صلى ركعتين كان له كعتق رقبة. وقال في كتابه: وأخبرني يحيى بن سليم، عن إسماعيل بن أمية قال: لئن عشت وطالت بك حياتك لترين الناس يطوفون حول الكعبة ولا

يصلون، قال: وسمعت غير واحد من الفقهاء يقولون: بني هـذا البيـت على سبع وركعتين.

حدثني حدي عن سعيد بن سالم، عن طلحة بن عمرو الحضرمي، عن عطاء، عن ابن عباس، قال: حج آدم فطاف بالبيت سبعاً، فلقيته الملائكة، فقالوا: برححك يا آدم إنا قد حججنا هذا البيت قبلك بألفي عام، قال: فما كنتم تقولون في الطواف؟ قالوا: كنا نقول: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر. قال آدم: فزيدوا فيها ولا حول ولا قوة إلا بالله قال: فزادت الملائكة فيها ذلك. قال: فلما حج إبراهيم، عليه السلام، بعد بنائه البيت، فلقيته الملائكة في الطواف، فسلموا عليه، فقال لهم إبراهيم: ماذا تقولون في طوافكم؟ قالوا: نقول قول أبيك فسلموا عليه، والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر فأعلمناه ذلك فقال: زيدوا فيها ولا حول ولا قوة إلا بالله. فقال إبراهيم: زيدوا فيها العلي العظيم. ففعلت الملائكة. انتهى من الأزرقي.

نقول: إن ذكر الله تعالى أو قراءة القرآن حال الطواف بالبيت الحرام إنما هـو سنة، فمن طاف ولم يذكرا لله تعالى ولم يقرأ شيئاً مـن القرآن صـح طواف هـ سـواء كان فرضاً أو نفلاً، لكـن فاتتـه فضيلـة الذكـر والقـراءة. ومثـل الطـواف في ذلـك السعى.

#### اللعاء وآدابه

لما كانت مواضع الإحابة هي عند الكعبة المشرفة، وفي الملتزم والحجر والركنين والمقام وغيرها، كان من اللازم أن نأتي بشيء في فضل الدعاء وآدابه، ترغيباً في تقرب العبد الضعيف الآبق، إلى الرب الكريم الجليل الخالق، حتى لا يأس المذنب من رحمة الله، ولا يقنط المسرف من عفو الله، فالله تعالى، الذي لا تنفعه الطاعات، ولا تضره المعاصي، عند حسن ظن عبده به. فنقول وبالله الاعتماد:

الدعاء مطلوب من جميع المؤمنين من الطائع والعاصي، والعالم والجاهل، والغني والفقير، قال الله تعالى في كتابه العزيز هووقال ربكم ادعوني أستحب لكم، وقال عز شأنه: هوادعوا ربكم تضرعاً وخفية، وقال حل حلاله: هواذا سألك عبادي عني فإني قريب أحيب دعوة الداع إذا دعان فليستحييوا لي وليؤمنوا بي لعلهم

يرشدون . ولا شك أن أمر الله سبحانه وتعالى عباده بالدعاء هو عين الرحمة والإحسان منه تبارك وتعالى، وعندي أنه أمر عام يشمل البر والفاجر، والمسلم والإحسان منه تبارك وتعالى، وعندي أنه أمر عام يشمل البر والفاجر، والمسلم والكافر، لأن الكافر وإن لم يؤمن بنبينا "محمد" في أنه يعلم بيقين أن له رباً خلقه فسواه ورزقه وأعطاه، فهو يرجع إليه في كل أموره، والمسلم مهما عظمت خطاياه، فهو أولى وأحرى بالتضرع إلى الله عز شأنه، وتعالت عظمته، ليكشف عنه السلاء بفضله ورحمته، إنه بعباده لطيف خبير، وبإجابة دعائهم لجدير، حل جلاله ولا إله غيره والله أكبر.

قال رسول الله ﷺ: "الدعاء هو العبادة" رواه الترمذي وغيره، وهـو حديث حسن صحيح، فالعبد إذا دعا ربه فهو يقرّ بربوبيته، ويعترف له بعبوديته، ويؤمن بعظمته وجلاله، ويلجأ إليه بضعفه واحتياجه، ويسأله من خيري الدنيا والآخرة ما يجعله سعيداً فيهما، فهذا لا شك يعتبر عين العبادة وحقيقة الإيمان.

وكم ورد في القرآن العظيم، من الدعوات المتنوعة، عن الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، وكم ورد في كتب الحديث من الدعوات المهمة الجامعة، لخيري الدنيا والآخرة، عن رسول الله على المناه أن الدعوات النبوية، لاحتجنا إلى تأليف كتاب خاص، ونحن هنا في صدد الترغيب في الدعاء وآدابه، حتى يدعو كل إنسان ربه بلغته، ويلجأ إليه كل امرئ بعزمه وحسن نيته، فليسأل المرء ربه كل ما أهمه من الأمور، صغيرها وكبيرها، فإنه تعالى بيده حزائن السموات والأرض، ولقد أنفق ما أنفق منذ خلق السموات والأرض، وكيف يتصور النقصان في حزائن من يقول للشيء كن فيكون، حل حلاله ولا إله غيره والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وفي هذه المعنى، قال رسول الله ﷺ: "إن يمين الله ملأى لا يُغيضها نفقة سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض، فإنه لم يغض ما في يمينه وعرشه على الماء وبيده الأحرى القبض يرفع ويخفض "رواه البحاري ومسلم عن أبي هريرة، رضى الله عنه.

فسبحان الذي بيده ملكوت السموات والأرض وهو يُطعِم ولا يُطعَم، الـذي يحتاج إليه جميع الحلق وهو الغني عن العالمين، فالحمد الله الـذي زين قلوبنا بنور الإيمان، وأنار بصائرنا بنور المعرفة، وهدانا إلى الصراط المستقيم.

واعلم، أنه كما توجد أماكن وأزمان هي أقرب لاستجابة الدعاء، تكون هناك آداب تستدعي استجابة الدعاء أيضاً، لمن رعاها وحافظ عليها، فعلى قدر الهمم تتوالى النعم، وإن رحمة الله قريب من المحسنين. فمن آداب الدعاء، التضرع والخشوع بنية صادقة، والإخلاص والإلتجاء إليه تعالى بإخلاص وحسن ظن، والدعاء بالكلام العادي، فلا يتكلف السجع ومراعاة قواعد النجو أو الصرف، ولا ينتقي الكلمات الفصيحة البليغة ، لأن كل ذلك ينافي الخشوع وصفاء المناجاة، مع خالق البرايا ، والعليم بما في صدور العالمين، وأن من علامات تحقيق الإجابة انشراح الصدر ، وتوجه القلب إلى الدعاء، فهذه إشارة وبشارة بالقبول من الله الكريم المتعالى.

وإن أرجى دعاء للاستجابة هو دعاء المضطر، لأنه بلغ إلى حالة قصوى في الإحتياج والإبتلاء، فا لله سبحانه وتعالى يرفع عنه ما نزل، ويفرج كربته بفضله ورحمته، لشدة اضطراره واحتياجه إلى غوث الله تعالى، فارج الهم، وكاشف الكرب، وإلى هذا تشير الآية الكريمة: ﴿أَمْنَ يَجِيبَ المضطر إذا دعاه ﴾.

وكذلك دعاء المظلوم، ودعاء الوالدين، ودعاء السلطان العادل في رعيته، والعالم بعلمه، والتقي الصالح القائم بعبادة ربه، وكل من التجأ إلى ربه، بقلب سليم ونيه صادقة، يرى أثر استجابة دعائه، وكشف الضر والبأساء عنه. وكلما كان المؤمن متقرباً إلى الله تعالى بالعبادة والأعمال الصالحة، كان دعاؤه قريب الاستجابة وكان الله له عونا في جميع حالاته.

والحديث الصحيح الآتي أعظم دليل على ذلك، فقد روى أبو هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله على الله تعالى قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وما تقرّب إليّ عبدي بشيء، أحبّ إليّ مما افترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يوسر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه ورواه البخاري في صحيحه.

فهنيئاً لعبد، هذا حاله مع ربه، وهل بعد هذه السعادة سعادة ؟ اللهم أرض عنا، واغفر لنا وارحمنا، وعافنا واعف عنا، واجعلنا ممن يقومون بما افترضته عليهم، ويتقربون إليك بالنوافل، حتى تجبنا فتعطينا ما نسأل، وتعيذنا مما نستعيذك منه،

وتكون في عوننا في الدنيا والآخرة، بفضلك ورحمتك يــا أرحــم الراحمـين، وصلـى الله وسلم على أبي القاسم الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

واعلم أن أبلغ الدعاء ما كان عن صمت ، أي أن الإنسان ، إذا بلغ بـ الحزن أقصاه، لم يقدر على الإفصاح عنه، لأن لسانه لا يطاوعه بالكلام، وإنما يتضرع إلى الله عز شأنه بقلبه، ويدعوه في سره، ويشكو بثه وحزنه إلى الله، ويستعين به على كشف بلواه، قال الشاعر:

ويمنعني الشكوى إلى الله علمه بجملة ما ألقاه قبل أقول

والله تعالى عليم بما في الصدور ، قال تعالى: ﴿ ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ وإذ كان الله سبحانه وتعالى هو الذي خلقنا، وهو السميع البصير، فلا يتوقف في الإستحابة إلى رفع الصوت والجهر بالدعاء ، فهو عز شأنه لا تخفى عليه خافية: ﴿ يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو معكم أين ما كنتم والله بما تعلمون بصير ﴿ له ملك السموات والأرض وإلى الله ترجع الأمور ﴿ يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وهو عليم بذات الصدور ﴾.

فالحمد لله الذي أذاقنا حلاوة الإيمان والعلم والعمل، ورزقنا حسن الظن به وعظيم الأمل، وأنار لنا طريق الهدى، وأبان لنا الصراط المستقيم، وسلك بنا مسالك أهل النهى والتقى في الطريق القويم، الحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وإن من أعظم أسباب الدعاء، وحصول الخير، وانفراج الكرب والشدائد، هو أكل الحلال، واجتناب الحرام وما فيه الشبهة. وقد قال رسول الله على:" إن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيباً،" وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال تعالى: فيا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً وقال تعالى: فيا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم أم ذكر الرجل، يطيل السفر، أشعث أغير، يمد يديه إلى السماء: يا رب يا رب. ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، فأنى يُستجاب له. رواه مسلم.

اللهم اغننا بحلالك عن حرامك وبطاعتك عن معصيتك وبفضلك عمن سواك.

ومما ينبغي لنا التنبيه عليه، هو أن الإنسان يجب أن يحسن الظن بربه عز وجل، وأن لا ييأس من رحمته، ولا يقنط من عفوه وغفرانه، فلا يقول في نفسه كيف أدعو ربي وأنا المنغمس في الذنوب والمعاصي، فإن ذلك من تلاعب الشيطان به، حتى يبعده عن رحمة الله تعالى، وهل التوبة جعلت إلا لأرباب المعاصي والذنوب؟ وإن الله تعالى ليفرح بعبده التائب الذي أناب إليه ورجع، وهو التواب الرحيم.

أنا المذنب الخطاء والعفو واسع ولو لم يكن ذنب لما وقع العفو

وما أحلى قول رسول الله على الله على المروي في الصحيحين، وهو: "أن عبداً أصاب ذنباً وقال: ربي أذنبت فاغفره، فقال ربه: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به، غفرت لعبدي، ثم مكث ما شاء الله ثم أصاب ذنباً فقال: ربي أذنبت آخر، فاغفر لي، قال: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به، غفرت لعبدي، ثم أصاب ذنباً فقال: ربي أذنبت آخر فاغفر لي. قال: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به، قد غفرت لعبدي فليعمل ما شاء". رواه البحاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه.

فهل بعد هذا الحديث الشريف يتطرق اليأس إلى قلب عبد مؤمن عالم بسعة عفو الله تعالى وعظيم رحمته ولطفه بعباده؟ فالله عز شأنه واسع الفضل عظيم الإحسان، لا تنفعه طاعاتنا ولا تضره معاصينا، اللهم عاملنا بما أنت أهله من اللطف والكرم، والعفو والإحسان، بفضلك ورحمتك يا أرحم الراحمين.

هذا، ولقد أردنا أن نذكر كثيراً من الأدعية النبوية الواردة في كتب الحديث، ولكن ذلك مما يؤدي إلى التطويل، علاوة على ما هي مذكورة في كتب الأدعية، ولا بأس أن نذكر هنا بضعة من الدعوات النبوية الهامة الجامعة لخير الدنيا والآخرة، مما لها تناسب مع حياتنا هذه في هذا الزمن الأحير وهي هذه:

قال رسول الله على: "دعوة ذي النون إذ دعا ربه وهو في بطن الحوت ولا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين، فإنه لم يدع بها رجل مسلم في شيء قط إلا استحاب له". رواه الترمذي.

وعن أبي أمامة، رضي الله عنه: قال دعا رسول الله على بدعاء كثير لم نحفظ منه شيئًا، فقال: "ألا منه شيئًا، قلت: يا رسول الله دعوت بدعاء كثير لم يحفظ منه شيئًا، فقال: "ألا أدلكم ما يجمع ذلك كله، تقول اللهم إني أسألك من خير ما سألك منه نبيك

محمد ﷺ، ونعوذ بك من شر ما استعاذك منه نبيك ﷺ، وأنت المستعان، وعليك البلاغ، ولا حول ولا قوة إلا با لله". رواه الترمذي.

وعن أبي هريرة، رضي الله عنه ، قال: كان رسول الله الله على يقول: "اللهم أصلح لي دنياي المي فيها معاشي". رواه مسلم.

وعن أبي بكرة، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ، قال: "دعوات المكروب، اللهم رحمتك أرجو فلا تكلني إلى نفسي طرفة عين، وأصلح لي شأني كله لا إله إلا أنت". رواه أبو داود في "السنن".

وعن ابن عباس، رضي الله عنهما، أن رسول الله عنه كان يقول، عند الكرب: " لا إله إلا الله العظيم، لا إله إلا الله رب العرش العظيم، لا إله إلا الله رب السموات ورب الأرض ورب العرش الكريم". وفي رواية لمسلم: أن النبي كان إذا حزبه أمر قال ذلك رواه البخاري ومسلم.

وعن على ، رضى الله عنه، أن مكاتباً جاءه ، فقال : إني عجزت عن كتابتي فأعني ، قال : ألا أعلمك كلمات علمنيهن رسول الله الله الله على على على مثل جبل ديناً أداه الله عنك، قل: "اللهم اكفني بحلالك عن حرامك واغنني بفضلك عمن سواك". رواه الترمذي.

وعن ابن عمر، رضي الله عنهما، عن رسول الله على أنه قبال: "اللهم إنبي أعوذ بك من زوال نعمتك وتحول عافيتك، وفجياءة نقمتك، وجميع سخطك". رواه مسلم وغيره.

وعن ابن مسعود، رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: "اللهــم إنـي أســألك الهدى والتقى والعفاف والغنى". رواه مسلم وغيره.

وعن عائشة ، رضي الله عنها ، عن رسول الله ﷺ، أنه قبال: "اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصي ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك". رواه مسلم وغيره.

وعن أنس بن مالك، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله على: "اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، والعجز والكسل، والجبن والبحل، وضلَع الدين وغلبة الرحال". رواه البحاري ومسلم وغيرهما.

وعن أبي موسى الأشعري، رضى الله عنه، أن النبي الله عنه، أن النبي اللهم اغفر لله عليه علي وإسرافي في أمري وما أنت أعلم به مني، اللهم اغفر خطئي وعمدي، وهزلي وحدي وكل ذلك عندي، اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، أنت المقدم وأنت المؤخر وأنت على كل شيء قدير". رواه البخاري ومسلم.

# بعض التصائد في النضرع

لقد أتينا فيما تقدم ببعض الأدعية النبوية الجامعة لخيري الدنيا والآخرة، وهنا نأتي ببعض القصائد في التضرع إلى الله تعالى، فلكل دعاء ميزة خاصة، ولكل واحد طريقة في التضرع والدعاء، كما قال الله تعالى: ﴿إِن في اختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى حنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب النار﴾.

ولا تظن أن الفقير يحمل وحده على كتفيه متاعب الحياة وهمومها، كلا وإنما الخلق جميعاً في ذلك سواء، فقد تختلف درجات الهموم وأنواعها:

كل من في الوجود يحمل هماً غير أن الهموم مختلفات

فالسلطان والأمير، والإسام والمأموم، والغني والفقير، والعزين والحقير، والجاهل والعالم، والمظلوم والظالم، والعزيز والذليل، والصحيح والعليل، والمشغول والعاطل، كل منهم يحمل في قرارة نفسه من الهم والحزن ما لا يعلم به الآخر. فهذا يشكو فقره، وذاك يألم من مرضه، والآخر يتأفف من صديقه، والرابع يستجير من رئيسه، والخامس يكي فقيداً افتقده، والسادس لا يهنأ بنوم، لكساد تجارته وحسارته، وهكذا حال جميع الناس إلى يوم القيامة، من أول خلقهم إلى يوم القيامة:

كل من لاقيت يشكو دهره ليت شعري هذه الدنيا لمن لذلك حاء في الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال: "تعوّذوا بـا لله من جهـد

البلاء ودرك الشقاء وسوء القضاء وشماتة الأعداء" رواه أبو هريرة رضي الله عنه.

وكان ﷺ يتعوذ من الهم والحزن، ومن العجز والكسل، ومن الجبن والبخل، ومن غلبة الدين وقهر الرجال، ومن كثير من الأمور.

فإذا كان رسول الله ﷺ يتعوذ من كل ذلك، ويلجأ إلى الله تعالى فيما أهمه، فنحن أحق وأولى بالابتهال إلى الله الكريم المتعال، فسبحان من أودع في كل قلب ما أشغله، اللهم اشغل قلوبنا فيما خلقتنا له، ولا تشغلنا بما تكفَّلَت لنا بـــه يا أرحم الراحمين، فنحن الضعفاء وأنت القوى العزيز.

إذا كنت في أمر وضقت بحمله وأصبحت في عسر وأمسيت في حرج تضرّع إلى الله الكريم ولا تمل إلى غيره ف الله يأتيك بالفرج وإليك بعض القصائد في التصرع، فإن في ذكرها استثناساً للنفـس، وانشــ احاً للصدر، واطمئنانـاً للقلب، ونرجـو بذلـك استنزال الرحمـة والإحســان، مــن الله الواحد الأحد، الكبير المتعال، السميع البصير والبر الرحيم الودود، الذي هو بعبــاده لطيف خبير.

(قال بعضهم في التضرع إلى الله تعالى):

لأبتهلـن تحــت الظــلام بدعــوة تغلغل من بين الضلوع نشيجها إلى فارج الكرب الجيب لمن دعا فيا خير مدعو دعوتك فاستمع (وقال بعضهم):

طرقت باب الرجا والناس قد رقدوا أشكو إليك أمورأ أنست تعلمها وقد مددت يدي بالذل مفتقرأ فلا تردّنها يا رب خائية (وقال بعضهم):

ما لي سوى فقري إليـك وســيلة

متى يدعها داع إلى الله يسمع له شافع من عبرة وتضرع فزعت بكربسي إنمه حمير مفرع ومالي شفيع غير فضلك فاشفع

وبت أشكو إلى مولاى ما أجد وقلت يا أملي في كل نائبة ومن عليه لكشف الضر أعتمد ما لي على حملها صبر ولا جليد إليك يا خير من مدّت إليه يد فبحر جودك پروي كل من پرد

يا من يرى ما في الضمير ويسمع أنت المعدد لكل ما يتوقع يا من يرجى للشدائد كلها يا من إليه المشتكي والمفرع يا من خزائن حوده في قول كن أمنين فيان الخير عنسدك أجمع فبالإفتقار إليك فقرى أدفع ما لي سوى قرعى لسابك حيلة والهن رددت فأي بساب أقرع

ومن الذي أدعو وأهمف باسمه إن كان فضلك عن فقيرك يمنع حاشا لجودك أن تقنط عاصياً الفضل أجزل والمواهب أوسع إن كـان لا يرحــوك إلا محســن فالمذنب العــاصي إلى مــن يرجــع

(وقال بعضهم):

يا رب ما زال لطف منـك يشـملني وقـد تجــدد بــي مــا أنــت تعلمــه فاصرفه عني كما عودتني كرماً فمن سواك لهذا العبد يرحمه (وقال محمد طاهر الكردي مؤلف هذا الكتاب):

زدنى بفرط الخير منك تشكرا والطف بما قدرته فيما حرى والكل مفتقر إليك وسائل من فيض حودك أن تقطرا لا أرتجى أحداً سواك وأنت لي نعم الملاذ ومن رجاك استبشرا إنسى سألتك والهموم تراكمت والدهم عماند والزمان تنكسرا

يا من له عنت الوجوه جميعها رحماك فالعبد الذليل تحمرا إن لم يكن لي منك لطف شامل أو فضل إحسان على مكررا فمن الذي أرجو لكشف بليسى أو من إليه أميل من بين الورى حاشا تخيب من رحماك مؤملاً مهما جنى أو كان فيك مقصرا

اللهم يا فتاح يا عليم، يا رحمن يا رحيم، يا عزيـز يـا غفـور، يـا عالمـاً مـا في الصدور، يا من لا يخفي عليه شيء في الأرض ولا في السماء، يا مجيب الدعاء، يــا راحم عبرة داود، يا كاشف ضر أيوب، يا مفرج حزن يعقوب، ارفع عنا ما نزل وحقق لنا جميع الأمل، وفرِّج عنا كل هم وغم، فإنك أنتِ العزيز الأكرم، اللهم إنا نسألك فرجاً قريباً، وصبراً جميلاً، ورزقاً واسعاً، وعلماً نافعاً، وصحة وعافية، والحفظ من جميع البلاء والسلامة من كل شر، والأمن من كمل حوف، والتوفيق للطاعات، والثبات على الإيمان، وحسن الختام، ونسألك رضاك والجنة ونعوذ بـك من النار، ربنا آثنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عـذاب النــار، ونســألك اللهم أن تصلي وتسلم على نبيك محمد وعلى آل محمد كما صليت وباركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد بحيد.

(وما أحلى قول من قال):

فكمم الله من لطف خفي يدق حفاه عن فهم الذكي

ولرب نازلة يضيق بها الفتى ذرعاً وعند الله منها المحرج ضاقت فلما استحكمت حلقاتها فرجت وكان يظنها لا تفرج

فلرعما اتسمع المضيم المضيا الفضاق الفضا ولسرب أمسر مسحط لك في عواقبسه رضا الله يفع ل ما يشا و فالا تكن متعرضا

عسى ما ترى لا يدم وإن ترى لمه فرحاً مما ألم به الدهر

لا تجزعن إذا ما الأمر ضقت به ذرعاً ونم وتوسد فارغ البال فبين غفوة عين وانتباهتها يغيّر الله من حال إلى حال

تصبر إن عقبسي الصبر خبير ولا تجسزع لنائبسة تنسبوب فإن اليسر بعد العسر يأتي وعند الضيق تنكشف الكروب وكم جزعت نفوس من أمور أتى من دونها فرج قريب

إذا ما رماك الدهر يوماً بنكبة فهيء لها صبراً وأوسع لها صدرا

وكم يسر أتى من بعد عسر وفرج كربة القلب الشمي وكم أمر تساء به صباحاً وتسأتيك المسرة بالعشي إذا ضاقت بك الأحوال يوماً فشق بالواحد الفسرد العلسي (وقول بعضهم):

(وقال الآخر):

كن عن همومك معرضاً وكل الأمرور إلى القضا (ولبعضهم):

أترك الفكر في الأمور ودعها فكما قلدرت تكون الأمور كل فكر وكل رأي وحزم غير بحد إذا جرى المقدور (وقال آخر):

عسى فرج يأتي به الله إنه له كل يوم في خليقت أمر إذا لاح عسر فارج يسراً فإنه قضى الله أن العسر يتبعه اليسر (و ما أظرف قول الطغرائي):

(وقال بعضهم):

(وقال بعضهم):

فإن تصاريف الزمان عجيبة فيوماً ترى عسراً ويوماً ترى يسرا (وقال بعضهم):

كُل الحوادث قد تمر على الفتى وتزول حتى لا تكون بباله فالحمد لله في السراء والضراء.

ولنختم هذا الباب بالأحاديث الآتية، عسى أن ننتفع بها نحن، وجميع المسلمين، فإن رجاءنا في كرم الله تعالى لعظيم، وإن حسن ظننا به، سبحانه وتعالى، لكبير، والأحاديث الآتية نقلناها من "الأربعين النووية" وهي كما يأتي:

عن أنس، رضي الله تعالى عنه، قال: سمعت رسول الله على يقول: "قال الله تعالى يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك، يا ابن آدم لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لآتيتك بقرابها مغفرة ". رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح.

وعن أبي هريرة، رضي الله عنه، عن النبي على قال: "من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، ومن ستر مسلماً ستره الله في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه، ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله له به طريقاً إلى الجنة، وما احتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطاً به عمله لم يسرع به نسبه". رواه مسلم بهذا اللفظ.

وعن حابر بن عبدا لله ، رضي الله عنهما، قال: كان رسول الله على يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها، كالسورة من القرآن، ويقول: "إذا همَّ أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ، ثم ليقل: اللهم إني أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر حير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري، أو قال: عاجل أمري وآجله فاقدره لي ويسره لي، ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري،

أو قال: عاجل أمري وآجله فاصرفه عني واصرفني عنه، واقدر لي الخير حيث كـان ثم رضني به ، قال: ويسمى حاجته".

وعن أبي هريرة ، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله على: "كل سلامي من الناس عليه صدقة ، كل يوم تطلع فيه الشمس تعدل بين اثنين صدقة ، وتعين الرحل في دابته فتحمله عليها أو ترفع له عليها متاعه صدقة ، والكلمة الطبية صدقة ، وبكل خطوة تمشيها إلى الصلاة صدقة ، وتميط الأذى عن الطريق صدقة ". رواه البخاري ومسلم.

وعن أبي عبدا لله النعمان بن بشير ، رضي الله عنهما، قال: سمعت رسول الله على ، يقول: "إن الحلال بيّن وإن الحرام بيّن، وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى، يوشك أن يرتع فيه ، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا وإن حمى الله محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب". رواه البحاري ومسلم.

وعن أبي حمزة أنس بن مالك، رضي الله تعالى عنه، خادم رسول الله على عنه النبي على قال: "لا يؤمن أحدكم حتى يحبّ لأخيه ما يحب لنفسه" رواه البخاري ومسلم.

وعن أبي رقية تميم بن أوس الداري، رضي الله تعالى عنه، أن النبي الله قال: "الدين النصيحة، قلنا: لمن ؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأثمة المسلمين وعامتهم" رواه مسلم.

وعن أبي عبدالرحمن عبدا لله بن مسعود، رضي الله تعالى عنه، قال: حدثنا رسول الله على وهو الصادق المصدوق، إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه، أربعين يوماً نطفة، ثم يكون علقة، مثل ذلك، ثم يكون مضغة، مثل ذلك، ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح، ويؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه، وأحله، وعمله، وشقي أو سعيد. فوا لله الذي لا إله غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى لا يكون بينه وبينها ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار عتى ما يكون بينه وبينها ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بينه وبينها ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها، رواه البحاري ومسلم.

وعن أبي العباس عبدا لله بن عباس، رضي الله تعالى عنهما، قال: كنت خلف النبي على يوماً فقال: يا غلام إني أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف. رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح.

وفي رواية غير الترمذي: احفظ الله تجده أمامك، تعرّف إلى الله في الرحاء يعرفك في الشدة، واعلم أنما أخطأك لم يكن ليصيبك وما أصابك لم يكن ليخطأك واعلم أن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسرا.

وعن أبي ذر الغفاري، رضي الله تعالى عنه، عن النبي الله على نفسا يرويه عن ربه عز وجل، أنه قال: يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم عرماً، فلا تظالموا، يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي كلكم حائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادي كلكلم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم، يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعاً فاستغفروني أغفر لكم، يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل واحد مسألته ما نقص ذلك ما عندي، إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر، يا عبادي إنما هي أعمالكم

أحصيها لكم، ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه. رواه مسلم.

إلى هنا نكتفي بما تقدم من الأحاديث النبوية الشريفة الجامعة لخيري الدنيا والآخرة، والحمد لله الذي سعدنا بكتابتها ونقلها، ونسعد أيضاً، إن شاء الله تعالى بالعمل بها، فإننا نرجو أن يتغمدنا الله تعالى برحمته في الدنيا والآخرة، إنه واسع الفضل عظيم الإحسان، وصلى الله على النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم.

# الطواف مهم اكباك وحخول المواشي واللواب المسجد الحرامر

لما كان المسجد الحرام وشوارع مكة على غير هذه الصفة، أي كان بشكل يمكن دخول المسجد بالدواب في سابق العصور، فقد طاف رسول الله في في يوم فتح مكة من السنة الثامنة من الهجرة راكباً واستلم الحجر الأسود بمحجته وهو راكب ، وروى الإمام الأزرقي في تاريخه، عن ابن جريج، قال : وأُخبرت أن النبي كان إذا طاف على راحلته يستلم الركن بمحجنه ثم يقبل طرف المحجن "والمحجن العصا المنعطفة الرأس".

وروى أيضاً ، عن هشام بن عروة، عن أبيه أن النبي على قال لعبدالرحمن بن عوف: كيف فعلت يا أبا محمد في استلام الركن الأسود؟ قال: كل ذلك أستلم وأترك. قال: أصبت . وإن رسول الله على طاف في حجة الوداع على بعير يستلم الركن بمحجنه يكره أن يُضرب عنه الناس. وفي الصحيحين عن عائشة، رضي الله عنها، أن النبي على طاف راكباً كراهية أن يصرف الناس عنه، وفي رواية طاف حجة الوداع حول الكعبة. على بعيره كراهية أن يصرف الناس عنه. أحرجه مسلم.

وروى مسلم في صحيحه ، عن أبي الزبير، أنه سمع جابر بن عبدا لله ، يقول: طاف النبي في حجة الوداع على راحلته بالبيت، وبين الصفا والمروة، ليراه الناس وليشرف، ولم يطف رسول الله في ولا أصحابه بين الصفا والمروة إلا طوافاً واحداً. اهم، أي لم يسعوا بعد طواف الإفاضة حيث إنهم لما دخلوا مكة محرمين بالحج وطافوا طواف القدوم وسعوا بعد الطواف ، فمن دخل مكة وكان عرماً بالحج أو قارناً، وسعى بعد طواف القدوم أحزاه ذلك ووقع ركناه، ويكره

له إذا وقف بعرفات، ثم طاف طواف الإفاضة، أن يعيد السعي، لأن السعي ليـس من العبادات المستقلة، التي يشرع تكرارها والإكثار منها، بخلاف الطواف فإنه مشروع في غير الحج والعمرة.

جاء في العقد الثمين في فضائل البلد الأمين للحضراوي: أن عمر بن الخطاب، رضي الله تعالى عنه، مرّ على رواحل مناخة بفناء الكعبة، فقال: لـو يعلم الركب ماذا يرجعون إليه بعد المغفرة لقرّت أعينهم، ما وضعت خفاً ولا رفعت إلا ترفع له درجة ويحط عنه خطيئة. أخرجه أبو ذر الهروي في منسكه. انتهى منه.

وجاء في كتاب القِرى للطبري عن عمرو بن دينار، قِال: طاف رجل على فرس فمنعوه فقال: أتمنعوني أن أطوف على كوكب، قـال فكتب في ذلك إلى عمر، رضى الله عنه، فكتب عمر أن امنعوه. أخرجه سعيد بن منصور.

قال الطبري: ولعل المنع لما في الخيل من الخيلاء والتعاظم. انتهى من كتاب القرى.

نقول: إن رأي أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، في غاية الصواب والحكمة، فالطواف وإن كان حائزاً حال الركوب، فإنه غير لائق أن يطوف الإنسان راكباً، وغيره يطوف ماشياً، ثم لو كثر الركبان في المطاف لتعذر الطواف على المشاة، وذهب عن قلوبهم الخشوع لالتفاتهم الدائم على الركبان، حتى لا تدوسهم الدواب، وأيضاً لا يليق الطواف راكباً في أقدس مكان، وما كان طواف رسول الله على الكباً إلا لبيان حواز ذلك فحكمه حكم الشرب قائماً.

وفي الطبري، وعن أم سلمة، أنها شكت لرسول الله ﷺ أنها تشتكي، فقال: طوفي من وراء الناس وأنت راكبة. قالت: فطفت ورسول الله ﷺ حينتـذ يصلي إلى جنب البيت، وهو يقرأ: ﴿والطور ﴿ وكتاب مسطور ﴾. أخرجاه.

وعند البحاري أن رسول الله على، أراد الخروج، ولم تكن أم سلمة طافت بالبيت، وأرادت الخروج، فقال لها على : إذا أقيمت صلاة الصبح فطوفي على بعيرك والناس يصلون ففعلت، فلم تصل حتى خرجت.

وعنها أنها قدمت مكة وهي مريضة، فذكرت ذلك لرسول الله على، فقال: طوفي وراء المصلين وأنت راكبة، قالت: فسمعت النبي على وهو عند الكعبة يقرأ: ﴿والطور﴾ أحرجه النسائي. وفي البخاري أيضاً حديث بهذا المعنى.

وفيه وفيما قبله دلالة على أن صلاته ﷺ كانت بفناء الكعبة، وأن طوافها وراء المصلين. والظاهر أنه كان يؤم بهم، وأن الصلاة كانت صلاة الصبح. وفيه أن من طاف راكباً يتوخى خلوة المطاف، لئلا يهوش على الطائفين. وفيه أن الركوب إنما يكون لعذر، فإن لم يكن عذر فالأفضل أن يطوف راجلاً.

وعنها أنها قالت: يا رسول الله ، ما طفت طواف الخروج. فقال ﷺ : إذا أقيمت الصلاة فطوفي على بعيرك من وراء الناس. أخرجه النسائي.

قال الطبري: هذه الأحاديث كلها تدل على حواز الركوب في الطواف، وخصه مالك بالضرورة، استدلالاً بحديث أحمد وأبي داود، وبقوله: "ليراه الناس، وليشرف عليهم". واختاره الشافعي مطلقاً، مع كراهية. وعند مالك وأبي حنيفة: إن قُرُب أعاد، وإن بعد فعليه دم، انتهى منه.

وقال الإمام الزرقاني، في شرحه على موطأ الإمام مالك بن أنس، عند حديث أم سلمة ، ما نصه: وفيه حواز طواف الراكب لعذر، ويلحق به المحمول للعذر، أما بلا عذر فمنعه مالك وكرهه الشافعي لقوله تعالى: هوليطوفوا بالبيت العتيق، ومن طاف راكباً لم يطف به إنما طاف به غيره، وركوبه الله إنما كان للعذر، ففي أبي داود عن ابن عباس: قدم النبي الله مكة وهو يشتكي فطاف على راحلته، وفي حديث جابر عند مسلم أنه الله طاف راكباً ليراه الناس وليسالوه، فيحتمل أنه فعل ذلك للأمرين، وكذا ركوب أم سلمة للعذر... إلخ انتهى من الزرقاني.

وذكر الغازي في تاريخه: أنه في سنة (٥٨٠) ثمانين وخمسمائة ، حج الشيخ أبو بكر بن الشيخ يحيى الغياتي، فطاف بالكعبة راكباً على بغلة، وحوله نحو ثلاثمائة فقيه يمشون ويطوفون بطوافه . انتهى

و لم نر ترجمة للشيخ أبو بكر المذكور، والظاهر أنه من كبار العلماء العاملين، بدليل أن ثلاثمائة فقيه يمشون بمشيه ويطوفون بطوافه، وأن له مكانة كبيرة في بلاده، وفي غيرها، حتى أذنوا له بالطواف راكباً على بغلة، ولا بدكان له عذر قوي في ركوب البغلة في الطواف، والله تعالى أعلم بالغيب.

وذكر الفاسي، في تاريخه شفاء الغرام، في الباب الثالث عشر، ما يـأتي: قـال: "أي السهيلي" لما ذكر بناء ابن الزبير للكعبة، وفي الخبر أنه سترها، حتى وصـل إلى القواعد، فطاف الناس بتلك الأستار، فلم تخل قط من طائف، حتى لقـد ذكـر أن يوم قتل ابن الزبير اشتدت الحرب، واشتغل الناس، فلم يـر طـائف يطـوف بالكعبـة إلا جمل يطوف بها . انتهى.

وممن دخل المسجد الحرام راكباً أبو طاهر القرمطي، عامله الله بما يستحق، وذلك سنة (٣١٧) سبع عشرة وثلاثمائة من الهجرة، فقد دخل مكة، هو وأصحابه، يوم التروية، وهو اليوم الثامن من ذي الحجة، فأسرفوا في قتل الناس والحجاج، فكان الناس يطوفون حول البيت والسيوف تأخلهم، وكان أبو طاهر سكران، راكباً فرساً له، وبيده سيف مسلول، فصفر لفرسه فبال عند البيت.

وروى الغازي في تاريخه نقلاً عن خلاصة الكلام، ما ملخصه: أنه في سنة (١٨٠) عشر وثمانمائة، في يوم الجمعة خامس ذي الحجة، حصلت فتنة في المسجد الحرام، انتهكت فيها حرمة المسجد الحرام، لما حصل فيه من القتال بالسلاح، وإدخال الخيل فيه، وطول مقامها وروثها فيه، وإراقة الدماء، وكان القائد الذي وقعت الفتنة بسببه اسمه حراد فلقد هجم في ذلك اليوم جماعة من القواد، ودخلوا المسجد الحرام، من باب إبراهيم، راكبين خيولهم، لابسين لامة الحرب، إلى أن انتهوا إلى المقام الحنفي، فلقيهم الرك والحجاج وقاتلوهم، إلى أن وصلوا سوق المعلافة، أسفل مكة. ولما كان آخر النهار، أمر أمير الحاج بتسمير أبواب المسجد الحرام، إلا باب السلام، وباب الدربية وباب مدرسة المحاهدية، وأدخل جميع خيله المسجد الحرام، وجعلها في الرواق الشرقي، قريباً من منزله برباط الشرابي، المسمى الآن برباط قايتباي، وباتت الخيل بالمسجد الحرام حتى الصباح، ثم ألهد شريف مكة الفتنة، ونادى في الناس بالأمان فاطمئنوا، قال بعضهم: ولا أعلم فتنة أعظم منها بعد القرامطة. انتهى باختصار من تاريخ الغازي.

ولقد ذكر هذه الواقعة صديقنا الأستاذ أحمد السباعي في كتابـه "تــاريخ مكــة" وقال إنها وقعــت في عــام (٨١٧)، والغــازي يقــول إنهــا وقعــت في عــام (٨١٠) والله تعالى أعلم.

وروى الغازي أيضاً في تاريخه نقلاً عن الفاسي، ما ملحصه: أنه في سنة (٧٦٦) ست وستين وسبعمائة ، حصل غلاء عظيم بمكة، وتعرف هذه السنة بأم الجرب ، لإصابة المواشي بالجرب، فاستسقى الناس بالمسجد الحرام فلم يسقوا، وقد أحضرت المواشي إلى المسجد للاستسقاء ، وأدخلت فيه، ووقفت جهة باب

العمرة إلى مقام المالكية، ثـم فـرج الله تعـالى هـذه الشـدة عـن النـاس، فضلاً منـه ورحمة. انتهى.

وذكر القطبي، في تاريخه، المتوفى سنة (٩٨٨) ثمان وثمانين وتسعمائة، أن أحد الشيوخ المعمرين الصدوقين من أهل مكة، أخبره بأنه شهد الظباء تنزل من جبل أبي قبيس إلى الصفا، وتدخل من باب الصفا إلى المسجد الحرام، ثم تعود لخلوه من الناس. انتهى.

هذا ما أمكن جمعه مما يتعلق دخول الدواب المسجد الحرام، وإذا اطلعنا على ما يشبه ذلك نلحقه هنا أيضاً إن شاء الله تعالى، والله تعالى الموفق للصواب وإليه المرجع والمآب.

#### قياس طوفته واحدة حول الكعبته

#### أي قياس شوط واحد حولها

قال العلامة حسين بن محمد الديار بكري الكردي، في كتابه "تاريخ الخميس في أحوال أنفس نفيس" بصحيفة ١٢١ من الجنزء الأول: أنه ذرع بنفسه طوفة واحدة حول الكعبة والحجر فكان مائة وسبعة وأربعون ذراعاً وثلاث أصابع اهـ.

نقول: فيكون على ذلك ذرع الطواف الكامل لسبعة أشواط هو: ألف وتسعة وعشرون ذراعاً وإحدى وعشرون إصبعاً، قال في صحيفة ١١٩: والذراع أربع وعشرون إصبعاً مضمومة سوى الإبهام، والإصبع ست شعيرات، والشعيرة ست شعرات من شعر البغل اه.

ولقد كان ذرع المؤلف المذكور للكعبة وأركانها سنة (٩٣١) إحدى وثلاثين وتسعمائة من الهجرة.

ومما يناسب ما ذكر ، ما جاء في كتاب الطبري "القرى لقاصد أم القـرى" ما نصه : وعن محمد بن فضيل، قال: رأيت ابن طارق في الطواف وقد انفرج له أهـل الطواف، وعليه نغلان مطوقتان ، فحرروا أطوافه في ذلك الزمان، فإذا هـو يطـوف في اليوم والليلة عشرة فراسخ. أخرجه أبو الفرج في مثير الغرام. انتهى.

نقول: ولقد سألنا، المهندس المصري، الذي فرش أرض المسجد الحرام بالمرمر الرخام، في زماننا، قبل التوسعة السعودية ببضع سنوات، عن مقدار قياس طوافه واحدة حول الكعبة بالمتر.

فأخبرنا أنه قاس الجهات الأربع للكعبة المشرفة، ومن بعد حجر إسماعيل، أي من خارجه، فكان القياس ستة وستين متراً.

فهذا هو قياس طوفة واحدة، فإذا ضربنا هذه الأمتار في سبعة أشواط كان خارج الضرب (٤٦٢) متراً أربعمائة واثنين وستين متراً، هذا هو قياس الطواف الكامل لسبعة أشواط.

نقول: إننا قمنا بذرع طوفة واحدة فقط، حول الكعبة، في الخامس من شوال سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف هجرية، فكان قياسها نحو سبعين متراً، مع العلم بأن الإنسان، كلما قاس قريباً من الكعبة، نقص القياس، وكلما قاس بعيداً عنها، زاد القياس، لذلك قد يختلف قياس الذرع بين شخصين، باختلاف موضع القياس، في أرض المطاف، كما يختلف القياس بذراع اليد بحسب طولها وقصرها.

ويلزم للإنسان في إتمام طوافه سبعة أشواط نحو عشرين دقيقة، إذا مشى الإنسان مشياً معتدلاً، وقد تزيد الدقائق أو تنقص، بحسب البطء والإسراع، والقرب من البيت أو البعد عنه، لذلك فإن قياس طوفة واحدة من آخر حدود المطاف بعد توسعته في زماننا الحاضر يكون أكثر من كل ما ذكرناه.

قال الفاسي في الجزء الأول من "شفاء الغرام" عن مقدار الطواف ما نصه: وأما مقدار الطواف بالكعبة فذكره الأزرقي وسليمان بن حليل، وبينهما في ذلك المختلاف، لأن الأزرقي ذكر أن طواف سبع بالكعبة ثمانمائة ذراع وسبت وثلاثون ذراعاً وعشرون إصبعاً. انتهى. وذكر سليمان بن حليل، أن ذرع موضع الطواف مائة ذراع وسبعة أذرع. انتهى. وما ذكره ابن خليل، في مقدار موضع الطواف، يقتضي أن يكون سبعاً بالكعبة سبعمائة ذراع وتسعة، بتقديم التاء على السين، وأربعين ذراعاً، وذلك ينقص عما ذكره الأزرقي في مقدار ذلك سبعة وثمانين فراعاً وعشرين إصبعا، والله أعلم بالصواب. وذكر ابن خرداذبة ما يوافق ما ذكره ابن خليل، لأنه قال: ودور البيت مائة ذراع وسبعة أذرع. انتهى. ولعل ابن خليل قلده في ذلك والله أعلم. انتهى من كتاب شفاء الغرام.

نقول: إن ما ذكره الإمام الأزرقي ، من قياس الطواف، وما ذكره سليمان بن خليل من قياسه أيضاً فيه فرق كبير عن الحقيقة، التي ذكرناها، فيما تقدم قبل قولهما، وهنا خطاً بين واضح، لأن أرض الكعبة ، وما حولها من المطاف، لم يتغير منذ زمن الجاهلية والإسلام إلى يومنا هذا، ولن يتغير إن شاء الله تعالى أبداً ، إلى أن تقوم الساعة. والظاهر، والله تعالى أعلم ، أن كل واحد منهما غلط في حساب الأذرع عند قياسه، أو حصل خطأ من الكاتب عند نقل الكلام ، ولو كان هناك فرق قليل بين القياس لم ننظر إليه، لكنه فرق عظيم بين الكلامين في القياس ومكان المطاف هو هو، لم يتغير منذ عهد إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام، إلى اليوم ، والله تعالى أعلى عنا وعنهم أجمعين.

واعلم: أن كل ما تقدم من قياس الطوفة الواحدة أو قياس السبعة أشواط، إنما هو بحسب نفس أرض المطاف الأصلي القديم، وأما بعد توسعة المطاف الآن، في وقتنا هذا، فإن مقدار الطوفة الواحدة، ومقدار السبعة أشواط، يكون أكثر إذا طاف الإنسان في التوسعة الجديدة من المطاف، لبعدها قليلاً عن الكعبة، وتوسعة المطاف في وقتنا هذا هو أول توسعة له، وقد كانت هذه التوسعة في شهر رمضان من سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين هجرية كما تكلمنا عن ذلك بالتفصيل في غير هذا المحل، فكلما قرب الطائف من الكعبة المشرفة نقصت مسافة الطوفة الواحدة، وكل ما بعد عنها زادت المسافة، وهذا أمر يعرفه كل من وقف في الطواف، ونظر إلى المطاف بعيني رأسه، فتأمل هذا المبحث، وافهمه حيداً، فإنك لا تجده في كتاب غير هذا الكتاب. وا لله تعالى أعلم بالصواب وإليه المرجع والمآب.

### عمارة المطاف وفرشه

كان المطاف وحجر إسماعيل، عليه الصلاة والسلام، في زمن الجاهلية، بحلساً عاماً، يجتمعون بفناء الكعبة وظلها، يتذاكرون في مختلف شؤونهم، وكان لعبد المطلب مفرش، في الحجر، لا يجلس عليه غيره، وكان الندي من قريش "أي الكريم الجواد" حرب بن أمية، فمن دونه يجلسون حوله، دون المفرش، فجاء رسول الله على المفرش، فجذبوه فبكى، فقال عبدالمطلب، وذلك بعدما حجب بصره، غلاماً لابني يبكى؟ قالوا له: إنه أراد أن

يجلس على المفرش فمنعوه، فقال عبدالمطلب: دعوا ابني فإنه يحس بشرف، أرجـو أن يبلغ من الشرف ما لم يبلغ عربي قط، وقد تـوفي عبـد المطلـب والنبي للله ابن ألمان سنين وكان خلف حنازته، يبكي حتى دفن بالحجون. اهـ من الأزرقي.

والمطاف والحجر لم يكونا مفروشين بالرحام أو البلاط، زمن الجاهلية، وإنما كانا تراباً ورملاً، من نفس تربة مكة. فأول من حصب أرضية المسجد الحرام عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، أي فرشها بالحبصاء، والمقام والحجر داخل في المسجد الخرام، وكان أول بدئه بذلك بالمسجد النبوي، فقد سئل ابن عمر عن ذلك، فقال: مطرنا ليلة فخرجنا لصلاة الغداة، فجعل الرجل منا يحمل في ردائه من الحصباء، فيفرشه على البطحاء، ويصلي عليه، فلما رأى رسول الله في ذلك، قال: ما أحسن هذا البساط، ثم أمر عمر بن الخطاب في خلافته بتحصيبه من وادي العقيق.

قال الغازي، في تاريخه، نقلاً عن درر الفرائد: أول من بلّط المطاف عبدا لله بن الزبير، رضي الله عنهما، لما بنى الكعبة، وفرغ من بنائها، بقيت معه من الحجارة بقية، ففرش بها حول البيت، نحواً من عشرة أذرع، وتبعه غيره ففرش باقي المطاف. اهد. وكانت عمارة ابن الزبير للكعبة سنة (٦٤) أربع وستين.

وقال ابن بطوطة، في رحلته ، التي كانت سنة (٧٢٥) خمس وعشرون وسبعمائة: والمطاف مفروش بالحجارة السود ، ويصير بحرّ الشمس كأنها الصفائح المحماة، ولقد رأيت السقائين يصبون الماء عليها، فما يجاوز الموضع، الذي يصب فيه، إلا ويلتهب الموضع من حينه. وأكثر الطائفين في ذلك الوقت يلبسون الجوارب. انتهى كلامه.

وفي سنة (٨٤٦) ست وأربعين وثمانمائة أذيب الرصاص، وجعل بالحفر، الستي بأرض المطاف.

وذكر الفاسي في "شفاء الغرام" في الجزء الأول، في أواخر الباب الشاني والعشرين، عن المطاف ما يأتي: المطاف المذكور في كتب الفقهاء، وهو ما بين الكعبة ومقام إبراهيم الخليل، عليه السلام، وما يقارب ذلك من جميع حوانب الكعبة، وقد أشار إلى تعريفه، بما ذكرناه الشيخ أبو محمد الجويني، فيما نقله عنه ابن الصلاح، في منسكه، لأنه قال: قال الشيخ أبو محمد: المطاف المعتاد، الذي

يستنكر ويستبعد بحاوزته، هو مــا بـين الكعبـة والمقــام، وفي كــل جــانب في العــادة أمارات منصوبة لا يكاد الناس يخرجون عنها . انتهى.

قلت: وهذا الموضع مفروش بالحجارة المنحوتة حول الكعبة من جوانبها، وعمل ذلك دفعات ، حتى صار على ما هو عليه اليوم، وكان مصيره هكذا في سنة ست وستين وسبعمائة، والمعمول منه في هذه السنة جانب كبير جداً، وهاتان العمارتان، من جهة الملك الأشرف شعبان، صاحب مصر، وعمّر الطواف من ملوك مصر الملك المنصور لاجين المنصوري، واسمه مكتوب بسبب ذلك في رخامة، بين الركن اليماني والحجر الأسود، وعمّره من الخلفاء المستنصر العباسي، في سنة إحدى وثلاثين وستمائة ، واسمه مكتوب بسبب ذلك في الحفرة، التي عند باب الكعبة، وقد بيّن الفاكهي، أول من فرش الحجارة، في موضع الطواف، ومقدار ذلك، وما كان يضع في موضعه، لأنه قال: ذكر فرش الطواف بأي شييء هو، قال بعض المكيين: إن عَبد الله بن الزبير، لما بني الكعبة، وفرغ من بنائها، وخلَّقها وطلاها بالمسك، وفرش أرضها من داخلها، بقيت من الحجارة بقية ففرش بها حول الطواف كما يدور البيت نحواً من عشرة أذرع، وذلك الفرش بـاق إلى اليوم، إذا جاء الحاج في الموسم، جعل على تلك الحجارة رمل من رمل الكثيب، الذي بأسفل مكة ، يدعمي كثيب الرمضة، وذلك أن الحجبة يشترون لـه رمـلاً كثيراً، فيجعل في الطواف، ويجعل الرمل فوقه، ويرش بالماء حتى يتلبد، ويؤخذ بقية ذلك الرمل، فيجعل في زاوية المسجد، الذي يلى باب بني سهم، فإذا حف ذلك الرمل، أعادوه عليه، ويرشوا عليه الماء، حتى يتلبد، فيطوف النـاس عليـه، فيكـون ألين على أقدامهم في الطواف، فإذا كان الصيف، وحمى ذلك الرمل، من شدة الحر، أمر غلمان زمزم وغلمان الكعبة، أن يستقوا من ماء زمزم، في قرب، ثم يحملونها على رقابهم، حتى يرش به رمل الطواف، فيتلبد ويسكن حره، وكذلك أيضاً يرشون الصف الأول، وحلف المقام، كما يدور الصف حول البيت. انتهي.

نقل الغازي عن ابن فهد: أنه في سنة (٨٨١) إحدى وثمـانون وثمانمائـة عملـوا الرصاص بأرض المطاف، حول الكعبة، وغيروا رخام الحجر داخلاً وخارجاً.

ونقل الغازي عن الإعلام: أنه في سنة (٩٦١) إحدى وستون وتسعمائة بعد أن فرغ ناظر الحرم أحمد حلبي من تجديد سطح البيت الشريف، شرع في تسوية فرش المطاف ببلاط حديد، أي رخام، فإن أحجاره انفصلت، وصارت بين كل

حجرين حفراً، كانت تلك الحفر تسد تارة بالنورة، وتارة بالرصاص، وتسمر بمسامير الحديد، فأزال ما بين الأحجار من الحفر، ونحت طرف الحجر إلى أن ألصقه بطرف الحجر الآخر، من جوانبه الأربعة، واستمر في فرش المطاف على هذا الأسلوب، إلى أن فرغ من ذلك، وأصلح أبواب المسجد الشريف وفرش المسجد جميعه بالجص. اه.. وكان عمل أحمد حلبي، بأمر السلطان سليمان خان ، رحمهم ا لله جميعاً. وفي شهر صفر سنة (٨٩٤) أربع وتسعون وثمانمائـة أمـر نـاظر الحـرم، قاضي القضاة، جمال الدين أبا السعودبن ظهيرة ، بحفر جميع حاشية المطاف، وإصلاحه بإخراج البطحات، التي بها، وذلك بسبب وقع المطر ودخول السيل إلى المسجد، فحفرت وأخرج منها بطحات كثيرة مخلوطة بالتراب، فغربلت وبطحت الحاشية ببعض البطحات، وفرق باقيها بالمسجد في الأماكن المحتاجة لذلك، وكـان إكمال العمل في أوائل شهر ربيع الأول من السنة المذكورة اهـ. وفي يـوم الثلاثـاء ثالث عشر رمضان سنة (٩١٨) ثماني عشرة وتسعمائة أمر الأمير الباش بإذابة الرصاص في المسجد الحرام، في أماكن في المطاف، وعند المزولة، فتم ذلك في يوم واحد. وفي شهر ذي القعدة سنة ٩٢٠ عشرون وتسعمائة رصص أرض المطاف الخواجة ابن عباد الله، وأصلح بحرى السيل والمسعى، حسب المرسوم، الذي ورد لنائب جدة، بتفويضه ذلك، وأرسل لهذا العمل رصاصاً، وصل إلى حدة، قالوا عنه أنه خمسون قنطاراً ، فوصل بعضه لمكة.

وأول من فرش المطاف بالحجارة الجبلية المنحوتة، هو الوزير الأعظم سنان باشا، وذلك سنة (٩٨٠) تسعمائة وثمانين هجرية أو في التي قبلها أو في التي بعدها.

قال القطبي في تاريخه: فمن آثاره الخاصة بالوزير الأعظم "سنان باشا" في المسجد الحرام هو: تعميره حاشية المطاف، وكانت من بعد أساطين المطاف الشريف، دائرة حول المطاف، مفروشة بالحصا، يدور بها دور حجارة منحوت، مبنية حول الحاشية بالحجر الصوان المنحوت، ففرشت به في أيام الموسم، وصار معلاً لطيفاً دائراً بالمطاف، من بعد أساطين المطاف، وصار ما بعد ذلك مفروشاً بالحصا الصغار، كسائر المسجد خاص به، ذكره الله بالصالحات وأدام الله له العز والسعادات.

ومنها تعمير سبيل في التنعيم، أنشأها وأمر بإجراء الماء إليها، من بئر بعيدة عنها، يجري الماء منها إلى السبيل في ساقية ، مبنية فيما بينهما بالجص والنورة، وعين لها خادماً يسقي من البئر، ويصب في الساقية فيصل الماء إلى السبيل، يشرب منه ويتوضأ به المعتمرون، والواردون والصادرون، ويدعون له بالنصر والتأييد، وعين مصاريف ذلك من ربع أوقاف له بمصر. انتهى من تاريخ القطبي.

وفي سنة (١٠٠٣) هـ ثلاث وألف قلعوا حجارة المطاف، وكانت من الحجر الصوان، ففرشت في الحاشية، التي تلى المطاف، وفرشوا المطاف بالمرمر.

وفي سنة (١٠٠٦) هـ ست وألف فرش جميع أرض المطاف بالرحام الأبيض الناصع الجميل، السلطان محمد خان، من سلاطين آل عثمان، فـرش المطاف كله إلى العمد المطيفة به، وقد قال، في ذلك، العلامة أسعد أفندي، مفتى الديار الرومية، وفي مدح سلاطين آل عثمان، قصيدة نقتطف منها ما يخص فرش المطاف بالمرمر للسلطان محمد خان فإنه قال:

فرش المطاف بمرمر بصفاه يحكي المسحد كالبدر أشرق نروره إذ حرن ليل أسرو كالكوكب الدري في أوج السعادة يوقد إلى أن قال:

فلأجـــل تـــاريخ لـــه قــال ابــن سـعد أسـعد زان المطــــاف بمرمـــر ملــك الأنـــام محمـــد

وفي سنة (١٠٧٢) هـ اثنتان وسبعون وألف زاد في حاشية المطاف، فرشاً بالحجر المنحوت، زيادة قليلة، سليمان بيك صنحق حـدة، والمراد بحاشية المطاف هو الخارج من أعمدة المطاف.

ثم إننا لم نبحث عمن أصلح المطاف بذلك، وربما كتبنا عنه في مبحث آخر من كتابنا هذا، لكن لا نتذكره الآن، فقد حصل إصلاحات وترميمات بالمسجد الحرام كله بعد السنة المذكورة مراراً. والله تعالى أعلم.

# حدود المطاف بالأعمدة والأساطين ثمر إز النها بناتاً في عصرنا

لا يخفى أن المطاف، كان هو حد المسجد الحرام، في زمن الجاهلية، وصدر الإسلام، إلى أن حصلت التوسعة فيه، والمطاف نسميه الآن "بالصحن": وهو مفروش بالرخام الأبيض، وقد ذكرنا قياسه بالمرز .

و لم يكن المسجد الحرام، الذي حد نفس المطاف، محاطاً بجدار، وإنما كانت الدور محدقة به من كل حانب، وقد جعلوا بين كل دارين طريقاً ينفذ منه إلى المسجد، فعليه تكون الإضاءة للطائفين بوضع المصباح على هذه الدور.

فأول من استصبح لأهل الطواف في المسجد الحرام، عقبة بن الأزرق بن عمرو الغساني، وكانت داره لاصقة بالمسجد الحرام، من ناحية وجه الكعبة، والمسجد يومئذ ضيق، فكان يضع على حرف داره أو جدر داره مصباحاً كبيراً، يستصبح فيه، فيضيء له وجه الكعبة والمقام وأعلى المسجد، وما زال أولاده يضعون المصباح على حرف الدار، حتى كان خالد بن عبدا لله القسري، فمنعهم من ذلك، ووضع هو مصباح زمزم مقابل الركن الأسود، وذلك في خلافة عبد الملك بن مروان، أي في عام (٧٥).

قال الأزرقي: فلم يزل مصباح زمزم على عمود طويل مقابل الركن الأسود، الذي وضعه خالد بن عبدا لله القسري، فلما كان محمد بن سليمان على مكة، في خلافة المأمون سنة (٢١٦) ست عشرة ومائين، وضع عموداً طويلاً مقابله، بحذاء الركن الغربي، فلما ولي مكة محمد بن داود، جعل عمودين طويلين، أحدهما بحذاء الركن اليماني، والآخر بحذاء الركن الشامي، فلما ولّي هارون الواثق با لله أمر بعمد من الشبه "وهو نوع من النحاس" طوال عشرة، فجعلت حول المطاف يستصبح عليها لأهل الطواف، وأمر بثمان ثريات كبار يستصبح فيها، وتعلق في المسجد الحرام في كل وجه اثنتان. اه من الأزرقي.

ثم قال أيضاً: قال الخزاعي أخبرني أبو عمران موسى بن منوية قال: أخبرني الثقة أن هذه العمد الصفر كانت في قصر بابك الخرمي، بناحية أرمينية، كانت في صحن داره يستصبح فيها، فلما خلله الله وقتل بابك، وأتى برأسه إلى سامرا، وطيف به في البلدان، وكان قد قتل خلقاً عظيماً من المسلمين، وأراح الله منه، هدمت داره وأخذت هذه الأعمدة التي حول البيت الحرام في الصف الأول، ومنها

في دار الخلافة أربعة أعمدة، وبعث بهذه الأعمدة المعتصم بـا لله أمير المؤمنين، في سنة ماتتين ونيف وثلاثين، فهذا حبر الأعمـدة الصفر، التي حـول الكعبـة، وهـي عشرة أساطين، وكانت أربع عشرة اسطوانة فأربع في دار الخلافة بسـامرا. انتهـى من الأزرقي.

وذكر الفاسي نقلاً عن الفاكهي: أن أول من استصبح بالسرج في المسجد الحرام عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، وذلك سنة سبع عشرة من الهجرة.

فاعلم مما تقدم، أن أعمدة المطاف وأساطينه، ما وضعت حوله، إلا لتعليق مصابيح الاستضاءة عليها، وتكون في الوقت نفسه علامة على حد المسجد الحرام، الذي كان زمن رسول الله في وزمن أبي بكر، رضي الله تعالى عنه، وما وراء ذلك فهو من الزيادات.

قال الغازي نقلاً عن تحصيل المرام، وهذا نقلاً عن القرشي، قال عز الدين ابن جماعة: والأساطين التي حول المطاف الشريف أحدثت للاستضاءة بالقناديل، التي تعلق بينها، بعد العشرين وسبعمائة وكانت من خشب، ثم جعلت من حجارة سنة (٧٤٩) تسع وأربعين وسبعمائة، ثم ثارت ريح عاصفة سنة (٧٥١) إحدى وخمسين وسبعمائة فألقتها ثم حددت فيها. انتهى ما ذكره القرشي.

وقال الغازي نقلاً عن ابن فهد، أنه قال: في حوادث سنة (٧٣٦) ست وثلاثين وسبعمائة، وفيها جعلت الأساطين، التي حول المطاف، وجعل بعضها بالحجارة المنحوتة الدقيقة، والباقي آجر بحصص، وجعل بين كل من الأساطين خشبة ممدودة، راكبة عليها وعلى المقابلة لها، لأجل القناديل، التي يعلق، لأجل الاستضاءة حول الكعبة، عوض الأخشاب، التي كانت في هذا المكان على صفة الأساطين. وقال: في حوادث سنة (٧٤٩) تسع وأربعين وسبعمائة اجتهد الأمير فارس الدين، في إصلاح المسجد الحرام، وجدد الأعمدة، المتخذة حول المطاف.

وقال الغازي وفي درر الفرائد: أن السلطان سليمان العثماني غير الأساطين، التي حول المطاف، وكانت من حجارة، بأعمدة من نحاس في سنة (٩٨٢) اثنتين وتمانين وتسعمائة، وبينها أخشاب ممدودة لتعلق فيها القناديل حول المطاف، وعدة النحاس ثلاثون، وفي جهة زمزم في آخر الأساطين عموداً رخام، وفي آخر الأساطين من الجهة الأخرى من جهة المنبر عموداً رخام. انتهى.

وقال الغازي: قال الصباغ: أقول وقد حدد محمد عزت باشا، في زمن السلطان عبدالجيد خان، عمودين من رخام، من جهة باب بني شيبة، على حافة الصحن، عليها أعمدة من حديد منقور لها، بين الأساطين، متصلة تلك الأعمدة بالأساطين القديمة، وقد غيرت أيضاً الأخشاب، التي بين الأساطين، التي حول المطاف بأعمدة من حديد، تعلق فيها القناديل وبين كل عمودين سبع قناديل. انتهى.

والظاهر أن ذلك كان حوالي سنة (١٢٥٧) سبع وخمسين ومائتين وألف، حيث حصل في المسجد الحرام، بعض إصلاحات، في زمن السلطان عبدالمحيد خان رحمه الله تعالى.

و لم نسمع أنه حصل بعد ذلك شيء في أعمدة المطاف، اللهم إلا من إصلاح بعضها إصلاحاً بسيطاً لا يذكر، أو من ضربها بالبوية الزيتية.

انظر: صورة رقم ١٢٥ ، الحجر الأسود ويرى كحدقة العين وسط الكعبة المعظمة وبابها وحجر إسماعيل، ويظهر أيضاً أعمدة المطاف القديم التي في حدوده قبل التوسعة

# توسعته المطاف لأول مرة في النامريخ

كان المطاف الأول هو نفس المسجد الحرام، من عهد إبراهيم، عليه الصلاة السلام، إلى السنة الرابعة من خلافة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، رضي الله تعالى عنه، أي إلى السنة السابعة عشرة للهجرة. ففي هذه السنة زاد عمر رضي الله عنه، في المسجد الحرام، وهي أول زيادة حصلت فيه، وبقيت حدود المسجد الحرام، الأول، الذي هو نفس المطاف، محفوظة معلومة إلى عصرنا هذا، رغم تكرار الزيادة في المسجد الحرام، فالمطاف الأول هو هو، لم يفكر أحد مسن سلاطين المسلمين وملوكهم أن يوسعوه ويزيدوا رقعته.

فلما كان في زماننا هذا رأى الملك سعود بن عبد العزيز بن عبدالرحمن آل سعود، ملك المملكة العربية السعودية، أن يوسع المطاف، حرصاً على راحة الحجاج في موسم الحج، فأصدر أمره الكريم بتوسعة المطاف، وهدم المقامات الأربعة، التي في أطراف المطاف. أما هدم المقامات المذكورة فقد تكلمنا عنها في محلها بما فيه الكفاية.

وأما توسعة المطاف: فإنه في الأسبوع الأخير من شهر شعبان سنة (١٣٧٧) الف وثلاثمائة وسبع وسبعين من الهجرة، ابتدؤا في قلع الرخامات، التي بعد المطاف، والحيطة به، وحفروا الأرض المحيطة بالمطاف، لتتساوى به، بعد وضع الرخامات عليها، كما أنهم قلعوا في الأسبوع الأول من شهر رمضان من السنة المذكورة سنة (١٣٧٧) هجرية، الأعمدة الخضر، التي كانت في حدود المطاف الأول وعلامة عليه، ثم بدؤا، بعد حفر الأرض، في فرشها بالإسمنت، ثم في وضع الرخامات عليه حتى تساوى هذا المطاف الجديد، بالمطاف القديم، وصار على سمته وبلصقه، ومقدار مساحة الجديد كمقدار مساحة القديم تقريباً.

وانتهوا من فرش المطاف الجديد بالرخام في النصف الأول من شهر شوال مـن السنة المذكورة.

فلو تأملنا لوجدنا أن مكان توسعة المطاف أي "المطاف الجديد" هو نفس المكان الذي زاده أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، في المسجد الحرام سنة (١٧) سبع عشرة من الهجرة، فلا تنقص هذه التوسعة في المطاف ولا تزيد عن مقدار ما زاده عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، في المسجد الحرام، إلا بمقدار قليل نحو مترين أو ثلاثة فقط لا غير.

فالمطاف الجديد يبتدئ من الخط الأسود، الذي يدور حول الكعبة المشرفة، فلقد اقترحنا على القائمين بالتوسعة وضع رحام أسود حول المطباف القديم كله، ليكون فارقاً بين المطاف القديم والمطاف الجديد، ليبان كل منهما، وهنا مسألة لا بد من ذكرها، فلقد حاء في كتاب "شفاء الغرام" في الجزء الأول بصحيفة ٣١٨ ما نصه:

وينبغي للطائف أن لا يخرج عن هذا المكان في طوافه، لأن في الجواهر لابن شاش على منهب الإمام مالك: لا يطوف من وراء زمزم ولا من وراء السقائف، فلو فعل مختاراً أعاد ما دام بمكة، فإذا رجع إلى بلده فهل يجزيه الهدي أم يلزمه الرجوع للمتأخرين قولان. انتهى. ونحوه لابن بشير وابن الحاجب في مختصره، وقد بسطنا هذه المسأله في أصل هذا الكتاب، والسقائف أروقة المسجد الحرام. انتهى من شفاء الغرام.

#### مقدار المطافين القدير والجديد وشكلهما

المطاف القديم هو على شكل بيضوي، من أصل الوضع الطبيعي في بادئ الأمر، وسببه أيضاً وجود حِجْر إسماعيل، عليه الصلاة والسلام، في جهة واحدة من الكعبة المشرفة، وهي الجهة الشمالية، فالطائف يطوف بلصق الكعبة من الجهات الثلاث، فإذا وصل إلى الجهة الشمالية صار يطوف من وراء جدار حجر إسماعيل، أي مبتعداً عن الكعبة من هذه الجهة بمقدار عشرة أمتار تماماً، لأن من شروط الطواف أن يكون من وراء جدار الجِحر. فلهذا كان المطاف القديم، على شكل بيضوي، بطبيعة الحال، لا بفعل فاعل. كما ستراه في الرسم الآتي.

وإليك بيان طول المطاف القديم من الجهات الأربع محرراً مضبوطاً ضبطاً تامــاً بالأمتار.

| طول المطاف القديم من الجهات الأربع                         | متز  | سنتيمتر |
|------------------------------------------------------------|------|---------|
| طول المطاف القديم من جدار الكعبة الذي فيمه الباب من جهمة   | 11   | ٥,      |
| الشرق إلى أول مقام إبراهيم عليه الصلاة والسلام.            |      |         |
| طول المطاف القديم من جدار الكعبة من ظهرها أي من الجهة      | ١٦   | २०      |
| الغربية.                                                   |      |         |
| طول المطاف القديم من جدار الكعبـة مـن تحـت ميزابهـا أي مـن | . ۲۲ | ٣       |
| الجهة الشمالية ، بما فيه حِجْر إسماعيل وسمك جداره.         |      |         |
| طول المطاف القديم من جدار الكعبة الذي بين الركنين من الجهة | 10   | ۲.      |
| الجنوبية.                                                  |      |         |

هذا هو قياس طول المطاف القديم بالأمتار، وهو قياس مضبوط محرر لا يحتمل الشك، لأننا أخذناه من نفس المهندسين المصريين الذيـن اشتغلوا في توسعة المطاف في زماننا سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين هجرية.

وأما المطاف الجديد فهو على شكل دائرة كاملة الاستدارة وقد كان هذا الشكل الدائري من عمل المهندسين المصريين الذين أشرفوا على توسعة المطاف، كما ستراه في الرسم الآتي.

وإليك بيان طول هذا المطاف الجديد من الجهات الأربع محرراً مضبوطاً تاماً بالأمتار:

| طول المطاف الجديد من الجهات الأربع                      | متز | سنتيمتز |
|---------------------------------------------------------|-----|---------|
| طول المطاف الجديد من الجهة الشرقبة للكعبة، أي من مقام   | 10  | ٣.      |
| إبراهيم عليه الصلاة والسلام.                            |     |         |
| طول المطاف الجديد من الجهة الغربية ، أي من جهة ظهر      | ١.  | ٧٥      |
| الكعبة.                                                 |     |         |
| طول المطاف الجديد من الجهة الشمالية، أي من جهة حجر      | ٤   | ٦٥      |
| إسماعيل عليه الصلاة والسلام.                            |     |         |
| طول المطاف الجديد من الجهة الجنوبية ، أي من جهة الركنين | 11  | ٥,      |
| الأسود واليماني.                                        |     |         |

هذا هو قياس طول المطاف الجديد بالأمتار، وهو قياس محرر مضبوط لا يحتمل الشك، لأننا أخذناه من نفس المهندسين المصريين الذين اشتغلوا في توسعة المطاف في زماننا سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين من الهجرة. وبإضافة مقدار القديم على المطاف الجديد، يظهر مقدار كامل المطافين.

ولقد قسمنا هذه الدائرة إلى أربعة أقسام متساوية كما هو ظاهر في الرسم، لنبيّن مقدار طول المطاف القديم، وطول المطاف الجديد، من الجهات الأربع، وهو رسم صحيح مضبوط مطابق للحقيقة، أخذناه من المهندسين المصريين الذين اشتغلوا في توسعة المطاف من أواخر شهر شعبان إلى أوائل شهر شوال من سنة (١٣٧٧) ألف وثلاثمائة وسبع وسبعين هجرية، فالحمد الله على التوفيق.

انظر: صورة رقم ١٢٦ ، المطافين القديم والجديد

#### الحج

#### الحج في الجاهلية وبعض عادات العرب فيه

حاء في كتاب "مرآة الحرمين" تأليف إبراهيـم رفعـت باشـا، في الجـزء الأول، عن حج أهل الجاهلية وبعض عاداتهم، ما يأتي:

من زمن مديد والعسرب في حاهليتها تحج إلى بيت الله الحرام وكانوا على دينين: "حلة وحمس". فالحمس قريش ومن والاها من كنانة وحزاعة والأوس والخزرج وقضاعة وحديلة وغطفان وعدوان وغيرهم من قبائل العرب، سموا بذلك

لتحمسهم في دينهم، والحماسة: الشجاعة، والأحمس: الشجاع، أو لأنهم احتموا بالحمساء، وهي الكعبة . وكانت قريش، إذا زوّجت عربياً من بناتهم ، شرطوا عليه أن كل من ولمدت منه فهو أحمسي ، على دينهم ويرون أن ذلك أحفظ لشرفهم وأبسط لسلطانهم. وكانت لهم في العرب ميزة ، لم تكن لغيرهم، ومنشأ ذلك فضل فيهم، وكمال في أخلاقهم، فقد كانوا حلفاء متآلفين، وبكثير من شريعة إبراهيم متمسكين، ولم يكونوا كالأعراب الأجلاف، ولا كمن لا يوقره دين، ولا يزينه أدب. وكانوا يختنون أولادهم، ويحجون البيست، ويقيمون المناسك، ويكفنون موتاهم، ويغتسلون من الجنابة وتبرأوا من الهربذةِ ، وتباعدوا في المناكح، من البنت وبنت البنت والأحت وبنت الأحت، غيرةً وبعداً من المحوسية. ونزل القرآن، بتوكيد صنيعهم، وحسن اختيارهم. وكانوا يتزوجون بالصداق والشهود ويطلقون ثلاثاً ، ولذلك قال عبدا لله بن عباس وقد سأله رحل عن طلاق العرب فقال: كان الرجل يطلق امرأته تطليقة ، ثم هو أحق بها، فيان طلقها اثنتين فهو أحق بها أيضاً، فإن طلقها ثلاثاً، فلا سبيل له إليها. ولذلك قال الأعشى:

أيا حارتي بيدي فإنك طالقة كذاك أمور الناس غاد وطارقة وبييني فقد فارقت غير ذميمة وموموقة مناكما أنت وامقية

وبيني فإن البين حير من العصا وأن لا ترى لي فوق رأسك بارقة

وكان من عادة الحمس، إذا أحرموا، أن لا يأتقطوا الأقسط، ولا يأكلوا السمن، ولا يسلوه - لا يطبخوه ولا يعالجوه- ولا يمخضوا اللبن، ولا يأكلوا الزبد، ولا يلبسوا الوبر ولا الشعر، ولا يغزلوه أو ينسجوه أو يستظلوا به ما داموا حرماً. وما كانوا كذلك يأكلون شيئاً من نبات الحرم، وكانوا يعظمون الأشهر الحرم ولا يخفرون فيها الذمة ولا يظلمون ، وكانوا يطوفون بالبيت عليهم لباسهم، وكانوا إذا أحرم الرجل منهم، في الجاهلية وأول الإسلام، فإن كان من أهل البيوت، نقب نقباً في ظهر بيته، فمنه يدخل ومنه يخرج. وما زالوا كذلك، وحتى بعث الله نبيه محمداً على فأحرم عام الحديبية، فدخل بيته، وكان معه رجل من الأنصار، فوقف الأنصاري بالباب، فقال له: ألا تدخل ؟ فقال الأنصاري: إنى أحمسي يا رسول الله ، فقال رسول الله ﷺ : وأنا أحمسي ديني ودينك سواء فدخل الأنصاري مع رسول الله على من الباب. وفي ذلك نزَّل قوله تعالى: ﴿ وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقى وأتوا البيوت من أبوابها واتقوا الله لعلكم تفلحون ﴾.

وقال الحمس لأنفسهم: لا تعظّموا شيئاً من الحل، كما تعظمون الحرم، فإنكم إن فعلتم ذلك استخفت العرب بحرمكم، وقالوا قد عظموا من الحل مثل ما عظموا من الحرم، فتركوا الوقوف على عرفة والإفاضة منها، وجعلوا موقفهم بطرف الحرم، من جهة نمرة، يظلون به عشية عرفة، ويفيضون منه إلى المزدلفة، فإذا عمت الشمس رؤوس الجبال، وقفوا، وكانوا يقولون: نحن أهل الحرم لا نخرج من الحرم ونحن الحمس. فعلوا ذلك وأقروا سائر العرب على الوقوف بعرفة والإفاضة منها، وتلك شريعة إبراهيم يعرفونها حق المعرفة، ولكن ترقعهم ومغالاتهم تنكب بهم عن سبيلها، فشرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله. ومنشأ ذلك الغلو أن الله تعالى، لما أهلك أبرهة الحبشي، صاحب الفيل، وسلّط عليه الطير الأبابيل الجماعات عظمت جميع العرب قريشاً وأهل مكة، وقالوا: أهل الله قاتل عنهم وكفاهم مؤونة عدوهم، فازدادوا في تعظيم الحرم، والمشاعر الحرام، ووقروها، ورأوا أن دينهم حير الأديان وأحبها إلى الله تعلى.

وقالت قريش وأهل مكة: نحن أهل الله، وبنو إبراهيم خليل الله، وولاة البيت الحرام وسكان حرمه وقطانه، فليس لأحد، من العرب، مثل حقنا، ولا مثل منزلتنا. ولا تعرف العرب لأحد مثل ما تعرف لنا، فابتدعوا، عند ذلك، احداثاً في دينهم، أداروها بينهم، فكان منها ما تقدم ومنها، أنهم ما كانوا يجيزون لأحد من الحلة -من ليسوا بحمس- أن يطوف بالبيت أول طوافه، إلا إذا لبس ثوباً احمسياً يشتريه أو يستأجره أو يستعيره، فإذا ما أتى الواحد منهم باب المسجد، رجلاً كان أو امرأة قال: من يعير مصوناً، من يعير ثوباً إلخ...؟ فإن وفق لثوب أحمسي لبسه وطاف به، وإن لم يوفق ألقى ثيابه بباب الكعبة من الخارج، ثم دخل المطواف عرياناً. فيبدأ بأساف -صنم- ليستلمه ثم يستلم الركن الأسود ثم يأخذ استلم نائلة -صنم- فيختم بها، ثم يخرج، فيحد ثيابه، كما تركها لم تمس، فيأخذها ويلبسها، ولا يعود بعد ذلك إلى الطواف عرياناً، وكانت النساء يلبسن فيأخذها ويلبسها، ولا يعود بعد ذلك إلى الطواف عرياناً، وكانت النساء يلبسن

اليوم يبدو بعضه أو كله فما بدا منه فلا أحلّه

وكانت العادة ، أن يطوف العراة ، من الرجال نهاراً ومن النساء ليلاً . وكان من له فضل ثياب من الحلة ولم يجد ثوباً أحمسياً يطوف فيه، طاف في ثيابه التي قدم بها من الحل، فإذا ما أتمّ طوافه نزعها فجعلها لقاً يطرح بين إساف ونائلة، فلا يمسها أحد ولا ينتفع بها، حتى تبلى ، من وطء الأقدام والشمس والرياح والمطر. قال ورقة بن نوفل يذكر اللقا:

كفى حزناً كرى عليه كأنه لُقاً بين أيدي الطائفين حريم وكان من خبر الطواف عرياً، أنه جاءت امرأة يوماً، وكانت ذات هيبة وجمال ، فطلبت ثياباً فلم تجد، وتحتم عليها الطواف عريانة، فنزعت ثيابها بباب المسجد، ثم دخلت عريانة وقد وضعت يديها على فرجها ، وجعلت تقول:

اليوم يبدو بعضه أو كله وما بدا منه فلا أحله أحثم مثل العقب بادٍ ظله كأن حمى خيبر تملّه

فجعل فتيان مكة ينظرون إليها وتزوجت من قريش.

 يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا وإن حفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله إن شاء إن الله عليم حكيم، وقال في سورة المائدة: ﴿إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار.

وكان، من عادة أهل الجاهلية، أن يدخلوا الكعبة لابسين أحذيتهم، حتى سن هم، الوليد بن المغيرة، خلع الخف والنعل، إذا ما دخلوا. فاستن العرب بسنته إعظاماً للكعبة وإجلالاً. وكان، من عادتهم أيضاً، إذا اقترب موسم الحج، أن يخرج مريدوه، والذين يرجون إليه تجارة من ديارهم، إلى عكاظ، فيوافوه، مستهل ذي القعدة، ويقيموا فيه عشرين ليلة، تقوم فيها أسواقهم، وتنفق سلعهم، وتنحاز كل قبيلة إلى منزل، أعدوه للقرى، فأقاموا عليه الرايات. واستدعوا إليه الأضياف، يستقبلهم القادة منهم والأشراف، فينزلونهم أهلاً وسهلاً ومرعى خصباً. وتختلط القبائل بعضها ببعض في بطن السوق متناشدين ومتبايعين.

فإذا ما مضت العشرون، انصرفوا إلى مجنة، فأقاموا بها عشراً، أسواقهم فيها قائمة وتجارتهم رائجة، فإذا رأوا هلال ذي الحجة انصرفوا إلى ذي الجحاز، فأقاموا به ثمان ليال، يروّحون فيها البضاعة، ثم يخرجون من ذي الجحاز إلى عرفة، يوم التروية، وسموه بذلك لأنه ينادي بعضهم بعضاً، بذي الجحاز، أن ترووا من الماء، لأنه لا ماء بعرفة ولا بالمزدلفة. وكان يحضر هذه المواسم من يتغي مع الحج التحارة، أما من أراده فحسب، فيحرج متى شاء.

وكان أهل مكة يخرجون يوم التروية، بعد أن يتروّوا من الماء، فتنزل الحمس في طرف الحرم من نمرة يوم عرفة، والحلّة تقف بعرفة، وكذلك كان يفعل النبي قبل الهجرة، يترك الحمس إلى الحلة، وكانوا لا يتبايعون يوم عرفة ولا أيام منى، فما أن جاءت الحنيفية أحلت ذلك، قال تعالى: وليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم . وكانت الحلة تفيض من عرفة يوم عرفة إذا طفلت الشمس للغروب، والحمس يفيضون من نمرة، في الوقت نفسه، فيلتقون جميعاً في المزدلفة، ويبيتون بها، حتى إذا طلع الفجر، واختلط بياض النهار بظلام الليل، وقف الجميع على قزح، حتى تطلع الشمس على رؤوس الجبال، كأنها عمائم الرحال، فيدفعوا من المزدلفة إلى منى، وكانوا يقولون: أشرق ثبير كما نغير وفي إفاضة الحمس نزل قوله تعالى: وثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا الله إن الله غفور رحيم فجعلت الإفاضة للجميع من عرفة وخطب بذلك النبي النا الله غفور رحيم وتحمد الإفاضة للجميع من عرفة وخطب بذلك النبي

في حجة الوداع، يوم عرفة، فكان مما قــال: وإنا لا نلفع من عرفة حتى تغرب الشمس، ويحل فطر الصائم، ونلفع من مزدلفة غـداً، إن شـاء الله، قبـل طلـوع الشمس، هدينا مخالِف لهدي أهل الشرك والأوثان.

وكان أهل الجاهلية يرون أن من أفجر الفجور العمرة، في أشهر الحج، ويقولون: إذا برا الدبر وعفى الوبر ودخل صفر حلت العمرة لمن اعتمر. يعنون دبر الإبل، التي حجوا عليها، ووبرها فقال رسول الله على: دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة، واعتمر عُمَرَهُ كلها في ذي القعدة عمرة الحديبية وعمرة القضاء وعمرة من الجعرانة.

وكان يعظّمون الحرم والأشهر الحرم، فلا يعد بعضهم على بعض فيها، ويلقى الرجل قاتل أخيه وأبيه فلا يتعرّض له بسوء، وكان الرجل، إذا أحدث الحدث فقتل أو لطم أو ضرب، اتخذ من لحا شجر الحرم قلادة لصنعته وقال: أنا صَرُورة فلا يقتص منه، وقد أبطل الإسلام ذلك فقال النبي على الا صَرُورة في الإسلام وأن من أحدث حدثاً أخذ بحدثه.

والذي سن هم تلك الشرائع الخرقاء هو عمرو بن لحي بن حارثة بن عمرو بن عامر الخزاعي ، الذي غير دين الحنيفية ، دين إبراهيم عليه السلام، وكان سيداً شريفاً مطاعاً في قومه، يطعم الطعام، ويحمل المغرم ، وكل ما قال فهو دين متبع لا يعصى. وهو الذي جاء بهبل، من أرض الجزيزة، فجعله في الكعبة، وجعل عنده عشرة أقداح يستقسمون بها ، في كل قدح منها كتابة يعملون بما تضمّته. فكان مكتوباً في أحلها أمرني ربي وفي آخر نهاني وثالث غفل ، فإذا أراد الرجل أمراً أو سفراً أخرج هذه الأقداح الثلاثة فضرب بها ، فإن خرج الأولى مضى ، وإن كان التاني نكص ، وإن طلع الثالث أعاد الكرّة حتى يخرج الآمر أو الناهي ، أما السبعة الباقية فمكتوب على أحدها الفعل، وفي ثان نعم، وفي ثالث لا، وفي رابع منكم ، وفي خامس من غيركم، وفي سادس ملصق، وفي سابع المياه ، فإذا أرادوا أن يختنوا في خامس من غيركم، وفي سادس ملصق، وفي سابع المياه ، فإذا أرادوا أن يختنوا فلاماً أو ينكحوا أكماً أو يدفنوا ميتاً ذهبوا إلى هبل بمائة درهم وحزور ، ثم قالوا لغاضرة بن حبشية بن سلول بن كعب بن عمرو الخزاعي، الذي إليه أمر القداح : هذه مائة درهم وحزور ولقد أردنا كذا أو كذا ، فاضرب لنا على فلان بن فلان فإن كان كما قال أهله خرج "الفعل" أو "نعم" أو "منكم" فما خرج "من ذلك النهوا إليه في أنفسهم وإن خرج "لا" ضرب على المائة فإن خرج "من ذلك انتهوا إليه في أنفسهم وإن خرج "لا" ضرب على المائة فإن خرج "منكم" كان

منهم وسيطاً وإن حرج "من غيركم" كان حليفاً وإن خرج "ملصق" كان دعياً نفياً ، فمكنوا زماناً وهم يخلطون حتى جاء الإسلام بتحريم ذلك قال تعالى: هو حرمت عليكم الميتة والدم إلى أن يقول: هوان تستقسموا بالأزلام ذلكم فسق وقال تعالى: هيا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رحس من عمل الشيطان فاحتنبوه لعلكم تفلحون .

وعمرو هذا، هو الذي غير تلبية إبراهيم، فبينما هو يسير على راحلته، في بعض مواسم الحج، وهو يلبي. إذ تمثّل له إبليس، في صورة شيخ نجدي، على بعير أصهب، فسايره ساعة، ثم لبى إبليس، فقال: لبيك اللهم لبيك. فقال عمرو بن لحي مثل ذلك، فقال إبليس: لبيك لا شريك لك، فقال عمرو مثله، فقال إبليس: إلا شريك هو لك، فاستنكر ذلك عمرو، فقال إبليس: بعده ما يصلحه: إلا شريك هو لك تملكه وما ملك، فقال عمرو: ما أرى بهذا بأساً. فما زالت كذلك حتى ردّها الإسلام إلى ما كانت عليه في شريعة إبراهيم "لبيك اللهم لبيك. لبيك لا شريك لك لبيك. إن الحمد والنعمة لك والملك. لا شريك لك".

ومن عادة العرب في حاهليتهم -كما حكاه الفاكهي- أن الصبية ، إذا بلغت ، ألبسها أهلها من الثياب أحسن ما يجدون، وجعلوا عليها من الحلي ما يقدرون، ودخلوا بها ، المسجد الحرام ، سافرة الوجه، فتطوف بالبيت، والأبصار ترنو إليها، والناس يتساءلون: من هذه ؟ فإن كانت حرة قالوا: فلانة بنت فلان ، وإن كانت مولدة قالوا: مولدة فلان قد بلغت أن تخدر في بيتها، وأراد أهلها أن تستكن في كنها، فإذا قضت طوافها خرجت ، تشيّعها الأبصار العفيفة ، فإذ ذاك يرغب في نكاحها إن كانت من الحرائر، وفي شرائها إن كانت من الإماء، وبعد أن تصل إلى بيتها تحتجب فيه، فلا تخرج منه إلا إلى بيت زوجها ، أو إلى حظيرة سيدها . فكانوا يعطون للخطيب فرصة يتعرّف فيها جمال المخطوبة، وجعلوا ذلك في جوار البيت ليأمنوا النظرات الخبيثة.

وكانت الإفاضة في الجاهلية إلى صوفة بن أحزم بن العاص، وكان له ولد تصدق به على الكعبة يخدمها، فجعل إليه حبشية بن سلول الخزاعي، الإفاضة بالناس، من أحل نذره الذي نذر، وكان إلى حبشية حجابة الكعبة، وإمرة مكة. فحينما يقف الناس في الموقف يقول حبشية:

أحزيا صوفة. فيقول صوفة: أحيزوا أيها الناس، فيحوزون. وولي الإفاضة بعده ولده أخزم، الذي نذره للكعبة، وقام بخدمتها مع أخواله من جرهم، وأعقب أخزم على الإفاضة ولده من بعده، في زمن جرهم وخزاعة، حتى انقرضوا، وصارت الإفاضة في عدوان بن عمرو بن قيس بن عيدلان بن مضر، في زمن قريش، في عهد قصي. وكانت من بني عدوان في آل زيد بن عدوان، يتوارثونها، حتى جاء الإسلام، وكان عليها أبو سيارة العدواني، الذي أفاض بالمشركين، في سنة تمان. وأفاض أمير مكة عتاب بن أسيد بالمسلمين.

وكان حضنة البيت يكرّمون الحجاج في الجاهلية ، فروي عن هاشم بن عبد مناف أنه كان يقول لقريش إذا حضر الحاج: يا معشر قريش إنكم جيران الله وأهل بيته ، خصكم الله بذلك، وأكرمكم به، ثم حفظ منكم أفضل ما حفظ جار من حاره، فأكرموا أضيافه وزوّار بيته يأتونكم شعثاً غبراً من كل بلد.

وروي مثل هذا عن قصي بن كلاب بن مرة، فكان كل قُرشي يخرج خرجاً من ماله، في كل موسم من مواسم الحج، يعطيه لمن يقوم بالرفادة -إطعما الحجاج- من قريش، فيصنعه طعاماً للحجاج، أيام الموسم بمكة ومنى، وبقي ذلك -مدة في عهد الإسلام- حكاه الأزرقي.

#### إنساء الشهوس

(إنساء الشهور: تأخيرها عن أماكنها الفطرية) ، والنسئ مصدر من قول القائل: نسأت في أيامك، ونسأ الله في أجلك أي زاد الله في أيام عمرك ومدة حياتك حتى تبقى فيها حياً ، وكل زيادة حدثت في شيء فالشيء الحادث فيه الزيادة بسبب ما حدث فيه نسيء، ولذلك قيل للبن إذا أكثر بالماء نسيء وقيل للمرأة الحبلى: نسوء، ونسئت المرأة لزيادة الولد فيها، وقيل: نسأت الناقة وأنسأتها إذا زجرتها ليزداد سيرها.

وكان أهل الجاهلية، إذا ما رغبوا في القتال، في شهر المحرم، أخروه إلى صفر، وأحّلوا القتال في المحرم، وسموا صفر المحرم، وربيع الأول صفر. وهكذا حتى يكون ذو الحجة، في نهاية السنة، الشهر المحرم، وكانوا يفعلون هذا سنة ويتركونه سنة، فكان ذو الحجة يعود إلى مكانه لأول بعد أربع وعشرين سنة، وأول من أنسأ الشهور من مضر مالك بن كنانة ثم ابنه ثعلبة ثم أحوه الحرث بن مالك المعروف

بالقلمس ثم سرير بن الحارث، ثم كانت النساءة في بني فقيم من بني ثعلبة حتى حاء الإسلام. وكان آخر من نسأ منهم أبو نمامة جنادة بن عوف ابن أمية بن عبد بن فقيم، وهو الذي حاء في زمن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، إلى الركن الأسود، فلما رأى الناس يزد حمون عليه، قال: أيها الناس أنا له حار فأحروا عنه، فخفقه عمر بالدرة ثم قال: أيها الجلف الجافي قد أذهب الله عزّك بالإسلام.

وكان ، الذي إليه أمر النساءة، يقوم بفناء الكعبة، يوم الصدر، والنـاس حولـه متجمّعون فيقول، إذا أراد أن لا يحلُّوا المحرم: أيها الناس لا تحلُّوا حرماتكم وعظّموا شعائركم فإني أجاب ولا أعاب ولا يعاب لقول قلته. فهنالك يحرّمون المحرم ذلـك العام، وإذا ما كانت السنة التي يريدون الإنساء فيها يقول: أيها الناس قـد أنسـأت العام صفر الأول يعني المحرم -وكانوا يسمونه صفر الأول وصفر صفر الثاني-فيطرحونه من الشهور، ولا يعتدّون به، ويبتدئـون العـدّة، فيقولـون، لصفـر وشـهر ربيع الأول: صفرين، ويقولون لشهر ربيع الآخر ولجمادي الأولى: شهري ربيـع، ويقولون لجمادي الآخر ولرجب: جمادين ويقولون لشعبان: رجب، ولرمضان: شعبان، ولشوال: رمضان، ولذي القعدة شوال، ولذي الحجة: ذا القعدة، ولصفر الأول وهو المحرم الذي أنسأه: ذا الحجة فيحجّون تلك السنة في المحرّم. ويبطـل مـن هذه السنة شهراً ينسأه. وكانوا ينسئون عاماً ويتركون آخر ، فكان يقع في كل شهر من شهور السنة حجتان في عامين، وكانوا يحلُّون، في الأشهر الحرم، دماء المحلين: طيء وخثعم، لأنهم كانوا يعدون على الناس فيها، من بين العرب، فيغزونهم ويطلبون بثأرهم ولا يقفون عن حرماتها، كما كان يفعـل سـائر العـرب من الحلة والحمس، فإنهم ما كانوا يعتدون في شهر حرام، ولو لقبي أحدهم قباتل أبيه أو أخيه، ولا يستاقون مالاً إعظاماً لحرمة هذه الشهور.

بقي الأمر على هذا المنوال، حتى كانت سنة ثمان من الهجرة، فجاء الحج في ذي القعدة وحج المسلمون والمشركون، في هذا العام، فدفعوا معاً. فكان المسلمون، في ناحية ، يدفع بهم عتّاب بن أسيد، ويقف بهم المواقف لأنه أمير مكة من قبل النبي على أن المشركون، ممن فم عهد، ومن ليس لهم عهد، في ناحية أخرى، يدفع بهم أبو سيارة العدواني، على أتان له، عوراء رسنها من ليف.

فلما كانت سنة تسع، وقع الحج في ذي الحجمة، فأرسل النبي ﷺ أبا بكر الصديق، رضي الله عنه، إلى مكة، أميراً على الحج، بعد أن علمه المناسك، وأمره

بالوقوف على عرفة ، وعلى جمع -المزدلفة- ثم نزلت سورة براءة ، بعد سفر أبي بكر، إلى مكة بالحجيج، فبعث بها النبي على مع علي، رضي الله عنه، وأمره إذا خطب أبو بكر وفرغ من خطبته، قام فقرأ على الناس سورة براءة ونبذ إلى المشركين عهدهم -حسب ما قدمنا- وقال: لا يجتمعن مسلم ومشرك على هذا الموقف بعد عامهم هذا، وكان أبو بكر ، رضي الله عنه ، يخطب الناس ويصلي بهم ويقف المواقف ويدفع منها بالحجيج.

ومما تضمنته سورة التوبة إبطال النسيء قال تعالى فيه: ﴿إِن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الذين القيم فلا تظلموا فيهن أنفسكم وقاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة واعلموا أن الله مع المتقين ﴿ إنما النسيء زيادة في الكفر يضل به الذين كفروا يحلونه عاماً ويحرمونه عاماً ليواطئوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله زين لهم سوء أعمالهم والله لا يهدي القوم الكافرين ﴾ . انتهى من الجزء الأول من كتاب "مرآة الحرمين".

#### معنى النسي.

تقدم أن من عادات أهل الجاهلية إنساء الشهور، على وجه الاختصار، فأحببنا أن نفصًل هنا معنى ذلك بالتفصيل حتى يكون واضحاً كل الوضوح، فنقول وبا لله التوفيق وهو حسبنا ونعم الوكيل: حاء في الجزء الأول من "نهاية الأرب في فنون الأدب" للنويري ما نصه:

يقال إن عمرو بن لحي وهو خزاعة -ويقال اسمه عمرو بن عامر الخزاعي- هو أول من نسأ الشهور، وبحّر البحيرة، وسيّب السائبة، وجعل الوصيلة، والحامي. وهو أول من دعا الناس إلى عبادة هبل، قدم به معه من هيت. ومعنى النسيء أنهم ينسئون المحرم إلى صفر، ورجب إلى شعبان. وكان جملة ما يعتقدونه من الدين تعظيم الأشهر الحرم الأربعة، وكانوا يتحرجون فيها من القتال. وكانت قبائل منهم يستبيحونها فإذا قاتلوا في شهر حرام، حرموا مكانه شهراً من أشهر الحل، ويقولون: نسئ الشهر.

وحكى ابن إسحاق صاحب السيرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام أن أول من نسأ الشهور على العرب، وأحل منها ما أحل، وحرم ما حرم، العلمس.

وهو حذيفة بن فقيم بن عامر بن الحارث بن مالك بن كنانة بن خزيمة.

ثم قام بعده ولده عباد، ثم قام بعد عباد ابنه قلع، ثم قام بعد قلع ابنه أمية، ثـم قام بعد أمية ابنه عوف ثم قام بعد عوف ابنه أبو تمامة حنادة، وعليه ظهر الإسلام.

فكانت العرب إذا فرغت من حجها، اجتمعت عليه بمنى، فقام فيها على جمل، وقال بأعلى صوته: "اللهم إني لا أخاف ولا أعاف، ولا مسرد لما قضيت. اللهم إني أحللت شهر كذا -ويذكر شهراً من الأشهر الحرم، وقع اتفاقهم على شن الغارات فيه - وأنسأته إلى العام المقبل -أي: أخرت تحريمه - وحرمت مكانه شهر كذا من الأشهر البواقي".

وكانوا يحلون ما أحل، ويحرمون ما حرم.

وفي ذلك يقول عمير بن قيس بن حذل الطعان ، من أبيات يفتخر:

ألسنا الناسئين على معد شهور الحل نجعلها حراما

وحكى السهيلي في كتابه المترجم "بالروض الأنف" أن نسئ العرب كان على ضربين: أحلهما تأخير المحرم إلى صفر، لحاجاتهم إلى شن الغارات وطلب الثار، والثاني تأخير الحج عن وقته، تحرياً منهم للسنة الشمسية. فكانوا يؤخرونه في كل عام أحد عشر يوماً، حتى يدور الدور في ثلاث وثلاثين سنة، فيعود إلى وقته. فلما كانت السنة التاسعة من الهجرة، حج بالناس أبو بكر الصديق، رضي الله عنه، فوافق حجه في ذي القعدة، ثم حج رسول الله في العام القابل، فوافق عود الحج إلى وقته، في ذي الحجة، كما وضع أولاً. فلما قضى رسول الله على حجه، خطب فكان مما قال في خطبته في ذي الحجة يوم خلق حجه، خطب فكان مما قال في خطبته قي ذي الحجة...

انتهى من كتاب نهاية الأرب.

وجاء في تاريخ الأزرقي عن إنساء الشهور أيضاً ما نصه:

قال الكلبي: فكان أول من أنسأ الشهور من مضر مالك بن كنانة، وذلك أن مالك بن كنانة نكح إلى معاوية بن ثـور الكنـدي وهـو يومــــذ في كنــدة، وكــانت

النساءة، قبل ذلك، في كندة، لأنهم كانوا قبل ذلك ملوك العرب من ربيعة ومضر، وكانت كندة من أرداف المقاول، فنسأ ثعلبة بن مالك، ثم نسأ بعده الحارث ابن مالك بن كنانة وهو القلمس، ثم نسأ بعده سرير بن القلمس، ثم كانت النساءة في بني فقيم من بني ثعلبة، حتى جاء الإسلام، وكان آخــر مــن نســأ منهم أبو ثمامة جنادة بن عوف بن أمية بن عبد بن فقيم، وهو الذي حساء في زمن عمر بن الخطاب، رضى الله عنه، إلى الركن الأسود، فلما رأى الناس يزدحمون عليه قال: أيها الناس أنا له حار فأخرّوا عنه فخفقه عمر بالدرة ثم قال: أيها الجلف الجافي قد أذهب الله عزّك بالإسلام. فكل هؤلاء قد نسأ في الجاهلية، والذي ينسأ لهم، إذا أرادوا أن لا يحلوا المحرم، قام بفناء الكعبة يوم الصدر فقال: أيها الناس لا تحلوا حرماتكم وعظموا شعائركم فإنى أجاب ولا أعاب ولا يعاب لقول قلته فهنالك يحرمون المحرم ذلك العمام. وكمان أهمل الجاهلية يسمون المحرم صفر الأول وصفر الآخر فيقولون: صفران وشهرا ربيع وجماديان ورجب وشعبان وشهر رمضان وشوال وذو القعدة وذو الحجة ، فكان ينسأ الإنساء سنة ويترك سنة، ليحلُّوا الشهور المحرمة، ويحرموا الشهور، التي ليست بمحرمة. وكان ذلك من فعل إبليس، ألقاه على ألسنتهم، فرأوه حسناً، فإذا كانت السنة، التي ينسأ فيها، يقول فيخطب بفناء الكعبة. ويجتمع الناس إليه يوم الصدر فيقول: أيهـــا النــاس إنــى قد أنسأت العام صفر الأول -يعني المحرم- فيطرحونه من الشهور ولا يعتدون بــه، ويبتدئون العدة فيقولون لصفر وشهر ربيع الأول: صفريسن، ويقولون لشهر ربيع الآخر ولجمادي الأولى: شهري ربيع، ويقولون لجمادي الآخرة ولرجب جمادين، ويقولون لشعبان رجب ولشهر رمضان شعبان ، ويقولون لشوال شهر رمضان، ولذي القعدة شوال، ولذي الحجة ذا القعـدة، ولصفـر الأول، وهـو المحـرم الشـهر الذي أنسأه، ذا الحجة. فيحجون تلك السنة في المحرم، ويبطل في هذه السـنة شـهراً ينسئه ، ثم يخطبهم في السنة الثانية، في وحمه الكعبة، أيضاً فيقول: أيها الناس لا تحلوا حرماتكم ، وعظموا شعائركم، فإنى أحاب ولا أعاب، ولا يعاب لقول قلته، اللهم إني قد أحللت دماء المحلين طيء وحتم ، في الأشهر الحرم، وإنما أحل دماءهم، لأنهم كانوا يعدون على الناس في الأشهر الحرم، من بين العرب، فيغزونهم ويطلبون بثأرهم، ولا يقفون عن حرمات الأشهر الحرم، كما يفعل غيرهم من العرب. فكان سائر العرب، من الحلَّة والحمس، لا يعدون في الأشهر الحرم على أحد، ولو لقي أحدهم قاتل أبيه أو أخيه. ولا يستاقون مالاً، إعظاماً

للشهور الحرم، إلا خثعم وطيء، فإنهم كانوا يعدون في الأشهر الحرم. فهنالك يحرّمون، في تلك السنة، المحرم، وهو صفر الأول، ثم يعدّون الشهور على عدّتهم التي عدّوها في العام الأول، فيحجون في كل شهر حجتين، ثم ينسأ في السنة الثانية فينسأ صفر الأول في عدتهم هذه، وهو صفر الآخر في العدة الثانية، حتى تكون حجتهم في صفر أيضاً حجتين. وكذلك الشهور كلها حتى يستدير الحج في كل أربع وعشرين سنة إلى المحرم الذي ابتدأوا منه الإنساء يحجون في الشهور كلها في كل شهر حجتين، فلما جاء الله بالإسلام أنزل في كتابه: هو إنما النسيء زيادة في الكفر يُضل به الذي كفروا يحلونه عاماً ويحرمونه عاماً ليواطئوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله في فأنزل الله تعالى: هان عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم .

فلما كان عام فتح مكة ، سنة ثمان ، استعمل النبي ﷺ عتَّاب بن أسيد بن أبي العيص بن أمية بن عبد شمس، على مكة. ومضى إلى حنين فغزا هوازن، فلما فـرغ منها، مضى إلى الطائف، ثم رجع عن الطائف إلى الجعرانة، فقسم بها غنائم حنين في ذي القعدة ثم دخل مكة ليلاً معتمراً فطاف بالبيت وبين الصفا والمروة، من ليلته، ومضى إلى الجعرانـة فـأصبح بهـا كبـائت، فأنشـأ الخروج منهـا، راجعـاً إلى المدينة، فهبط من الجعرانة في بطنُّ سرف، حتى لقي طريق المدينـة مـن سـرف، و لم يؤذن للنبي على الحج تلك السنة، وذلك أن الحج وقع تلك السنة في ذي القعدة. ولم يبلغنا أنه استعمل عتاباً على الحج، تلك السنة، سنة ثمان، ولا أمره فيه بشيء. فلما حاء الحبج حجّ المسلمون والمشركون، فدفعوا معاً، فكان المسلمون في ناحية يلفع بهم عتّاب بن أسيد ويقف بهم المواقف لأنه أمير البلد، وكان المشركون ممن كان له عهد ومن لم يكن له عهد في ناحية ينفع بهم أبو سيارة العدواني على أتان عوراء رسنها ليف، قال: فلما كان سنة تسع ، وقع الحج في ذي الحجة، فأرسل النبي ﷺ أبــا بكــر الصديـق، رضــي الله تعــالي عنــه، إلى مكــة واستعمله على الحج، وعلَّمه المناسك، وأمره بالوقوف على عرفة، وعلى جمع، ثــم نزلت سورة براءة خلاف أبي بكر، فبعث بها النبي على مع علي، عليه السلام، وأمره ، إذا خطب أبو بكر وفرغ مـن خطبته، قـام على فقـرأ على النـاس سـورة براءة . ونبذ إلى المشركين عهدهم وقال:

لا يجتمعن مسلم ومشرك على هذا الموقف بعد عامهم هذا وكان أبو بكر، رضي الله تعالى عنه ، الذي يخطب على الناس ويصلي بهم ويدفع بهم في المواقف، فلما كان سنة عشر أذن الله عز وجل لنبيه في الحج، فحج رسول الله حجة الوداع -وهي حجة التمام- فوقف بعرفة فقال: يا أيها الناس إن الزمان قد استدار كهيئته يوم حلق الله السموات والأرض فلا شهر ينسأ ولا عدة تخطأ، وإن الحج في ذي الحجة ، إلى يوم القيامة. انتهى من تاريخ الأزرقي.

وحديث: (إن الزمان قد استدار كهيئته... إلخ) مذكور بتمامه في الصحيحين البحاري ومسلم، وقد أتينا به عند الكلام على خطبة حجة الوداع.

### ذكر السنبن التي يضرب بها المثل

بمناسبة ما تقدم نذكر هنا السنين الهجرية، التي كان يضرب بها المشل، أما ما كان في الجاهلية ، كعام الفيل، فلم نتكلم عن ذلك. حاء في الجزء الأول، من نهاية الأرب في فنون الأدب ، للنويري ما نصه:

الأعوام التي يضرب بها المثل هي:

١- عام الجراد: كان سنة ثمان من الهجرة.

٢- عام الرمادة: كان سنة ثماني عشرة من الهجرة، في خلافة عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، أصاب الناس فيه قحط حتى صارت وجوههم في لون الرماد من الجوع. وقيل: كانت الربح تسفي تراباً كالرماد لشدة يبس الأرض، على ما نذكر ذلك إن شاء الله تعالى في التاريخ.

٣- عام الرعاف: كان سنة أربع وعشرين من الهجرة، سمي بذلك لكثرة ما
 أصاب الناس فيه من الرعاف.

٤ - عام الجماعة: كان سنة أربعين من الهجرة. فيه سلم الحسن بن علي،
 رضى الله عنهما، الخلافة لمعاوية، فاحتمعت الكلمة فيه.

 ٥ - عام الجُحاف: كان سنة ثمانين من الهجرة، وقع بمكة سيل عظيم ذهب بالإبل وعليها الحمول.

٦- عام الفقهاء: وهو سنة أربع وتسعين من الهجرة. فيها مات علي بن
 الحسين زين العابدين ، وأبو بكر بن عبدالرحمن بن أبى بكر الصديق ، رضى الله

عنهم، وسعيد بن السيب، وعروة بن الزبير وعطاء بن يسار، وسعيد بن زيـد بن ثابت. وفيه قتل الحجاج بن يوسف الثقفي سعيد بن جبير.

٧- سنيات حالد: يضرب بها المثل في الجدب. وهو حالد بن عبد الملك ابن الحارث المعروف بأبي مطير. كان قد تولى لهشام بن عبد الملك المدينة سبع سنين، وتوالى القحط فيها، حتى أجلى أهل البوادي.

٨- سنة عشر ومائة: مات فيها قرينان في الزهد: الحسن البصري ومحمد بن سيرين، وقرينان في الشعر: حرير والفرزدق.

9- سنة ست وخمسين وثلاثمائة: مات فيها جماعة من الملوك وهم شمكير بن زياد صاحب طبرستان وجرحان ومعز الدولة ابن بويه، وكافور الإخشيدي صاحب مصر، ونقفور ملك الروم، وأبو علي محمد بن إلياس صاحب كرمان، وسيف الدولة ابن حمدان، ممدوح المتنبي، والحسن بن فيرزان صاحب أذربيحان. انتهى من كتاب نهاية الأرب.

### أم الإفاضة في الجاهلية والإسلام

جاء في كتاب مرآة الحرمين ما نصه:

وكانت الإفاضة في الجاهلية إلى صوفة بن أحزم بن العاص، وكان له ولد، تصدّق به على الكعبة يخدمها. فحعل إليه حبشية بن سلول الخزاعي، الإفاضة بالناس، من أجل نذره، الذي نذر. وكان إلى حبشية حجابة الكعبة وإمرة مكة. فحينما يقف الناس في الموقف يقول حبشية: أجزيا صوفة فيقول صوفة: أحيزوا أيها الناس فيحوزون، وولي الإفاضة بعده ولده أخزم، الذي نذره للكعبة، وقام بخدمتها مع أخواله من حرهم، وأعقب أخرم على الإفاضة ولده من بعده، في زمن حرهم وخزاعة، حتى انقرضوا، ثم صارت الإفاضة في عدوان بن عمرو بن قيس بن غيلان بن مضر في زمن قريش في عهد قصي. وكانت من بني عدوان في قيس بن غيلان بن مضر في زمن قريش في عهد قصي. وكانت من بني عدوان في العدواني الذي أفاض بالمشركين في سنة ثمان، وأفاض أمير مكة عتّاب بن أسيد المسلمين. انتهى من الجزء الأول من كتاب مرآة الحرمين.

وأما أمر الإفاضة في الإسلام، فإنه يسن للإمام، إذا غربت الشمس وتحقق غروبها، أن يفيض من عرفات ويفيض الناس معه إلى مزدلفة، ويؤخروا صلاة المغرب، بنية الجمع إلى العشاء بمزدلفة، بشرطه المعروف في كتب الفقه. ويسن أن لا يلفع أحد من الحجيج حتى يدفع الإمام أو نائبه، فإن دفع قبله صح لكن كره ذلك.

فإذا وصلوا إلى مزدلفة باتوا بها وجمعوا منها حصيات جمرة العقبة، وبعد صلاة الفجر يقفون بجبل قرح، يذكرون الله تعالى، ثم يدفعون إلى منى قبيل طلوع الشمس، اقتداء برسول الله على وامتثالاً لأمر الله سبحانه وتعالى لقوله: فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام واذكروه كما هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين.

## ذكرمن حجمن الأنيا عليهم الصلاة والسلام

فاختلفوا في عددهم ، فقيل : مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً، وقيل : ألفا ألف ومائتا ألف وخمسة وعشرون ألفاً، وقيل غير ذلك. والرسل منهم ثلاثمائة وثلاثة عشر ، والمذكورون منهم ، في القرآن الكريم ، خمسة وعشرون مجموعون في هذين البيتين وهما:

في "تلك حجتنا" منهم ثمانية من بعد عشر ويبقى سبعة وهموا إدريس هود شعيب صالح وكذا ذو الكفل آدم بالمختار قد ختموا

فقوله: "في تلك حجتنا" يشير الناظم، رحمه الله تعالى، إلى الآيات الأربعة، السي في سورة الأنعام، وهي: ﴿وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء إن ربك حكيم عليم ﴿ ووهبنا له إسحاق ويعقوب كلاً هدينا ونوحاً هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين ﴿ وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس كل من الصالحين ﴿

وإسماعيل واليسع ويونس ولوطاً وكلاً فضلنا على العالمين فهذه الآيات الأربعة جمعت أسماء ثمانية عشر من الأنبياء وأسماء سبعة منهم مذكورة في البيت الثاني، فصار الجميع خمسة وعشرون نبياً وهم المذكورون في القرآن الجميد.

أما عدد أولي العزم منهم فخمسة وهم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد عليهم وعلى جميع إخوانهم الأنبياء والمرسلين أفضل الصلاة وأتم التسليم. وقيل هم أكثر من خمسة فهؤلاء الخمسة، من أولي العزم، بحموعون في أول سورة الأحزاب في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ أَحَذَنَا مِن النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ابن مريم وأخذنا منهم ميثاقاً غليظا كم صلوات الله وسلامه عليهم، وعلى جميع الأنبياء والمرسلين، وآل كل منهم وصحابتهم أجمعين.

قال النحويون وجميع أسماء الأنبياء أعجمية أي من أوضاع غير العرب، فهي ممنوعة من الصرف للعلمية والعجمة ، إلا أربعة وهم محمد، وصالح، وشعيب، وهود، فهذه الأربعة عربية ولهذا صرفت ، والحق بهذا في الصرف شيث، ونوح، ولوط. وقد نظم ذلك بعضهم فقال:

إلا أن أسماء النبيين سبعة لها الصرف في إعراب من يتنشّد فشيت ونوح ثم هود وصالح شعيب ولوط والنبي محمد صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

والفرق بين النبي والرسول: هو أن النبي إنسان بعثه الله إلى الخلق لتبليغ ما أوحى الله إليه، والرسول قد يستعمل مرادفاً له، وقد يختص بمن هو صاحب كتاب فيكون أخص من النبي. وقيل النبي إنسان أنزل عليه شريعة من عند الله، بطريق الوحي، تتضمن تلك الشريعة بيان كيفية تعبده لله تعالى، فإذا أمر بتبليغها إلى الغير يسمى رسولاً، وقيل الرسول من بعثه الله تعالى بشريعة بحددة يدعو الناس إليها، والنبي يعمّه، فالنبي أعم من الرسول وكلامنا هنا فيمن حج منهم يشمل النبي والرسول.

واعلم أن أربعة من الأنبياء سريانيون وهم: آدم، وشيت، وإدريس، ونوح وأربعة منهم من العرب وهم: هود، وصالح، وشعيب، ومحمد. أول أنبياء بني إسرائيل موسى وآخرهم عيسى، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين. واعلم أيضاً أن إبراهيم الخليل، عليه الصلاة والسلام، هو جد غالب الأنبياء والمرسلين. قال ابن كثير في تاريخه: فكل نبي بعث بعده فهو من ذريته، وكل كتاب نزل من

السماء على نبي من الأنبياء من بعده فعلى أحد نسله وعقبه ، خلعـه مـن الله تعـالى وكرامة له . انتهى .

وقد ذكرنا أسماء الأنبياء الذين ليسوا من نسل إبراهيم الخليل عند ترجمته . هذا ولما كان آدم ، عليه الصلاة والسلام ، هو أول من بنى الكعبة المشرفة ، صار الحج من الشرائع القديمة ، وإن لم يكن بهذه الكيفية ، التي أخذناها ، من نبينا محمد على الشرائع القديمة ، وإن لم يكن بهذه الكيفية ، التي أخذناها ، من نبينا محمد المسلمة الم

فعليه يكون آدم، عليه السلام، هو أول من حج من الأنبياء، فإذا كان الحج فرض على جميع الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، بالكيفية التي أمرهم الله تعالى بها، فقد حج كلهم بلا ريب، وإذا كان مفروضاً على بعضهم، فقد حج هؤلاء أيضاً، فلما حاء طوفان نوح عليه السلام، وعمّ الأرض الغرق، لم يبق للبيت الحرام من أثر إلا مكانه، حيث كان ربوة حمراء، فحاء إبراهيم الخليل، عليه السلام، فبنى الكعبة المعظمة وعلّمه الله المناسك، وأمره أن يدعو الناس إلى الحج، وإلى هذا تشير الآية الكريمة: هوإذا بوأنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئاً وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السحود، والآية الأحرى التي بعدها هواذن في الناس بالحج يأتوك رحالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فح عميق، قالوا وحجّت بعد ذلك الأنبياء والأمم، وكان إبراهيم يحجه كل سنة على البراق، ويع عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال: كانت الأنبياء، عليهم السلام، يدخلون الحرم مشاة حفاة ويطوفون بالبيت ويقضون المناسك حفاة مشاة. اه.

وفي تاريخ الغازي: وعن بحاهد: إن موضع البيت كان قد خفي ودرس من الغرق أيام الطوفان، فصار موضعه أكمة حمراء مدورة، لا يعلوها السيل، غير أن الناس يعلمون أن موضع البيت فيما هنالك ولا يثبتونه، وكان المظلوم يأتي من أقطار الأرض ويدعو عنده، فقلَّ أنه من دعا هنالك إلا استحيب له. وعن ابن عمر، رضي الله عنهما إن الأنبياء كانوا يحجون ولا يعلمون مكانه، حتى بوأه الله تعالى للخليل إبراهيم، وأعلمه مكان البيت. انتهى من تاريخ الغازي.

روي عن عبدا لله بن الزبير ، رضي الله عنهما ، أنه قال : حج البيت ألف نبي من بني إسرائيل ، لم يدخلوا مكة ، حتى وضعوا نعالهم بذي طوى . وروي عن عبدا لله بن ضمرة السلولي أنه قال : ما بين الركن إلى المقام إلى زمزم قبر سبعة وسبعين نبياً حاؤوا حجاجاً فقبروا هنالك . وروي عن عثمان بن ساج أنه قال : أخيرني صادق أنه بلغه عن النبي الله عن النبي المقال مر بفج الروحاء سبعون نبياً على نوق

حمر، خطمهم الليف، لبوسهم العباء، وتلبيتهم شتى. وروي عن بحاهد أنه قال: حج خمسة وسبعون نبياً، كلهم قد طاف بالبيت، وصلى في مسجد منى، فإن استطعت ألا تفوتك الصلاة في مسجد منى فافعل. قال ابن إسحاق: لم يبعث الله نبياً بعد إبراهيم إلا وقد حج. وروي عن وهب بن منبه أنه قال: قرأت في بعض الكتب الأولى، أنه ليس من ملك يبعثه الله تعالى إلى الأرض، إلا أمره بزيارة البيت، فينقض من تحت العرش محرماً ملبياً حتى يستلم الحجر ثم يطوف سبعاً بالبيت ثم يركع في جوفه ركعتين ثم يصعد.

ونحن هنا نذكر من حج من الأنبياء، صلوات الله وسلامهم عليهم أجمعين، حسبما وقفنا عليهم، في كتب التاريخ، وورد ذكرهم في الأثر، وهناك كثير منهم حجوا وطافوا بالبيت الحرام. وهنا ننقل باختصار ما جاء في كتاب "القرى لقاصد أم القرى" للإمام الطبري فنقول وبا لله العون والتوفيق:

- المحج آدم عليه الصلاة والسلام ، عن ابن عباس ، أن آدم ، عليه السلام ، حج أربعين حجة من الهند على رجليه . قيل لجماهد: أفلا كان يركب ؟ قال: وأي شيء كان يحمله ؟ وعن عطاء بن أبي رباح: أن آدم هبط بأرض الهند ومعه أربعة أعواد من الجنة ، فهي هذه التي يتطيب بها الناس. وأنه حج هذا البيت وطاف بين الصفا والمروة وقضى مناسك الحج. وعن عثمان بن ساج قال: أخبرني سعيد أن آدم ، عليه السلام، حج على رجليه ، سبعين حجة ماشياً ، وأن الملاكمة لقيته بالمأزمين فقالوا: بر حجك يا آدم . لقد حججنا هذا البيت قبلك بألفي عام . والمأزمان موضع بين عرفة ومزدلفة وهو المضيق في الجبال.
- ٢) وحج نوح عليه الصلاة والسلام، قال عروة بن الزبير: بلغني أن البيت وضع لآدم، عليه السلام، يطوف به، وأن نوحاً قد حجه وجاءه وعظمه قبل الغرق.
- ٣ و٤ و٥) قال وهب بن منبه: خطب صالح في الذين آمنوا معه، فقال لهم: إن هذه دار قد سخط الله عليها وعلى أهلها . فاظعنوا منها فإنها ليست لكم بدار ، قالوا: رأينا لرأيك تبع فمرنا نفعل . قال: تلحقون بحرم الله تعالى وأمنه، لا أرى لكم دونه ، فأهلوا من ساعتهم بالحج وأحرموا في العباء، وارتحلوا قلصاً حمراً مخطمة بحبال الليف، ثم انطلقوا آمين البيت الحرام، حتى

وردوا مكة، فلم يزالوا بها حتى ماتوا، فتلك قبورهم في غربي الكعبة بين دار الندوة ودار بني هاشم، وكذلك فعله هود ومن آمن وشعيب ومن آمن معه.

- ٢ و٧ و٨) وحج إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ، عليهم الصلاة والسلام، قال محمد بن إسحاق ما ملخصه: أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام، حج بإسماعيل ومن معه من المسلمين من حرهم، وهم سكان الحرم يومئذ مع إسماعيل وهم أصهاره، ووقف بهم المواقف كما علمه حبريل ، عليه السلام، وأراه المناسك، حتى إذا فرغ من الحج كله، انصرف إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام، راجعاً إلى الشام فتوفي بها . وقال بحاهد: حج إبراهيم وإسماعيل ماشيين وقال أيضاً: وحج البيت إسحاق وسارة من الشام.
- 1) وحج موسى عليه الصلاة والسلام، قال رسول الله على الله على الله على ناقة حمراء خطامها من ليف وعليه جبّة من صوف.

وعن ابن مسعود قال: قال رسول الله على: كأني أنظر إلى موسى بن عمران في هذا الوادي محرماً يلبي بين قطوانيتين. القطوانية عباءة بيضاء وقصيرة الخمل، ويقال كساء قطواني.

وعن بجاهد قال: حج موسى الني على جمل أحمر ، فمر بالروحاء عليه عباءتان قطوانيتان، مؤتزراً بإحداهما مرتدياً بالأخرى، وطاف بالبيت ثم طاف بين الصفا والمروة، إذ سمع صوتاً من السماء "لبيك عبدي أنا معك". قال: فخر موسى ساجداً.

11) وحج عيسى عليه الصلاة والسلام، قال ابن عباس، رضي الله عنهما: أتى على هذا الوادي عيسى وموسى وصالح، وذكر غيرهم من الأنبياء على بكرات خطمهم الليف أزرهم النمار وأرديتهم العباء يحجون البيت العتيق. وعن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله عنه الله عنه ، قال: سمعت رسول الله عنه ، قال تقوم الساعة حتى يمر عيسى بن مريم ببطن الروحاء حاجاً أو معتمراً يلبي،

لبيك اللهم لبيك - فأيكم لقيه فليقل أبو هريرة يقرئك السلام - ولا يخفى أن نبينا "محمداً" خاتم النبيين ، صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين ، قد حج مراراً قبل البعثة ، كما حج حجة الوداع قبل موته على ، وسنذكر فيما بعد حجة الوداع .

هذا ما ورد من الأحاديث أو من الأثر في حق بعض الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، الذين حجوا، وهناك كثير منهم حجوا وطافوا بالبيت ولكن لم يرد عنهم شيء.

وفي هذا القدر كفاية -ذكرنا كل ذلك من كتاب القرى للطبري باختصار-ويوجد ذلك في تاريخ الأزرقي أيضاً.

1٢) أما نبينا "محمد" المنظمة فقد ذكر العلماء، أنه قد حج قبل النبوة وبعدها وقبل المحرة حجماً لا يُدرى عددها، وحج بعد الهجرة حجمة الوداع لا غير بإجماع المسلمين، وكذلك اعتمر قبل الهجرة عمراً لا يدرى عددها، وأما بعدها فعمرة في رجب، وثلاثاً بل أربعاً في ذي القعدة، -أي في ثلاثة أعوام لأنه في حجة الوداع كان في آخر أمره قارناً، وعمرة في شوال كما صح في أبي داود وعمرة في رمضان كما في البيهقى.

فكان من حج واعتمر من الخلائق المكلّفين المؤمنين، إنما هـو امتثالاً لأمر الله سبحانه وتعالى: هو لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا وكل ذلك حباً في رضائه عز شأنه، بالطواف حول بيته المطهر، والإقامة ببلده الأمين المقدس. فالحمد لله الذي جعلنا من هذا الصنف، ونسأله تعالى أن يوفقنا لتعظيم شعائر الله واحترام الأمكنة المقدسة والأدب فيها.

# لآكر من حج بالناس من عامر فلح مكتر إلى عامر ثلاثمائتر وخس وثلاثبن من الهجرة

لقد تقدم ذكر من حج من الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، والخلفاء وأمراء المؤمنين أيضاً ونوابهم، أي من كان أميراً على الحج في سنوات متعاقبة، وذلك من عام فتح مكة المشرفة إلى عام خمس وثلاثين وثلاثمائة من الهجرة، وذلك نقلاً عن تاريخ المسعودي المسمى "مروج الذهب ومعادن الجوهر" للعلامة أبي الحسن على

ابن الحسين المسعودي، رحمه الله تعالى، الذي كان موجوداً في العام المذكور. أما من حج بالناس بعد ذلك فلم نبحث عنه. وقد سرد المسعودي في تاريخه ذلك سرداً، ونحن وضعنا ما ذكره بنصه هنا، لكن وضعناه في قالب بديع على صفة الجدول، لتسهل معرفته وليصل القارئ الكريم سريعاً إلى غرضه.

ففي عام الفتح سنة ثمان من الهجرة حج بالناس عتّاب بن أسيد ، رضي الله عنه. الذي استعمله رسول الله على مكة ، وقيل بل حج الناس أوزاعاً ليس عليهم أحد ، وفي العام التاسع حج أبو بكر ، رضي الله تعالى عنه ، بالناس وقد خرج من المدينة في ثلاثمائة رجل ، وبعث رسول الله على عشرين بدنة هدايا ، وساق أبو بكر معه خمس بدنات ، وإليك ما ذكره المسعودي في تاريخه في الجدول الله عشر من الهجرة . وهو هذا:

| ملاحظات                            | اسم من حج بالناس                        | السنة   | عدد |
|------------------------------------|-----------------------------------------|---------|-----|
|                                    |                                         | الهجرية |     |
| حج بالناس وهــذه الحجـة هـي حجـة   | رسول الله ﷺ                             | ١.      | ١   |
| الوداع                             |                                         |         |     |
| حج بالناس في خلافة أبي بكـر رضي    | عمر بن الخطاب رضي                       | 11      | ۲   |
| الله عنه                           | الله تعالى عنه                          |         |     |
| حج بالناس                          | أبو بكر رضي الله تعـالى                 | ١٢      | ٣   |
|                                    | عنه                                     |         |     |
| حج بالناس في خلافة عمر رضــي الله  | عبدالرحمن بسن عسوف                      | 18      | ٤   |
| عنهما                              | رضي الله عنه                            |         |     |
| حج بالناس في خلافته                | عمر بن الخطاب رضي                       | ١٤      | ٥   |
|                                    | الله عنه                                |         |     |
| لم يذكر المؤلف من حج بالناس في     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 10      | ٦   |
| ا هذه السنة                        |                                         |         |     |
| حج بالناس إلى سنة ثـلاث وعشرين     | عمر بن الخطاب رضي                       | ١٦ إلى  | ٧   |
| اثم قتل آخر ذي الحجة               |                                         | 44      |     |
| حج بالناس ، في خلافة عثمــان رضــي | عبد الرحمن بن عوف                       | 4 8     | ٨   |
| الله عنه                           | ً رضي ا لله عنه                         |         |     |

| ملاحظات                            | اسم من حج بالناس     | السنة   | عدد  |
|------------------------------------|----------------------|---------|------|
|                                    |                      | الهجرية |      |
| حج بالناس إلى سنة أربع وثلاثين ثم  | عثمان بـن عفـان رضـي | . 40    | ٩    |
| توفي بعد منتصف ذي الحجة سنة ٣٥     | الله عنه             |         |      |
| حج بالناس بأمر عثمان وهو محصور     | عبدا لله بن عباس رضي | 40      | . 1. |
|                                    | الله عنهما           |         |      |
| حج بالناس في خلافة على كرم الله    | عبدا لله بن عباس رضي | 77      | 11   |
| وجهه                               | الله عنهما           |         |      |
| حج بالناس عبدا لله بن عباس بأمر    | عبدا لله بن عباس     | ٣٧      | ١٢   |
| علي بن أبي طالب وسمحرة الرهماوي    | وسحرة الرهاوي        |         |      |
| بأمر معاوية                        |                      |         |      |
| حج بالناس في خلافة على بن أبي      | قثم بن عباس نائب مكة | ٣٨      | ١٣   |
| طالب رضي ا لله عنه                 | من قبل علي           |         |      |
| حج بالناس في خلافة علي رضسي الله   | شيبة بن عثمان        | 49      | ١٤   |
| عنه                                |                      |         |      |
| حج بالناس عن كتاب يقال أنه افتعلمه | المغيرة بن شعبة      | ٤٠      | ١٥   |
| فيما قيل حيث كان النزاع بين معاوية |                      |         |      |
| والحسين                            |                      |         |      |
| حج بالناس ثم حج بعده مروان بن      | عتبة بن أبي سفيان    | ٤١      | ١٦   |
| الحكم                              |                      | ·       |      |
| حج بالناس                          | معاوية بن أبي سفيان  | ٤٤      | ۱۷   |
|                                    | رضي الله عنه         |         |      |
| حج بالناس                          | مروان بن الحكم       | ٤٥      | ١٨   |
| حج بالناس                          | عتبة بن أبي سفيان    | ٤٦      | ١٩   |
| حج بالناس                          | عتبة بن أبي سفيان    | ٤٧      | ۲.   |
| حج بالناس                          | مروان بن الحكم       | ٤٨      | ۲۱   |
| حج بالناس                          | سعيد بن العاص        | ٤٩      | 77   |
| حج بالناس                          | _                    | ٥٠      | 77   |
| حج بالناس عامين                    | سعيد بن العاص        | ٥٢      | 3.7  |

| ملاحظات                            | اسم من حج بالناس        | السنة   | عدد |
|------------------------------------|-------------------------|---------|-----|
|                                    |                         | الهجرية |     |
| حج بالناس                          | مروان بن الحكم          | 0 2     | 70  |
| حج بالناس                          | مروان بن الحكم          | 00      | 77  |
| حج بالناس                          | عتبة بن أبي سفيان       | ٥٦٠     | 7.7 |
| حج بالناس عامين                    | الوليد بن عتبة          | ۰۷۰     | ۲۸  |
| حج بالناس                          | -                       | ٥٩      | 44  |
| حج بالناس                          | عمرو بن سعيدين          | ٦.      | ۳۰  |
|                                    | العاص                   |         |     |
| حج بالناس عامين                    | الوليد بن عتبة بن أبي   | 11      | 71  |
|                                    | سفيان                   |         |     |
| حج بالناس إلى سنة إحدى وسبعين،     | عبدا لله بن الزبير      | 78      | 77  |
| حج بالناس الحجاج وقتل عبداً لله بن |                         |         |     |
| الزبير                             | ,                       |         |     |
| حج بالناس                          | الحجاج بن يوسف          | ٧٤      | 44  |
| حج بالناس                          |                         | ۷٥      | ٣٤  |
| حج بالناس إلى سنة ثمانين           | أبان بن عثمان بن عفان   | ٧٦      | 40  |
| حج بالناس                          | سليمان بن عبد الملك بن  | ۸۱      | ٣٦  |
|                                    | مروان                   |         |     |
| حج بالناس                          | أبان بن عثمان بن عفان   | ۸۲      | ٣٧  |
| حج بالناس إلى سنة خمس وثمانين      | هشام بن إسماعيل بن      | ۸۳      | ۳۸  |
|                                    | هشام بن الوليد بن مغيرة |         |     |
|                                    | المخزومي                |         | !   |
| حج بالناس                          | العباس بن الوليد بن عبد | ٨٦      | 44  |
| . 1.                               | الملك                   |         |     |
| حج بالناس                          | عمر بن عبد العزيز بن    | ۸۷      | ٤٠  |
| . 1.                               | مروان رضي الله عنه      |         |     |
| _                                  | الوليد بن عبد الملك     | ۸۸      | ٤١  |
| حج بالناس                          | عمر بن عبد العزيز       | ۸۹      | ٤٢  |

| ملاحظات         | اسم من حج بالناس                   | السنة   | عدد |
|-----------------|------------------------------------|---------|-----|
|                 |                                    | الهجرية |     |
|                 | رضي الله تعالى عنه                 |         |     |
| حج بالناس       | عمر بسن عبد العزير                 | ۹,      | ٤٣  |
|                 | رضي الله تعالى عنه                 |         |     |
| حج بالناس       | الوليد بن عبد الملك                | 91      | ٤٤  |
| حج بالناس       | عمر بن عبد العزيز                  | 97      | ٤٥  |
|                 | رضي الله عنه                       |         |     |
| حج بالناس       | ł .                                | 94      | ٤٦  |
|                 | الملك                              |         |     |
| حج بالناس       | مسلمة بن عبد الملك                 | 9 8     | ٤٧  |
| حج بالناس       | الوليد بن عبد الملك                | 90      | ٤٨  |
| حج بالناس       | أبو بكر محمد بن عمــرو<br>·        | 97      | ٤٩  |
|                 | بن حزم                             | •       |     |
| حج بالناس       | l 💉                                | 97      | ٥٠  |
| حج بالناس       | عبد العزيز بن عبدالله              | 9.٨     | ٥١  |
|                 | بن خالد ابن أسيد بن                |         |     |
| 1.11            | العاص بن أمية                      | 99      | ٥٢  |
| حج بالناس       | أبو بكر محمد بن عمــرو             |         | "   |
|                 | بن حزم<br>أ كرم د                  |         | ٥٣  |
| حج بالناس       | أبو بكر محمد بن عمــرو             | ١       | 0,  |
| 101             | بن حزم<br>عبد العزيز بن عبدا الله  | 1.1     | ٥٤  |
| حج بالناس       | عبد العريز بن عبدا لله<br>أمير مكة | , , ,   |     |
| حج بالناس       |                                    | 1.4     | ٥٥  |
| حج باسس         | الفهري                             | 1       |     |
| حج والناس عامه: | عبدا لله بن كعب بن                 | ı       | ٥٦  |
| عب بعد وعول     | عمير بن سبع ابن عوف                |         |     |
|                 | بن نضر بن معاویة                   |         |     |
|                 | بن نصر بن معاویه                   |         | I   |

التاريخ القويم

| ملاحظات                                                                                                        | اسم من حج بالناس                   | السنة   | عدد |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------|-----|
|                                                                                                                |                                    | الهجرية |     |
|                                                                                                                | النضري                             |         |     |
| حج بالناس                                                                                                      | إبراهيم بن هشام بن                 | 1.0     | ٥٧  |
|                                                                                                                | إسماعيل المخزومي                   |         |     |
| حج بالناس                                                                                                      | هشام بن عبد الملك                  | ١٠٦     | ٥٨  |
| حج بالناس إلى سنة اثنتي عشرة ومائة                                                                             | إبراهيم بن هشمام                   | 1.7     | ٥٩  |
|                                                                                                                | المخزومي                           |         |     |
| حج بالناس                                                                                                      | سلیمان بن هشام بن                  | 115     | ٦.  |
|                                                                                                                | عبد الملك                          |         |     |
| حج بالناس                                                                                                      | خالد بن عبد الملك بن               | 118     | 71  |
|                                                                                                                | أمية                               |         |     |
| حج بالناس                                                                                                      | محمد بن هشام بن                    | 110     | ٦٢  |
|                                                                                                                | إسماعيل بن الوليد بن               |         |     |
|                                                                                                                | المغيرة                            |         |     |
| حج بالناس وهو ولي عهد                                                                                          |                                    | 117     | ٦٣  |
|                                                                                                                | اللك                               |         |     |
|                                                                                                                | خالد بن عبد الملك                  | 117     | ٦٤  |
| ا حج بالناس                                                                                                    | محمد بن هشام بن                    | 114     | ٦٥  |
| . 10                                                                                                           | إسماعيل                            |         |     |
| ا حج بالناس                                                                                                    | مسلمة بن هشام أبو                  | 119     | 77  |
|                                                                                                                | ا شاكر وقيل ابن عبد                |         |     |
| الدا الله المالية مع المالية مع المالية مع المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الم | الملك                              |         |     |
| حج بالناس إلى سنة أربعة وعشرين                                                                                 | عمد بن هشام بن                     | 14.     | ٦٧  |
|                                                                                                                | إسماعيل أساماء                     | ,,,     |     |
| حج بالناس                                                                                                      | يوسف بن أبي الحجاج                 | 140     | ٦٨  |
|                                                                                                                | بن يوسف<br>عمر بن عبدا الله بن عبد | 177     | 4 6 |
| المحج بالماس                                                                                                   | الملك الملك                        | 111     | '1  |
| ı                                                                                                              | است                                | İ       | 1   |

ذكر من حج بالناس من عام فتح مكة إلى عام ثلاثمائة وخمس وثلاثين من الهجرة

| ملاحظات                           | اسم من حج بالناس         | السنة   | عدد |
|-----------------------------------|--------------------------|---------|-----|
|                                   |                          | الهجرية |     |
| حج بالناس                         | عبد العزيز بن عمر بن     | ١٢٧     | ٧٠  |
|                                   | عبد العزيز               |         |     |
| حج بالناس                         | عبد العزيز بـن عمـر بـن  | ۱۲۸     | ٧١  |
|                                   | عبد العزيز               |         |     |
| حج بالناس                         | عبدالواحد بن سليمان      | 179     | ٧٢  |
|                                   | بن عبد الملك بن مروان    |         |     |
| حج بالناس                         | محمد بن عبد الملك بن     | 18.     | ٧٣  |
|                                   | مروان                    |         |     |
| حج بالناس بكتاب افتعله علىي لسان  | عروة بن محمد بن عطيـة    | 1771    | ٧٤  |
| عمه عبد الملك وهو والي الحجاز     | السعدي                   |         |     |
| واليمن لمروان بن محمد، قسال       |                          |         |     |
| المسعودي: "فهـذا آخر مـا حـج بنـو |                          |         |     |
| أمية"                             |                          |         |     |
| حج بالناس                         | داود بن علي بن عبد       | ١٣٢     | ٧٥  |
|                                   | الملك بن العباس بن       |         |     |
|                                   | عبدالمطلب                |         |     |
| حج بالناس                         | زياد بن عبدا لله الحارثي | 122     | ٧٦  |
| حج بالناس                         | عیسی بن موسی بن          | 174     | ٧٧  |
|                                   | محمد بن علي بن عبدا لله  |         |     |
|                                   | بن عباس                  |         |     |
| حج بالناس                         | سليمان بن علي بن         | 170     | ٧٨  |
|                                   | عبدا لله بن عباس         |         |     |
| حج بالناس وفيها بويع لأبي جعفر    | أبو جعفر المنصور         | 127     | ٧٩  |
| المنصور                           |                          |         |     |
| حج بالناس                         | إسماعيل بن علي بن        |         | ۸٠  |
|                                   | عبدا لله بن عباس         | 1       |     |
| حج بالناس                         | الفضل بن صالح بن علي     | 147     | ۸۱  |

| ملاحظات                        | اسم من حج بالناس        | السنة   | عدد |
|--------------------------------|-------------------------|---------|-----|
|                                |                         | الهجرية |     |
| حج بالناس                      | العباس بن محمد بن علي   | 179     | ٨٢  |
| حج بالناس                      | أبو جعفر المنصور        | 12.     | ۸۳  |
| حج بالناس                      | صالح بن علي             | 181     | ٨٤  |
| حج بالناس .                    | إسماعيل بن علي          | 188     | ۸٥  |
| حج بالناس                      | أبو جعفر المنصور        | 188     | ۸٦  |
| لم يذكر المؤلف من حج بالناس في | **********              | 188     | ۸٧  |
| هذه السنة                      |                         |         |     |
| حج بالناس                      | السري بن عبدا لله بن    | 120     | ٨٨  |
|                                | الحارث بن العباس بن     |         |     |
|                                | عبدالمطلب               |         |     |
| حج بالناس                      | عبدالوهاب بن إبراهيم    | 187     | ٨٩  |
|                                | بن محمد بن علي بـن      |         |     |
|                                | علي بن عبدا الله بن     |         |     |
|                                | العباس                  |         |     |
| حج بالناس                      | أبو جعفر المنصور وقيـل  | 127     | ٩.  |
|                                | عمد بن إبراهيم الإمام   |         |     |
|                                | وقتل في ١٤٨             |         |     |
| حج بالناس                      | عبدالوهاب بن إبراهيم    | 129     | 91  |
|                                | بن محمد بن علي          |         |     |
| حج بالناس                      | عبدالصمد بن علي         | 10.     | 97  |
| حج بالناس                      | محمد بن إبراهيم بن      | 101     | 98  |
|                                | محمد بن علي             |         |     |
| حج بالناس                      | أبو جعفر المنصور        | 107     | 9 8 |
| حج بالناس                      | المهدي محمد بن عبدا لله | 104     | 90  |
|                                | بن محمد بن علي          |         | ļ   |
| حج بالناس                      | عمد بن إبراهيم بن       | 108     | 97  |
|                                | محمد بن علي             |         |     |

| ملاحظات                        | اسم من حج بالناس         | السنة   | عدد   |
|--------------------------------|--------------------------|---------|-------|
|                                |                          | الهجرية |       |
| حج بالناس                      | عبدالصمد بن علي          | 100     | 97    |
| حج بالناس                      | العباس بن محمد بن علي    | 107     | ٩٨    |
| حج بالناس                      | إبراهيم بن يحيى بن محمد  | 101     | 99    |
|                                | بن علي                   |         | •     |
| حج بالناس                      | إبراهيم بن يحيى بن محمد  | 101     | ١     |
|                                | بن علي                   |         |       |
| حج بالناس                      | یزید بن منصور بن         | 109     | 1.1   |
|                                | عبداً لله بن شهر بن يزيد |         |       |
|                                | بن مثوب الحميري          |         |       |
| حج بالناس وهو ولي عهد          | الهادي بن موسى بن        | ١٦٠     | 1.7   |
|                                | المهدي                   | ,       |       |
| حج بالناس                      | إبراهيم بن جعفر بن أبي   | 177     | ١٠٣   |
|                                | جعفر ً                   |         |       |
| حج بالناس                      | علي بن المهدي            | 178     | ۱۰٤   |
| حج بالناس                      | صالح بن أبي جعفر         | ١٦٤     | 1.0   |
| حج بالناس                      | صالح بن أبي جعفر         | 170     | ١٠٦   |
| حج بالناس                      | محمد بن إبراهيم بن       | ١٦٦     | 1.4   |
|                                | محمد بن علي              |         |       |
| حج بالناس                      | إبراهيم بن يحيى بن محمد  | 177     | ۱۰۸   |
|                                | ين علي                   |         |       |
| حج بالناس                      | علي بن محمد المهدي       | ۸۳۸     | 1 • 9 |
| حج بالناس                      | سليمان بن أبي جعفر       | 179     | 11.   |
|                                | المتصور                  |         |       |
| حج بالناس                      | هارون الرشيد             | 14.     | 111   |
| حج بالناس                      | · -                      | 171     | 117   |
| لم يذكر المؤلف من حج بالناس في |                          | ۱۷۲     | 114   |
| هذه السنة                      |                          |         |       |

| ملاحظات                        | اسم من حج بالناس         | السنة   | عدد |
|--------------------------------|--------------------------|---------|-----|
|                                | ,                        | الهجرية |     |
| حج بالناس وخرج محرماً من عسكره | هارون الرشيد             | ۱۷۳     | ١١٤ |
| إلى مكة                        |                          |         |     |
| حج بالناس إلى سنة ١٧٩ "تسع     | هارون الرشيد             | ۱۷٤     | 110 |
| وسبعين ومائة"                  |                          |         |     |
| حج بالناس                      | موسی بن عیسی بنن         | ۱۸۰     | 117 |
|                                | موسى بن محمد بن علي      |         |     |
| حج بالناس                      | هارون الرشيد             | ۱۸۱     | 117 |
| حج بالناس                      | موسی بن عیسی             | ١٨٢     | 114 |
| حج بالناس                      | العباس بن محمد المهدي    | ١٨٣     | 119 |
| حج بالناس                      | إبراهيم بن المهدي        | 188     | 12  |
| حج بالناس                      | منصور بن المهدي          | ۱۸۰     | 171 |
| حج بالناس                      | هارون الرشيد             | ١٨٦     | 177 |
| حج بالناس                      | عبدا لله بن العباس بن    | ۱۸۷     | 175 |
|                                | علي. وقيــل منصــور بــن |         |     |
|                                | المهدي                   |         |     |
| حج بالناس                      | هارون الرشيد             | ۱۸۸     | 371 |
| حج بالناس                      | العباس بن موسى بن        | ١٨٩     | 140 |
|                                | عيسي بن محمد بن علي      |         |     |
| حج بالناس                      | 1                        | ١٩٠     | 177 |
| حج بالناس عامين                | العباس بن عبيد الله بين  | 191     | 144 |
|                                | جعفر بن أبسي حعفسر       |         |     |
|                                | المنصور                  |         |     |
| حج بالناس                      | داود ہن عیسی ہن          | 198     | 177 |
|                                | موسى بن محمد بن علي      |         |     |
| حج بالناس                      | علي بن الرشيد            |         | 179 |
| حج بالناس                      | داود بن عیسی بنن         | 190     | ١٣٠ |
|                                | موسی                     |         |     |

| ملاحظات                                | اسم من حج بالناس         | السنة   | عدد |
|----------------------------------------|--------------------------|---------|-----|
|                                        |                          | الهجرية |     |
| حج بالناس إلى سنة ثمان وتسعين          | العباس بن موسى           | -197    | 121 |
| ومائة                                  |                          |         |     |
| وثب ابن الأفطس العلوي من مكة           | محمد بن داود بن عیسی     | 199     | ١٣٢ |
| فقبض عليه فتنحّى محمد بن داود و لم     | بن محمد بن علي           |         | •   |
| يمض إلى عرفة وحرج الناس فوقفوا         |                          |         |     |
| بغير إمام فلما كانوا بالمزدلفة طلع     |                          |         |     |
| عليهم ابن الأفطس فأقام لهم باقي        |                          |         |     |
| حجتهم                                  |                          |         |     |
| حج بالناس                              | المعتصم بن إسحاق         | ۲       | 122 |
| حج بالناس                              | إسحاق بن موسى بن         | ۲۰۱     | 178 |
|                                        | عیسی بن موسی بن          | :       |     |
|                                        | محمد بن علي              |         |     |
| حج بالناس وهو أول طالبي أقام للناس     | إبراهيم بن موسى بن       | 7.7     | 140 |
| الحج في الإسلام على أنه أقمام متغلّباً | حعفر بن محمد بن          |         |     |
| عليه لا مولى من قبل خليفة. كان ممن     | الحسين بن علي بن أبي     |         |     |
| سمعى في الأرض بالفسماد وقتمل           | طالب رضي الله عنهم       |         |     |
| أصحاب إبراهيم بن عبيد الله الحجبي      |                          |         |     |
| وغيره في المسجد الحرام ويزيد بن        |                          |         |     |
| محمد بن حنظلة المخزومي وغيره من        |                          |         |     |
| أهل العبادة.                           |                          |         |     |
| حج بالناس                              | سليمان بن عبدا لله بن    | ۲۰۳     | 127 |
|                                        | جعفر بن سليمان بسن       |         |     |
|                                        | علي                      |         |     |
| حج بالناس عامين                        | عبيداً لله بسن الحسن بـن | 4.5     | ١٣٧ |
|                                        | عبيدا لله                |         |     |
| حج بالناس عامين                        | أبو عيسى بن الرشيد       | 7.7     | ١٣٨ |
| حج بالناس ومعه زبيدة إلى سنة عشرة      | صالح بن الرشيد           | ۲۰۸     | 189 |

| ملاحظات                          | اسم من حج بالناس      | السنة   | عدد |
|----------------------------------|-----------------------|---------|-----|
|                                  |                       | الهجرية |     |
| ومائتين ﴿                        |                       |         |     |
| حج بالناس                        | إسحاق بن العباس بن    | 711     | ١٤٠ |
|                                  | محمد بن علي           |         |     |
| حج بالناس                        | المأمون               | 717     | ١٤١ |
| حج بالناس                        | أحمد بن العباس        | 717     | 127 |
| حج بالناس                        | عبيدا لله بن عبدا لله | 418     | 128 |
| حج بالناس                        | عبدا لله بن عبيدا لله | 710     | ١٤٤ |
| لم يذكر المؤلف من حج بالناس في   |                       | 717     | 120 |
| هذه السنة                        |                       |         |     |
| حج بالناس                        | سليمان بن عبدا لله بن | 717     | 127 |
|                                  | علي                   |         |     |
| حج بالناس عامين                  | صالح بن العباس بن     | 414     | 127 |
|                                  | محمد                  |         |     |
| حج بالناس عامين                  | صالح بن العباس        | 77.     | ١٤٨ |
| حج بالناس إلى سنة ست وعشرين      | محمد بن داود بن عیسی  | 777     | 189 |
| ومائتين                          | بن محمد بن علي بـن    |         |     |
|                                  | عبدا لله بن العباس بن |         |     |
|                                  | عبدالمطلب             |         |     |
| حج بالناس                        | جعفر المتوكل بين      | 777     | 10. |
|                                  | المعتصم بن الرشيد     |         |     |
| حج بالناس إلى سنة خمس وثلاثين    | محمد بن داود بن عیسی  | 777     | 101 |
| ومائتين                          |                       |         |     |
| حج بالناس ومعه جدته شجاع         | محمد المنتصر          | 777     | 107 |
| حج بالناس                        | علي بن عيسى بن جعفر   | 777     | 107 |
|                                  | بن المنصور            |         | Ì   |
| حج بالناس إلى سينة إحمدى وأربعين | عبدالله بن محمد بن    | 777     | 108 |
| ومائتين                          | داود بن عیسی بن       |         |     |

| ملاحظات                             | اسم من حج بالناس                     | السنة   | عدد |
|-------------------------------------|--------------------------------------|---------|-----|
|                                     |                                      | الهجرية |     |
|                                     | موسىي بــن علــي بــن                |         |     |
|                                     | عبدا لله بن عباس                     |         |     |
| حج بالناس إلى سنة أربع وأربعين      | عبدالصمد بن موسى بن                  | 727     | 100 |
| i e                                 | محمد بن إبراهيم الإمام               |         |     |
| حج بالناس إلى سنة ثمان وأربعين      | محمد بن سليمان بن                    | 720     | 107 |
| ومائتين                             | عبدالله بن محمد بس                   | :       |     |
|                                     | إبراهيم الإمام                       |         |     |
| حج بالناس                           | عبدالصمد بن موسى بن                  | 7 2 9   | 107 |
|                                     | محمد بن إبراهيم بسن                  |         |     |
|                                     | محمد بن علي بن عبدا لله              |         | !   |
|                                     | ین عباس                              |         |     |
| حج بالناس                           | جعفر بن الفضل بن                     | ۲0،     | 101 |
|                                     | موسی بن عیسی بن                      |         |     |
|                                     | موسى ويلقب بساسان                    |         |     |
| حج بالناس ولكن بطل الحج إلا يسيرا   | اسماعيل بن يوسف                      | 701     | 109 |
| لأن إسماعيل هذا طلع على الحاج وهم   | العلوي                               |         |     |
| بعرفة في جموعه فقتل من المسلمين     |                                      |         |     |
| خلقاً عظيماً حتى زعموا أنه كان      |                                      |         |     |
| يسمع بالليل تلبية القتلى وكمان شأنه |                                      |         |     |
| في الفساد عظيما.                    |                                      |         |     |
| حج بالناس                           | كعب البقر محمد بسن                   | 707     | ١٦٠ |
|                                     | أحمد بن عيسي بن                      |         |     |
| 1.6                                 | جعفر بن المنصور                      |         |     |
|                                     | عبدالله بن محمد بن                   |         | 171 |
|                                     | سليمان بن عبدا لله الرس على الحسن بن | V       | ,,, |
|                                     |                                      | 307     | 177 |
|                                     | إسماعيل بن العباس بن                 | 1       |     |

| ملاحظات                                                            | اسم من حج بالناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | السنة        | عدد |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----|
|                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الهجرية      |     |
| حج بالناس                                                          | محمد بن علي<br>كعب البقر محمد بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 707          | ١٦٣ |
| حج بالناس عامين                                                    | احمد بن عيسى بن جعفر بن المنصور الفضل بن العباس بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>Y0</b> V  | 178 |
| حج بالناس عامين                                                    | الحسن بن إسماعيل بن العباس بن محمد بن علي إبراهيم بن محمد بن المحمد المحمد بن المحمد | <b>709</b>   | 170 |
| حج بالناس إلى ثلاث وستين ومائتين                                   | المحلق بن جعمر بن المسلمان بن علي بن بويه الفضل بن العباس بن الحساس بن المحاعيل بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 771          | 177 |
| حج بالنماس إلى سنة ثمان وسبعين<br>ومائتين "خمسة عشر عاماً متوالية" | العباس بن محمد بن علي<br>هـارون بن محمــد بـن<br>إسحاق بـن موسى بـن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>7</b> 7.£ | ۱٦٧ |
| حج بالناس إلى سنة سبع وثمانين ومائتين "تسع حجج متوالية"            | عیسی بن موسی<br>أبو عبدا لله محمسد بسن<br>عبسدا لله بسن داود بسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>۲</b> ۷۹  | ۱٦٨ |
| حج بالناس                                                          | عیسی بن موسی<br>محمد بن هارون بن<br>العباس بن إبراهيم بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ***          | 179 |
| حج بالناس إلى سنة خمس وثلاثمائة                                    | عبدا لله بن العباس بن<br>محمد بن علي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 444          | ۱۷۰ |
| حج بالناس عامين                                                    | أحمد بن العباس بن محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٠٦          | ۱۷۱ |

| ملاحظات                                                         | اسم من حج بالناس           | السنة   | عدد |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------|---------|-----|
|                                                                 | ,                          | الهجرية |     |
|                                                                 | بن عیسی بن سلیمان بن       |         |     |
|                                                                 | محمد بن إبراهيم الإمام     |         |     |
|                                                                 | وهو المعسروف بـأخي أم      |         |     |
|                                                                 | موسى الهاشمية قهرمانة      |         |     |
|                                                                 | شغب أم المقتدر با لله      |         |     |
| حج بالناس إلى سنة إحدى عشرة                                     | إسحاق بن عبد الملك         | ۳۰۸     | 177 |
| وثلاثمائة                                                       | بن عبدا لله بن عبيدا لله   |         |     |
| حج بالناس                                                       | الحسن بن عبد العزيز بن     | 414     | 175 |
|                                                                 | عبدا لله بن عبيـدا لله بـن |         |     |
|                                                                 | العباس بن محمد بن علي      | :       |     |
|                                                                 | ين عبدا لله بن العباس      |         |     |
| حج بالناس خليفة لعمه الحسن                                      | ابو طالب عبدالسميع بن      | 717     | 148 |
|                                                                 | أيوب بن عبد العزيز بــن    |         |     |
|                                                                 | عبدا لله بن العباس بن      |         |     |
|                                                                 | محمد                       |         |     |
| حج بالناس                                                       | عبدا لله بن عبيدا لله بن   | 317     | 140 |
|                                                                 | سليمان بن محمد الأكبر      |         |     |
| حمج بالنماس خليفة الحسمن بسن                                    | _                          | 710     | 177 |
| عبدالعزيز بن العباس عامين                                       | . 1                        |         | İ   |
|                                                                 | المعروف بسأبي أحمسد        |         |     |
|                                                                 | الأزرق                     |         |     |
| دخل سليمان بن الحسن صاحب                                        |                            | 414     | 177 |
| البحرين مكة ، وقـد حضر عمر بـن                                  | القرامطة مكة               |         |     |
| الحسن بن عبد العزيز المقدم نسبه إليه                            |                            |         |     |
| لإقامة الحج حليفة لأبيه فكان من أمـر                            |                            |         |     |
| الناس ما كان ، و لم يتم حج في موسم                              |                            |         |     |
| اسنة سبع وعشـرة وثلاثمائـة هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 1                          |         |     |

| ملاحظات                                   | اسم من حج بالناس          | السنة   | عدد |
|-------------------------------------------|---------------------------|---------|-----|
|                                           |                           | الهجرية |     |
| أجـل حادثـة القرامطـة لعنهـٰــم ا لله إلا |                           |         |     |
| لقوم يسير غدروا فتم حجهم دون              |                           |         |     |
| إمام وكانوا رجالة.                        |                           |         |     |
| حج بالناس خليفة لأبيه الحسن بن عبد        | عمر بسن الحسسن بسن        | 414     | ۱۷۸ |
| العزيز                                    | عبدالعزيز الهاشمي         |         |     |
| حج بالناس وهو خليفة الحسن بن عبد          | جعفسر بن علىي بن          | 719     | 179 |
| العزيز                                    | سليمان                    | *       |     |
| حج بالناس وهو خليفة لأبيه المذكور         | عمر بسن الحسسن بسن        | ومن     |     |
| أيضاً. ولم يـزل يحج بالناس إلى سنة        | عبدالعزيــز كمــــا هـــو | ٣٢.     |     |
| (٣٣٥) خمس وثلاثين وثلاثمائية وهو          | موضح ذلـك أمـام اسمـه     | إلى     |     |
| على قضاء مكة في هـذا الوقت وهـو           | هنا                       | 770     |     |
| جمادي الآخرة من السنة المذكورة            |                           |         |     |
| وهي سنة (٣٣٥) وإليــه قضــاء مصــر        |                           |         |     |
| وغيرها.                                   |                           |         |     |

انتهى كل ذلك من آخر الجزء الثاني من تـاريخ المسعودي، ببعـض تصـرف يسير، ومن ذلك وضعنا كلامه في هذا الجدول المرتب.

### لأكر بعض من حج من الخلفاء والملوك

نذكر هنا بعض من حج من الخلفاء والملوك بعد مبايعتهم للحلافة ، أما حجهم قبل الخلافة فلم نتعرض له ، وذلك نقلاً باختصار عن تاريخ الشيخ عبدا لله الخازي ، رحمه الله تعالى ، المسمى "إفادة الأنام بذكر بلد الله الحرام" وهمو كتاب مخطوط بخط المؤلف نفسه غير مطبوع ، فقد حاء فيه وفي غيره ما ملخصه:

- ١) حج بالناس أبو بكر ، رضي الله عنه ، في سنة اثنتي عشرة من الهجرة .
- ٢) وحج بالناس عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، جميع خلافته ، إلا السنة
   الأولى، فقد حج بالناس عبدالرحمن بن عوف ، رضي الله عنه .

- وحج بالناس عثمان بن عفان ، رضي الله عنه ، في سنة خمس وعشرين . قال الطبري : فلم يزل يحج إلى سنة أربع وثلاثين ثم حصر في داره وحج عبدا لله بن عباس بالناس . اهـ.
- أما علي بن أبي طالب، رضي الله تعالى عنه، فلم يتفق له الحج بالنــاس بعــد الحلافة لانشغاله في الحروب.
- ٤) وحج بالناس معاوية بن أبي سفيان ، رضي الله عنه ، حج بالناس في سنة أربع وأربعين وفي سنة خمسين .
- ه) وحج بالناس عبداً لله بن الزبير، رضي الله عنهما، قال الطبري: لما بويع له
   حج ثماني حجج متواليات.
  - ٦) وحج بالناس عبدالملك بن مروان في سنة خمس وسبعين بعد قتل ابن الزبير .
- وحج بالناس الوليد بن عبد الملك، في سنة خمس وتسعين، وقال الطبري:
   سنة إحدى وتسعينة .
  - ٨) وحج بالناس سليمان بن عبد الملك، في سنة سبع وتسعين.
    - ٩) وحج بالناس هشام بن عبد الملك، في سنة ست ومائة .
  - . ١) وحج بالناس الوليد بن يزيد بن عبد الملك، في سنة ست عشرة ومائة .
- ١١) وحج بالناس أبو جعفر المنصور، في سنة أربعين ومائة. قال الطبري: حج
   المنصور في سنة (١٤٠) وفي سنة (١٤٤) وفي سنة (١٤٧) وفي سنة (١٥٧)
   وفي سنة (١٥٨).
- ١٢) وحج بالناس محمد المهدي بن المنصور ، في سنة ستين ومائة ، وفي سنة أربع وستين ومائة .
- ۱۳) وحج بالناس هارون الرشيد بن المهدي تسع حجات متفرقات ، أولها سنة (۱۷۰) و (۱۷۷) و (۱۷۷) و (۱۷۷) و (۱۷۷) و (۱۷۷) و (۱۷۷) و (۱۷۹) و (۱۷۹) و (۱۷۸) و (۱۸۸) من الهجرة .
- ١٤ وحج الملك المعظم عيسى بن العادل بن أبي بكر بن أيـوب، في سنة إحـدى
   عشرة وستمائة .
  - ١٥) وحج الملك المظفر ملك اليمن، في سنة خمس وخمسين وستمائة .
  - ١٦) وحج الملك الظاهر بيبرس صاحب مصر ، في سنة سبع وستين وستمائة .
- ١٧) وحج الملك الجحاهد أنس بن السلطان العادل كتبغا المنصوري صاحب مصر والشام، سنة أربع وتسعين وستمائة .

- ١٨) وحج الملك الناصر محمد بن قلاوون ، ثــلاث حجــات في سـنة (٧١٢) اثــني عشر وسبعمائة ، وفي سنة (٧١٩) وفي سنة (٧٣٢) هجرية .
  - ١٩) وحج ملك التكرور موسى بن أبي بكر ، في سنة أربع وعشرين وسبعمائة .
- · ٢) وحج الملك المحاهد صاحب اليمن، في سنة اثنتين وأربعين وسبعمائة، وفي سنة ٧٥١.
- - ٢٢) وحج السلطان قايتباي، في سنة أربع وثمانين وثمانمائة.
- ٢٣) وحج أحد سلاطين الأعاجم، في سنة ست وسبعين وألف. فأرسل الشريف سعد رسله إلى حدة يهنئونه بالوصول.
  - ٢٤) وحجت ملكة بهو بال بالهند سكندر بيكم، في سنة ثمانين ومائتين وألف.
- ٢٥) وحجت ملكة بهو بال بالهند سلطان جهان بيكم، في سنة أحد وعشرين
   وثلاثمائة وألف.
- ٢٦) وحج عباس حلمي باشا خديوي مصر ، في سنة سبع وعشرين وثلاثمائة وألف وذلك في زمن أمير مكة الشريف الحسين بن علي ، الذي صار فيما بعد ملك الحجاز في عصرنا هذا .

انتهى ما نقلناه من تاريخ الغازي بغاية الاختصار حداً، وقد يكون هناك بدون شك من حج من الملوك و لم يذكرهم الشيخ الغازي في تاريخه، بدليل أنه لم يذكر من حج منهم في الزمن الذي بين هارون الرشيد وبين الملك المعظم عيسى، وهو أكثر من أربعمائة سنة.

وفي هذا التاريخ مذكور ما عمله كل ملك وسلطان ووزير ، قدم للحج في الحرمين الشريفين ، من أعمال البر والخير والصدقات والإحسان بتفصيل تام ، لم نتقل كل ذلك مع ما فيه من الفوائد والدرس خوفاً من التطويل ، ولهذا السبب نفسه لم نتعرض لذكر من حج من الأمراء والوزراء والعلماء والأعيان وكبار الناس ، ولم نذكر أيضاً من حج من الملوك والرؤساء في عصرنا هذا ، حيث لم ننتبه لهذا الأمر من قبل حتى نقيده لدينا ونسجله عندنا فنوكل ذلك إلى غيرنا من المؤرخين .

ولقـد أتينـا بهـذه النبـذة استنهاضاً لهمـم الملـوك والرؤسـاء والأمـراء والـوزراء والأعيان في المبادرة لأداء فريضة الحج، والله الموفق وإليه المرجع والمآب.

ولا يفوتنا أن نذكر هنا حج ملك الحجاز الأسبق الشريف الحسين بن علي ، رحمه الله تعالى ، بالناس ، وكذلك الملك عبد العزيز آل سعود ، رحمه الله تعالى ، حج بالناس بعد أن تولى على الحجاز ، ثم حج بالناس بعده ابنه الملك سعود بن عبد العزيز ، وكذلك حج بالناس أخوه الملك فيصل بن عبد العزيز وحج بهم قبل أن يكون ملكاً ، وذلك في سنة ١٣٨٣ من الهجرة . وفق الله تعالى الجميع لمرضاته وتقبل منا ومنهم صالح الأعمال .

# حجته الوداع نقلاعن تامريخ الخميس

كانت حجة الوداع في السنة العاشرة من الهجرة ، سميت هذه الحجة بحجة السوداع ، لأن رسول الله على كان يودّع الناس فيها ، كما هو صريح لفظ خطبته : "أما بعد أيها الناس اسمعوا مني أبين لكم فإني لا أدري لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا في موقفي هذا... الخ".

وبالفعل فقد ودّع على هذه الدنيا الفانية ولحق بالرفيق الأعلى، بعد رجوعه من حجة الوداع إلى المدينة، وذلك يوم الاثنين الثالث عشر من ربيع الأول من السنة الحادية عشرة من الهجرة، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

إننا نحبّ أن نطول الكلام عن حجة الوداع للنبي ﷺ لما يعود على القارئ الكريم بالمنافع الجمة ، ولقد ورد وصف حجة الوداع -بفتح الـواو- في كثير من الكتب ، اخترنا أن ننقل ما ورد عنها من كتابين :

(١) تاريخ الخميس، (٢) ومرآة الحرمين. ومع أن كلاً منهما أتى في وصفها بالشرح الوافي التام، لم نقتصر في النقل عن أحلهما، بل نقلنا ما حاء فيهما بالحرف والنص، لأن في كل منهما من الفوائد المهمة ما لا يستغني عنه طلاب العلم، ولا بأس في إطالة الكلام ما دام هناك منافع متعددة ومتنوعة. فنقول وبا لله التوفيق وعليه الاعتماد والتكلان:

حاء في تاريخ الخميس في الجزء الشاني عن حجة الوداع -بفتح الواو- ما سه :

وفي هذه السنة "أي في السنة العاشرة" كانت حجة الوداع، وتسمى حجة الإسلام وحجة التمام وحجة البلاغ، وكره ابن عباس أن يقال: حجة الوداع، وكان رسول الله على أقام بالمدينة يضحي كل عام ويغزو المغازي. فلما كان في ذي القعدة سنة عشر من الهجرة، أجمع على الخروج إلى الحج، قال ابن سعد: لم يحج غيرها منذ تنبأ إلى أن توفاه الله.

وفي البخاري، عن زيد بن أرقم، أن النبي على غذا تسع عشــرة غـزوة، وأنــه حج بعدما هاجر حجة واحدة وهي حجة الوداع ولم يحج بعدها. قال ابن إسحاق: وأخرى بمكة . وقيل حج بمكة حجتين . وهذا بعد النبـوة ، ومـا قبلهـا لا يعلمه إلا الله ، وأخرج الترمذي ، عن جابر بن عبدالله ، حج رسول الله عليه ثلاث حجات: حجتين قبل أن يهاجر وحجة بعدما هاجر معها عمرة. هذا لفظ الدارقطني وابن ماجة والحاكم وصححه على شرط مسلم. قال الشيخ محب الدين الطبري: لعل حابر أشار إلى حجتين بعد النبوة . وقال ابن حِزم: حج رســول الله واعتمر قبل النبوة وبعدها، وقبل الهجرة وبعدها، حججاً وعمراً لا يعلمها إلا ا لله . وكذا قـال أبـو الفـرج في كتـاب مثـير الغـرام ، وقـال السـهيلي ، في شــرح السيرة: لا ينبغي أن يضاف إليه في الحقيقة إلا حجة الوداع. وإن حج مع النـاس؛ إذ كان بمكة ، فلم يكن ذلك الحج على سنة الحج وكماله ، لأنه ﷺ كان مغلوباً على أمره، وكان الحج منقولاً عن وقته، فقد ذكر أن أهل الجاهلية كـانوا ينقلـون الحج عن حساب الشهور الشمسية ، ويؤخرونه في كل سنة أحد عشر يوماً ، وقد كان النبي ﷺ أراد أن يحج مقفله من تبوك ، وذلك إثر فتح مكة بييسير ، ثم ذكر أن بقايا المشركين يحجون ويطوفون بالبيت عراة ، فـأخَّر الحبج حتى نبـذ إلى كـل ذي عهد عهده، وذلك في السنة التاسعة، ثم حج في العاشرة بعد إمحاء رسوم الشرك كذا في البحر العميق.

وفي الاستيعاب: لم يحج رسول الله من المدينة، غير حجته الواحدة، وهي حجة الوداع، وذلك في سنة عشر من الهجرة. وفي سيرة اليعمري: حج لله بعد فرض الحج حجة واحدة، وقبل ذلك مرتين، واعتمر الحج حجة واحدة، وقبل ذلك مرتين، واعتمر الحديبية، سنة ست من القعدة، إلا التي مع حجته واحدة منهن في ذي القعدة عام الحديبية، سنة ست من

الهجرة، وصدُّوا فيها، فتحلُّل فحسبت له عمرة، والثانية في ذي القعدة من العام المقبل وهي سنة سبع وهي عمرة القضاء، والثالثة في ذي القعدة سنة ثمان، وهـي عام الفتح من جعرانة، حيث قسم غنائم حنين، والرابعة مع حجته الكبرى سنة عشر، وكان إحرامها في ذي القعدة، وأعمالها في ذي الحجة. كذا رواه البحاري في صحيحه ، عن أنس وكذا في منهاج النووي. ولما أراد رسول الله عليه عجة الوداع خرج من طريق الشحرة، وعن ابن عبـاس أن رسـول الله على كـان يخـرج من طريق الشجرة ويدخل من طريق المعرس وهو موضع معروف على ستة أميـال من المدينة، كذا في منهاج النووي، وهو أسفل من المسجد، الـذي ببطن الـوادي. وأن رسول الله علي إذا خرج إلى مكة ، يصلي في مسجد الشجرة، وإذا رجع صلى بذي الحليفة ، ببطن الوادي، وبات حتى يصبح . رواه البخاري، وذو الحليفة ماء لجشم على ستة أميال من المدينة، قاله النووي، وقال ابن حزم: إنه على أربعة أميال وقيل سبعة ، وفي شرح مختصر الوقاية للشمني ، فسَّر ابن شجاع الميــل بثلاثـة آلاف ذراع وخمسمائة ذراع إلى أربعة آلاف، وفي الصحاح الميل من الأرض منتهي مد البصر ، عن ابن السكيت، وفي شرح الكنز ثـلاثِ فراسـخ أربعـة آلاف بذراع محمد بن فرج الشاشي طولها أربعة وعشرون إصبعاً، وعرض كل إصبع ست حبات شعير ملصقة ظهر البطن.

وفي الينابيع: الميل ثلث فرسخ، والفرسخ اثنا عشر ألف خطوة، وكل خطوة ذراع ونصف، بذراع العامة، وهو أربعة وعشرون إصبعاً. ومسجد ذي الحليفة يسمى مسجد الشجرة، وقد خرب وبه البئر، التي تسميها العوام بئر علي، وينسبونها إلى علي بن أبي طالب، لظنهم أنه قاتل الجن بها. وهو كذب كذا في تشويق الساجد، وذو الحليفة هو الميقات لأهل المدينة، ولمن مرّ به من غيرهم، وهو أبعد المواقيت، وهناك منزل رسول الله على وارداً وصادراً، فخرج على من المدينة مغتسلاً مدهناً مترجلاً في ثوبين إزار ورداء وذلك يوم السبت لخمس بقين من ذي القعدة فصلى الظهر بذي الحليفة.

وفي المواهب اللدنية، ثبت في الصحيحين، عن أنس: صلينًا مع النبي الطهر بالمدينة أربعاً والعصر بذي الحليفة ركعتين.

صرّح الواقدي: بـأن خروجه ﷺ كـان يـوم السبت لخمـس بقـين مـن ذي القعدة وكان وقت خروجه من المدينة بين الظهر والعصــر، وكـان أول ذي الحجـة

يوم الخميس وكان دخول مكة صبح أربعة إلى رابع ذي الحجة كما ثبت في صحيح حديث عائشة وذلك يوم الأحد.

وفي سيرة اليعمري: دخل مكة يوم الأحد بكرة. وهذا يؤيد أن خروجه من المدينة كان يوم السبت كما تقدم فيكون المكث في الطريق ثمان ليال، وهي المسافة الوسطى. وخرج معه، عليه السلام، تسعون الفا ويقال مائة ألف وأربعة عشر ألفاً، ويقال أكثر كما حكاه البيهقي.

وكانت الوقفة يوم الجمعة، وأخرج ﷺ معه نساءه كلهن في الهـوادج وأشـعر هديه وقلّده. وفي سيرة اليعمري: خرج في حجة الوداع نهاراً بعدما ترجل وادهـن وتطيب وبات بذي الحليفة، وقال: أتـاني الليلة آت من ربي، وقـال: صـل بهـذا الوداي المبارك وقل عمرة في حجة فأحرم بهما قارناً.

وسئل حابر بن عبدا لله عن حجة رسول الله ، قال: إن رسول الله عن مكث تسع سنين لم يحج ثم أذن في الناس، في العاشرة ، أن رسول الله حاج، فقدم المدينة بشر كثير ، كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله على ، ويعمل مثل عمله، فخرجنا معه حتى أتينا ذا الحليفة، فولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر، فأرسلت إلى رسول الله كيف أصنع؟ قال: اغتسلي واستثفري واحرمي فصلى رسول الله على ركعتين ، في مسجد ذي الحليفة، ثم ركب القصواء حتى إذا استوت به على البيداء كان إلى مد البصر ، الناس من راكب وماش وعن يمينه مثل الله وعن يساره مثل ذلك ومن خلفه مثل ذلك فأهل بالتوحيد "لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك الماس بهذا ولزم رسول الله تلبيته ، قال: لسنا ننوي إلا الحج ولسنا نعرف العمرة .

قال حابر: حتى إذا أتينا البيت معه، استلم الركن، فرمل ثلاثاً، ومشى أربعاً، ثم تقدم إلى مقام إبراهيم، فقرأ: ﴿واتّخذوا من مقام إبراهيم، فقرأ:

المقام بينه وبين البيت، فصلى فيه ركعتين. وكان النبي الله يقرأ في الركعتين: وقل يا أيها الكافرون و وقل هو الله أحد عن ابن عمر، قال: سمعت رسول الله قلي يقول: من طاف بهذا البيت اسبوعاً فأحصاها كان كعتق رقبة. رواه الترمذي كذا في المشكاة. قال جابر: ثم رجع إلى الركن فاستلمه، ثم خرج من الباب إلى الصفا، فلما دنا منه قرأ: وإن الصفا والمروة من شعائر الله وقال: أبدأ بما بدأ الله به، فرقي عليه، حتى رأى البيت فاستقبله، فوحد الله وكبره وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده. ثم قدير، لا إله إلا الله وحدا مرات، ثم نزل إلى المروة حتى انصبت قدماه في بطن دعا، قال مثل هذا ثلاث مرات، ثم نزل إلى المروة حتى انصبت قدماه في بطن الوادي، حتى إذا صعدنا مشى، حتى أتى المروة، ففعل عليها كما فعل على المروة. وفي سيرة اليعمري سعى راكباً. انتهى.

قال جابر ، قال : لو أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي ، وحعلتها عمرة ، فمن كان منكم ليس معه هدي ، فليحل وليجعلها عمرة . فقام سراقة بن مالك بن جُعْشم ، فقال : يا رسول الله ألعامنا هذا أم للأبد ؟ فشبك رسول الله أصابعه واحدة في الأخرى وقال : "دخلت العمرة في الحج مرتين لا بل لأبد أبد".

وقدم على من اليمن ببدن رسول الله هيك ، فوحد فاطمة ممن حل ، ولبست ثياباً صبيعاً ، واكتحلت ، فأنكر ذلك عليها فقالت : أبي أمرني بهذا .

قال على: فذهبت إلى رسول الله على عرساً على فاطمة ، للذي صنعت ، مستفتياً لرسول الله ، فيما ذكرت عنه ، فأحبرته أني أنكرت ذلك عليها ، فقال : صدقت صدقت ، ماذا قلت حين فرضت الحج ؟ قال : قلت اللهم إني أهل بما أهل به رسولك ، قال : فإن معي الهدي فلا تحل . وكانت جملة الهدي ، الذي قدم به علي من اليمن ، والذي أتى به النبي على مائة ، فحلق الناس كلهم ، وقصروا ، إلا النبي على ومن كان معه هدي .

فلما كان يوم التروية ، توجهوا إلى منى ، فأهلوا بالحج ، وركب النبي فلف فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفحر ، ومكث قليلاً حتى طلعت الشمس ، وأمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة ، فنزل بها ، حتى إذا زاغت الشمس ، أمر بالقصواء فرحلت له ، فأتى بطن الوادي ، فخطب الناس فقال : إن

دماءكم وأموالكم حرام عليكم، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع، ودماء الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث كان مسترضعاً في بني سعد فقتلته هذيل، وربا الجاهلية موضوعة، وأول رباً أضع ربا العباس بن عبدالمطلب، فإنه موضوع كله، فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروحهن بكلمة الله ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحداً تكرهونه، فإن فعلن ذلك، فاضربوهن ضرباً غير مبرح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف.

وقد تركت فيكم ما أن تضلوا بعده ، إن اعتصمتم به ، كتاب الله ، وأنتم تسألون عني فما أنتم قائلون ؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت . فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس اللهم اشهد اللهم اشهد اللهم اشهد اللهم اشهد ثلاث مرات ، ثم أذّن ثم أقام فصلى الظهر ، ثم أقام فصلى العصر ، ولم يصل بينهما شيئاً ، ثم ركب ، حتى الموقف ، فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرة وجعل حبل المشاة بين يديه فوقف مستقبل القبلة ، وكان يوم الجمعة وكان واقفاً إذ نزل عليه : ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم ﴾ الآية . وفي بحر العلوم ، فبركت ناقته ، من هيبة القرآن .

قال جابر: فلم يزل واقفاً حتى غربت الشمس، وأردف أسامة خلفه ودفع شنق القصواء الزمام حتى أن رأسها ليصيب مورك الرحل، ويقول بيده اليمنى: أيها الناس السكينة السكينة ، كلما أتى جبلاً من الجبال، أرخى لها قليلاً، حتى تصعد، حتى أتى المزدلفة، فصلى بها المغرب والعشاء بأذان وإقامتين، ولم يسبّح بينهما شيئاً، ثم اضطجع حتى طلع الفجر، فصلى الفجر حين تبين الصبح وركب القصواء، حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة، ودعا الله وكبره وهلله ووحده، فلم يزل واقفاً حتى أسفر حداً فدفع، قبل أن تطلع الشمس، وأردف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسن الشعر أبيض وسيماً، فلما دفع رسول الله على مرت طعن البحرين، فطفق الفضل ينظر إليهن، فوضع في يده على وجه الفضل، فحول الفضل وجه الفضل، فحرك الفضل، فصرف وجهه إلى الشق الآخر، ينظر فحول في الدي على بطن محسر فحرك وجه الفضل، فصرف وجهه من الشق الآخر ينظر حتى أتى بطن محسر فحرك قليلاً.

وفي شفاء الغرام، ذكر المحب الطبري وابن خليل سمي محسراً ؛ لأن فيل أصحاب الفيل حسر فيه أي أعيا. وأهل مكة يسمونه وادي النار، زعموا أن رجلاً اصطاد فيه غزالة فنزلت نار فأحرقته والله أعلم.

وليس وادي محسر من مزدلفة ولا من منى وهو مسيل ما بينهما وفي المشكاة : وادي محسر من مني.

ثم قال المصنف، رحمه الله تعالى، بعد بضعة أسطر: وفي المشكاة عن عباس بن مرداس أن رسول الله والله المحمد المنه، عشية عرفة، بالمغفرة، فأجيب بأني قد غفرت لهم، ما خلا المظالم، فإني آخذ للمظلوم من الظالم، قال: أي ربي إن شئت أعطيت المظلوم من الجنة، وغفرت للظالم. فلم يجب عشيته، فلما أصبح بالمزدلفة أعاد الدعاء فأجيب إلى ما سأل. قال فضحك رسول الله والله أو قال تبسم فقال له أبو بكر وعمر: بأبي أنت وأمي، إن هذه لساعة ما كنا نضحك فيها، فما الذي أضحك ؟ -أضحك الله سنك- قال: إن عدو الله إبليس، لما علم أن الله عز وجل، قد استجاب دعائي، وغفر لأمتي، أخذ التراب فجعل يحتو على رأسه، ويدعو بالويل والثبور، فأضحكني ما رأيت من جزعه. رواه ابن ماجة والبيهقي في كتاب البعث والنشور.

قال جابر: ثم سلك الطريق الوسطى ، التي تخرج على الجمرة الكبرى ، حتى أتى الجمرة ، التي عند الشجرة فرماها بسبع حصيات مثل حصى الخذف، يكبر مع كل حصاة منها، من بطن الوادي ، ثم انصرف إلى المنحر، فنحر بيده ثلاثاً وستين بدنة ، وأعتق ثلاثاً وستين رقبة، عدد سني عمره ، ثم أعطى علياً ما بقي إلى تمام المائة. وقد كان المن أتى ببعضها وقدم على بشيء منها من اليمن .

وفي حياة الحيوان: نحر بيده في حجة الوداع، ثلاثاً وستين بدنة، وأعتـق ثلاثـاً وستين رقبة، تم حلق رأسه بمنى جانبه الأيمن ثم الأيسر، حالقه معمـر بـن عبـدا لله العدوي، وقيل اسمه خراش بن أمية بن ربيعة الكلبي.

الأيسر فحلقه ، ثم دفعه إلى أبي طلحة ليفرقه بين الناس، قيل: أصاب حالد بن الوليد شعرات من شعره، الوليد شعرات من شعره، عليه السلام، في قلنسوة خالد، فلم يشهد بها قتالاً إلا رزق النصر.

قال حابر: وأشرك علياً في هديه ثم أمر من كل بدنة ببضعة ، فحعلت في قدر ، فطبخت، فأكلا من لحمها وشربا من مرقها، ثم ركب في فأفاض إلى البيت ، وصلى الظهر بمكة ، فأتى بني عبدالمطلب ، وهم يسقون على زمزم ، فقال: انتزعوا بني عبدالمطلب، فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم ، لنزعت معكم، فناولوه دلواً ، فشرب منه ، وطاف في حجة الوداع على راحلته بالبيت وبالصفا والمروة ليراه الناس وليشرف ويسألوه. فإن الناس قد غشوه.

وكان الله الله الله المحمر الأسود، والركن اليماني. وعن الزبير قال: سأل رجل ابن عمر عن استلام الحجر، قال: رأيت رسول الله يستلمه الزبير قال: سأل رجل ابن عمر عن استلام الحجر، قال: رأيت رسول الله يستلم من البيت إلا ويقبّله رواه البخاري، وعن ابن عمر، قال: لم أر النبي الله النبي الله في حجمة الركنين اليمانيين متفق عليه. وعن ابن عباس، قال: طاف النبي الطفيل، قال: رأيت الوداع على بعير يستلم الركن بمحجن متفق عليه. وعن أبي الطفيل، قال: رأيت رسول الله يطوف بالبيت على بعير ويستلم الركن بمحجن معه، ويقبّل المحجن رواه مسلم. ذكر الأحاديث الأربعة في المشكاة. انتهى من "تاريخ الخميس".

# حجة الوداع نقلاً عن كثاب سآة الحرمبن

وجاء في كتاب مرآة الحرمين: تأليف إبراهيم باشا رفعت في الجسزء الأول ما نصه: قد رأينا أن نسوق إليك أيها القارئ حجته ولله ثم نردفها بالأحكام الفقهية في شرائع الحج، حسب ما سطر في كتب المذاهب المختلفة، وإنما قدمنا حجته ولأنها السراج الوهاج، الذي اقتبس منه الفقهاء، ولأنها الحكم عند اختلاف الآراء وفلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليما وقد اعتمدنا في ذلك على ما كتبه الإمام ابن القيم المتوفى سنة ٧٥١ في كتابه "زاد المعاد في هدي خير العباد" فإنه خير ما كتب في هذا الموضوع على ما علمنا.

حجة الوداع: لاخلاف أنه على لله لله لله لله المدينة ، سوى حجة واحدة ، وهي حجة الوداع ، ولا خلاف أنها كانت سنة عشر .

واختلف هل حج قبل الهجرة، فروى الترمذي عن جابر بن عبدا لله، رضي الله عنه، قال: حج النبي الله ثلاث حجع، حجتين قبل أن يهاجر وحجة بعدما هاجر ومعها عمزة، قال الترمذي: هذا حديث غريب -تفرّد به راو واحدي من حديث سفيان قال: وسألت محمداً - يعني -البخاري - عن هذا فلم يعرفه من حديث الثوري، وفي رواية لا يعدّ هذا الحديث محفوظاً. ولما نزل فرض الحج، بادر رسول الله الله الله الله الحج، من غير تأخير، فإن فرض الحج تأخر إلى سنة تسع أو عشر، وأما قوله تعالى: ﴿وَاتُمُوا الحج والعمرة الله وإنما فإنها وإن نزلت سنة العمرة، بعد الشروع فيهما، وذلك لا يقتضي وحوب الابتداء.

ولما عزم رسول الله ﷺ على الحج، أعلم الناس أنه حاج، فتحهزوا للخروج معه، وسمع بذلك من حول المدينة، فقدموا يريدون الحج مع رسول الله عليه، ووافاه في الطريق خلائق لا يحصون ، فكانوا من بين يده ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله مد البصر ، وخرج من المدينة نهاراً بعد الظهر ، لست بقين من ذي القعدة ، بعد أن صلى الظهر بها أربعاً، وخطبهم قبل ذلك خطبة علَّمهم فيها الإحرام وواحباته وسننه، قال ابن حزم: وكان خروجه يـوم الخميـس. قـال ابـن القيـم: والظاهر أنه كان يوم السبت -أنظر أدلة كل منهما بزاد المعاد- وبعد أن صلى وخطب ترجّل -مشط رأسه- وادهن ولبس إزاره ورداءه وحرج بين الظهر والعصر فنزل بذي الحليفة –الخريطة ٥٧– فصلى بها العصر ركعتين ثُم بات بهـا ، وصلى بها المغرب والعشاء والصبح والظهر ، فصلى بها خمس صلوات ، وكان نساؤه كلهن معه ، وطاف عليهن ً تلـك الليلـة ، فلمـا أراد الإحـرام اغتسـل غسـالاً ثانياً ، لإحرامه غير غسل الجماع الأول ، ثم طيّيته عائشة بيدها بذريرة وطيب ، فيه مسك في بدنه ورأسه ، حتى كان وبيص المسك ، يرى في مفارقه ولحيت ، ثم استدامه و لم یغسله ، ثم لبس إزاره ورداءه ، ثـم صلـی الظهـر رکعتـین ، ثـم أهـلّ بالحج والعمرة في مصلاه ، و لم ينقل عنه أنه صلى للإحرام ركعتين غير فرض الظهر ، وقلَّد قبل الإحرام بدنــه نعلـين ، وأشـعرهـا في حانبهــا الأيمــنِ فشــق صفحــة سنامها وسلت الدم عنها . وقد ساق ابن القيم بضعة وعشرين دليلاً كلها صحيحة صريحة في أنه على حج قارناً ، وذكر أنه أخطأ في عمرة النبي على خمس طوائـف، ووهم في حجه خمس طوائف، وغلط في إحرامه خمس طوائف، وبيَّن آراء كـل طائفة ، وساق أدلتها ثم كرّ عليهـا بـالنقض. وكتابتـه في هـذا الموضـوع أمتـع مـا

كتب فراجعها في كتابه "زاد المعاد" من صفحة ١٨٣ إلى صفحة ٢٠٢ مــن الجــزء الأول طبع الحلبي بمصر . ولبد رسول الله ﷺ رأسه بالغسل –بوزن كفـل- وهـو ما يغسل به الرأس من خَطّمي ونحوه ، يلبد به الشهر ، حتى لا ينتشر ، وأهل في مصلاه ثم ركب على ناقته وأهلّ أيضاً ثم أهلّ لما استقلت به على البيداء. قال ابن عباس، رضي الله عنهما: وايم الله لقد أوجب في مصلاه وأهلّ حين استقلّت بن ناقته وأهلٌ، حين علا على شرف البيداء، وكان يهلُّ بالحج والعمرة تارة وبالحج تارة ، لأن العمرة جزء منه ، فمن ثمة قيل : قرن ، وقيل : تمتع وقيـل : أفـرد ثـم لبـي فقال: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك"، ورفع صوته بهذه التلبية حتى سمعهـا أصحابـه، وأمرهـم بأمر الله له ، أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية ، وكان حجه على رحــل لا في محمـل ولا هـودج ولا عَماريَّة وزاملته تحته. واختلف في حواز ركـوب الحرم في المحمـــل والهودج والعماريّة ونحوها على قولين: هما روايتان عن أحمد، رحمه الله، أحدهما الجواز وهو مذهب الشافعي وأبي حنيفة ، رحمهما الله ، والثاني المنع وهو مذهب مالك. ثم إنه على حيرهم عند الإحرام بين الأنساك الثلاثة -الحج أو العمرة أو هما معاً- ثم ندبهم، عند دنوّهم من مكة، إلى فسخ الحج والقران إلى العمرة لمن لم يكن معه هدي ثم حتّم ذلك عند المروة .

فلما كانوا بالروحاء، رأى حمار وحش عقيراً، فقال: دعوه فإنه يوشك أن يأتي صاحبه. فجاء صاحبه إلى رسول الله والله الله عقل الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه فقسمه قسمين بين بهذا الحمار؟ فأمر رسول الله أبا بكر، رضي الله عنه، فقسمه قسمين بين الرفاق. وفي هذا دليل على جواز أكل المحرم، من صيد الحلال، إذ لم يصده الأجله. وأما كون صاحبه لم يحرم فلعله لم يمر بذي الحليفة، فهو كأبي قتادة في قصته. وتدل هذه القصة على أن الهبة لا تفتقر إلى لفظ: وهبت لك، بل تصح بلفظ يدل

عليها ، وتدل على قسمته اللحم مع عظامه بالتحري، وتدل على أن الصيـد يملـك بالإثبات، وإزالة امتناعه، وأنه لمن أثبته لا لمن أخذه، وعلى حل أكل لحـم الحمـار الوحشي، وعلى التوكيل في القسمة، وعلى كون القاسم واحداً. ثم مضى ، جتبي إذا كان بالإثاية، بين الرُّويثة والعَرْج، إذا ظبي واقف في ظل شحرة ، فيه سهم ، فــــا مر رجلاً أن يقف عنده، لا يربيه أحد من الناس حتى يجاوزوا. والفـرق بـين قصـة الظبي وقصة الحمار، أن الذي صاد الحمار كان حلالًا، فلم يمنع من أكله ، وهذا لم يأخذه أحد حتى يجاوزوا. وفيه دليل على أن قتل المحرم للصيد يجعلــه بمنزلــة الميتــة، في عدم الحل، إذ لو كان حلالًا لم تضع ماليته، بل كان للحلال أن ينتفع بـه. ثـم سار حتى إذا نزل بالعرج وكانت زاملته وزاملة أبي بكر واحدة ، وكانت مع غلام لأبي بكر، فحلس رسول الله ﷺ وأبو بكر إلى حانبه وعائشة إلى حانبه الآخر وأسماء اختها إلى حانب أبيها، وأبو بكر ينتظر الغلام والزاملة، إذ طلع الغلام ليس معه البعير ، فقال : أين بعيرك؟ فقال : أضللته البارحة. فقـال أبـو بكـر: بعـير واحد تضلُّه، قال: فطفق يضربه ورسول الله عليُّ يتسم ويقول: أنظروا إلى هذا المحرم ماذا يصنع، وما يزيد رسول الله على أن يقول ذلك ويبتسم، ثم مضى رسول الله على حتى إذا كان بالأبواء أهدى له الصعب بن جنامة عجز حمار وحشي، فرده عليه، فقال: إنا لم نرده عليك إلا أنا حرم. فلما مرّ بوادي عُسفان قال: يا أبا بكر أي واد هذا؟ قال: وادي عسفان، قال: لقد مر به هود وصالح على بكرين أحمرين خُطمهم الليف وأزرهم العباء وأرديتهم النمار يلبون يحجون البيت العتيق، وذكره الإمام أحمد في المسند، فلما كان بسَرف حاضت عائشة، رضي الله عنها، وقد كانت أهلَّت بعمرة، فدخل عليهـا النَّبي ﷺ وهـي تبكـي، قال: ما يبكيك؟ لعلك نفست، قالت نعم. قال: هذا شيء قد كتبه الله على بنات آدم ، افعلي ما يفعل الحاج ، غير أن لا تطوفي بالبيت.

وقد جاء في صحيح مسلم، عن جابر، رضي الله عنه ، قال: أهلت عائشة بعمرة حتى إذا كانت بسرف عركت -حاضت- ثم دخل رسول الله على عائشة على عائشة فوجدها تبكي فقال: ما شأنك؟ قالت: شأني إني قد حضت وقد أحل الناس و لم أحل و لم أطف بالبيت والناس يذهبون إلى الحج الآن ، فقال: إن هذا أمر قد كتبه الله على بنات آدم فاغتسلي، ثم أهلي بالحج. ففعلت ووقفت المواقف كلها ، حتى إذا طهرت ، طافت بالكعبة وبالصفا والمروة، ثم قال: قد حللت من

حجك وعمرتك. قالت: يا رسول الله! إني أحد في نفسي، أني لم أطف بالبيت، حتى حججت. قال: فاذهب بها يا عبدالرجمن فأعمرها من التنعيم. وقد تنازع العلماء في قصة عائشة، هل كانت متمتعة أو مفردة، والصواب أنها كانت متمتعة عرمة بالعمرة فقط. وإذا كانت متمتعة ، فهل رفضت عمرتها وانتقلت إلى الإفراد بالحج أو أدخلت عليها الحج وصارت قارنة يادخاله عليها؟ والصواب الثاني، وهل العمرة التي أتت بها من التنعيم كانت واجبة أو لا ؟ والصحيح أنها كانت نافلة تطييباً لقلبها وحبراً لها. وإلا فطوافها وسعيها وقع عن حجها وعمرتها وكانت متمتعة ، ثم أدخلت الحج على العمرة فصارت قارنة ، واختلفوا هل كان طهرها يوم عرفة أو يوم النحر. وحديث عائشة السابق يؤخذ منه أصول عظيمة من أصول المناسك:

- ١) اكتفاء القارن بطواف واحد وسعى واحد.
- ٢) سقوط طواف القدوم عن الحائض، كما أن حديث صفية أصل في سقوط طواف الوداع عنها.
- ٣) أن إدخال الحج على العمرة جائز كما يجوز للطاهر وأولى المعذورة لأنها
   محتاجة إلى ذلك.
  - ٤) أن الحائض تفعل أفعال الحج كلها إلا أنها لا تطوف بالبيت.
    - ٥) أن التنعيم من الحل.
    - ٦) جواز عمرتين في سنة واحدة بل في شهر واحد .
- ان المشروع في حق المتمتع إذا حاف الفوات أن يدخل الحج على العمرة وحديث عائشة أصل فيه.
- ٨) أنه أصل في العمرة المكية وليس مع من يستحبها غيره، فإن النبي الله الله النبي الله العثمر هو ولا أحد ممن حج معه من مكة خارجاً منها، إلا عائشة وحدها، فحمل أصحاب العمرة المكية قصة عائشة أصلاً لقولهم ولا دلالة لهم فيها، فإن عمرتها، إما أن تكون قضاء للعمرة المرفوضة عند من يقول: أنها رفضتها، فهي واحبة قضاء لها، أو تكون زيادة محضة وتطييباً لقلبها عند من يقول: أنها كانت قارنة وأن طوافها وسعيها أجزأها عن حجها وعمرتها، ولنعد إلى سياق حجه .

فلما كان بسرف قال لأصحابه: من لم يكن معه هـدي فـأحب أن يجعلهـا عمرة فليفعل ومن كان معه هدي فلا. وهذه رتبة أخرى، فوق رتبة التخيير، عند

الميقات. فلما كان بمكة أمر أمراً حتماً من لا هدى معه أن يجعلها عمرة ويحل من إحرامه، ومن معه هدي أن يقيم على إحرامه، ولم ينسخ ذلك شيء البتة، بل سأله سراقة بن مالك عن هذه العمرة التي أمرهم بالفسخ إليها ، هل هي لعامهم ذلك أو للأبد؟ قال: بل للأبد، وأن العمرة قد دخلت في الحج إلى يوم القيامة، وقد روي عنه على الأمر بفسخ الحج إلى العمرة أربعة عشر صحابياً وأحاديثهم كلها صحاح (انظر الأحاديث وأعذار المحالفين والرد عليها في زاد المعاد من ص٩٠٩ إلى ٢٠٥ ج ١) ثم نهض ﷺ إلى أن نزل بـذي طـوى، وهـي المعروفة الآن بآبار الزاهر ، فبأت بها ليلة الأحد لأربع خلون من ذي الحجة ، وصلى بها الصبح، ثم اغتسل من يومه، ونهض إلى مكَّة فدخلها من أعلاها، من الثنية العليــا التي تشرف على الحجون، وكان في العمرة يدخل من أسفلها، وفي الحج دخل من أعلاها، وخرج من أسفلها، ثم سار حتى دخل المسجد وذلك ضحى. وذكر الطبراني أنه دخله من باب بني عبد مناف ، الذي يسميه الناس اليـوم ، بـاب بني شيبة ، أو باب السلام ، ثم استقبل البيت ودعا ، وذكر الطبراني : أنــه كــان إذا نظر إلى البيت قال: اللهم زد بيتك هذا تشريفاً وتعظيماً وتكريماً ومهابـة. وروي عنه أنه كان عند زؤيته يرفع يديه ويكبر ويقول: اللهم أنت السلام، ومنك السلام، حينا ربنا بالسلام، اللهم زد هذا البيت تشريفاً وتعظيماً وتكريماً ومهابـة، وزد من حجَّه أو اعتمره تكريماً وتشريفاً وتعظيماً وبراً، وهو مرسل. ولكن سمع هذا سعيد بن المسيب من عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، يقوله. فلما دخل المسجد عمد إلى البيت و لم يركع تحية المسجد، فإن تحية المسجد الحرام الطواف. فلما جاذي الحجر الأسود استلمه و لم يزاحم عليه و لم يتقدم عنه ، إلى جهة الركسن اليماني، ولم يرفع يديه و لم يقل: نويـت بطوافي هـذا الأسبوع كـذا وكـذا. ولا افتتحه بالتكبير كما يكبر للصلاة ، كما يفعله من لا علم عنده ، بل هو مـن البـدع المنكرات، ولا حاذي الحجر الأسود بجميع بدنه، ثم انفتل عنه وجعله على شقه، بل استقبله واستلمه ، ثم أخذ عن يمينه ، وجعل البيت عن يساره ، و لم يعــرف عنــه عند الباب، ولا تحت الميزاب، ولا عند ظهر الكعبة وأركانها، ولا وقت الطواف، ذكر معين، لا بفعله ولا بتعليمه بل حفظ عنه بين الركنين ﴿ رَبُّنا أَنَّنَا فِي الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنـا عـذاب النـار، ورمـل في طوافـه هـذا ثلاثـة الأشواط الأول، وكان يسرع مشيه ويقارب بين خطاه، واضطبع بردائه، فجعلـــه على أحد كتفيه ، وأبدى كتفه الآخر ومنكبه ، وكلما حاذى الحجر الأسود ،

أشار إليه، واستلمه بمحجنه، وقبَّل المحجن، والمحجن: عصا محنيــة الأرأس، وثبـت عنه أنه استلم الركن اليماني ، و لم يثبت عنه أنه قبّله ، ولا قبّل يمده عند استلامه ، ولكن ثبت عنه أنه قبّل الحجر الأسود، وثبت عنه أنه استلمه بيده، فوضع يده عليه ، ثم قبِّلها ، وثبت عنه أنه استلمه بمحجن . فهذه ثلاث صفـات ، وروي عنـه أيضاً: أنه وضع شفتيه عليه طويلاً يبكى. وذكر الطبراني عنه بإسناد جيد أنه كان إذا استلم الركن اليماني قال: بسم الله والله أكبر، وكان كلما أتمي على الحجر الأسود قال: الله أكبر، وروي عن عمر أنه قبّل الحجر وسنجد عليه وأن رسول ا لله ﷺ فعل ذلك. وروي عن ابن عباس أنه قبّل الركن اليماني ثم سجد عليه ثـم قبّله ثم سجد عليه ثلاث مرات. ولم يستلم ﷺ ولم يمسّ من الأركان إلا اليمانيين فقط. فلما فرغ من طوافه جاء إلى خلف المقام فقرأ: ﴿وَاتَّخَذُوا مِن مَقَّام إبراهيم مصلي، فصلى ركعتين ، والمقام بينه وبين البيت ، قرأ فيهما بعد الفاتحة بسورتي الإخلاص، فلما فرغ من صلاته أقبل إلى الحجر الأسود فاستلمه ثم حرج إلى الصفا من الباب الذي يقابله . فلما قرب منه قرأ: ﴿إِنَّ الصَّفَّ ا والمروة من شعائر الله الله الله الله به ، وفي رواية ابدأوا على الأمر ثم رقى عليه ، حتى رأى البيت، فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كـل شيء قدير، لا إلـه إلا الله وحـده أنجـز وعـده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده ، ثم دعا بين ذلك وقال مثل هذا ثلاث مرات . وقام ابن مسعود على الصَّدع، وهو الشق الذي في الصفا، فقيل له: هاهنا يا أبا عبدالرحمن؟ قال: هذا والذي لا إله غيره مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة. ذكره البيهقي. ثم نزل إلى المروة يمشى ، فلما انصبّت قدماه في بطن الوادي، سمعى حتى إذا جاوز الوادي وأصعد مشى - هذا الذي صح عنه في ذلك اليوم- قبل الميلين الأخضرين في أول السعى وآخره، والظاهر أن الوادي لم يتغير عن وضعه. هكذا قال جابر عنه في صحيح مسلم ، وظاهر هذا أنه كان ماشياً.

وقد روى مسلم في صحيحه عن ابن الزبير أنه سمع حابر بن عبدا لله يقول: طاف النبي على مسلم في حجة الوداع، على راحلته بالبيت، وبين الصف والمروة ليراه الناس، وليشرف. ولم يطف رسول الله الله ولا أصحابه بين الصف والمروة إلا طوافاً واحداً، قال ابن حزم: لا تعارض بينهما لأن الراكب إذا انصب به بعيره فقد انصب كله وانصبت قدماه أيضاً مع سائر حسده، قال ابن القيم: وعندي وجه تحر للجمع بينهما أحسن من هذا وهو أنه سعى ماشياً أولاً، ثم أتم سعيه راكباً،

وقد حاء ذلك مصرحاً به، ففي صحيح مسلم عن أبي الطفيل قال: قلت لابن عباس أخبرني عن الطواف بين الصفا والمروة راكباً أسنة هو؟ فإن قومك يزعمون أنه سنة، قال: صدقوا وكذبوا، قال: إن رسول الله الله كثر عليه الناس يقولون: هذا محمد، حتى خرج عليه العواتق من البيوت، قال: وكان رسول الله الله عضرب الناس بين يديه، فلما كثر عليه، ركب والمشي أفضل.

وأما طوافه بالبيت عند قدومه فاختلف فيه ، هل كان على قدميه أو كان راكباً والصحيح أنه طافه على قدميه، لأنه ثبت عنه الرَّمل فيه ، وهو إنما يكون من الملشي ، وأن الركوب كان في طواف الإفاضة . وكان الملقية إذا وصل إلى المروة ، رقى عليها ، واستقبل البيت وكبر الله وحده ، وفعل كما فعل على الصفا ، فلما أكمل سعيه عند المروة ، أمر كل من لا هدي معه ، أن يحل حتماً ولا بد قارناً كان أو مفرداً ، وأمرهم أن يحلوا الحل كله ، من وطء النساء والطيب ولبس المخيط ، وأن ييقوا كذلك إلى يوم التروية ، ولم يحل هو من أجل هديه وهناك قال: لو استقبلت من أمري ما استدبرت لما سقت الهدي ولجعلتها عمرة ، وهناك دعا المحلفين بالمغفرة ثلاثاً وللمقصرين مرة وهناك سأله سراقة بن مالك بن جعشم عقيب أمره لهم بالفسخ والإحلال هل ذلك لعامهم خاصة أو للأبد ؟ فقال: بل عقيب أمره لهم بالفسخ والإحلال هل ذلك لعامهم خاصة أو للأبد ؟ فقال: بل لأبد. و لم يحل أبو بكر و لا عمر و لا علي و لا طلحة و لا الزبير من أجل الهدي، وأما نساؤه فأحلل وكن قارنات إلا عائشة فإنها لم تحل ، من أجل تعذر الحل عليها بحيضها ، وفاطمة حلت لأنه لم يكن معها هدي ، وعلي ، رضي الله عنه ، لم يكل من أجل هديه ، وأمر من أهل بإهلال كإهلاله في أن يقيم على إحرامه ، إن كان معه هدي ، وأن يحل إن لم يكن معه هدي .

وكان يصلي مدة مقامه بمكة ، إلى يوم التروية ، بمنزله ، الـذي هـو نـازل فيه ، بالمسلمين ، بظاهر مكة ، فأقام ، بظاهر مكة ، أربعة أيام ، يقصر الصلاة يوم الأحد والاثنين والثلاثاء والأربعاء ، فلما كـان يوم الخميس ضحى توجّه بمن معه من المسلمين إلى منى ، فأحرم بالحج ، من كان أحل منهم من رحالهم ، ولم يدخلوا إلى المسجد فأحرموا منه ، بل أحرموا ومكة خلف ظهورهم ، فلما وصل إلى منى نـزل بها وصلى بها الظهر والعصر وبات بها، وكان ليلة الجمعة ، فلما طلعت الشمس سار منها إلى عرفة ، وأخذ على طريق ضب ، على يمين طريق النـاس اليوم ، وكان من أصحابه الملبي ومنهم المكبر وهو يسمع ذلـك ولا ينكر على هـؤلاء ولا على من أصحابه الملبي ومنهم المكبر وهو يسمع ذلـك ولا ينكر على هـؤلاء ولا على

هؤلاء، فوجد القبة قد ضربت له بنمرة بأمره، وهي قرية شرقي عرفات، وهي خراب اليوم، فنزل بها حتى إذا زالت الشمس أمر بناقته القصواء فرحلت، ثم سارحتى بطن الوادي من أرض عرنة.

فخطب الناس على راحلته، خطبة عظيمة ، قرّر فيها قواعد الإسلام ، وهدم فيها قواعد الشرك والجاهلية، وقرر فيها تحريم المحرمات، التي اتفقت الملل على تحريمها ، وهي : الدماء والأموال والأعراض ، ووضع فيها أمور الجاهلية تحت قدميه، ووضع فيها ربا الجاهلية كله وأبطله، وأوصاهم بالنساء حيراً، وذكر الحق الذي لهن وعليهن ، وأن الواجب لهن الرزق والكسوة بالمعروف، ولم يقدر ذلك بتقدير ، وأباح للأزواج ضربهن إذا أدخلن إلى بيوتهن من يكرهه أزواحهن ، وأوصبي الأمة فيها بالاعتصام بكتاب الله، وأخبر أنهم لن يضلوا ما دامسوا معتصمين به ثم أخبرهم أنهم مسؤولون عنه واستنطقهم بماذا يقولون وبماذا يشهدون فقالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت. فرفع إصبعه إلى السماء واستشهد الله عليهم ثلاث مرات ، وأمرهم أن يبلغ شاهدهم غائبهم. وسيأتي نص الخطبة في الكلام على حج الجاهلية، فلما أمَّها، أمر بلالاً فأذَّن ، ثم أقام الصلاة فصلى الظهر ركعتين، أسرّ فيهما بالقراءة، وكان يوم الجمعة، فدل على أن المسافر لا يصلي جمعة، ثم أقمام فصلى العصر ركعتين أيضاً، ومعه أهمل مكة، وصلوا بصلاته قصراً وجمعاً ، بلا ريب ، ولم يأمرهم بالإتمام ولا بنزك الجمع ومن قال : أنه قال لهم : "أتموا صلاتكم فإنا قوم سفر ، فقد غلط فيه غلطاً بيناً ، ووهــم وهماً قبيحاً" ، وإنما قال لهم ذلك في غزاة الفتح ، بجوف مكة ، حيث كانوا في ديارهم مقيمين.

ولهذا كان أصح أقوال العلماء: أن أهل مكة يقصرون ويجمعون بعرفة كما فعلوا مع النبي وفي هذا أوضح دليل على أن سفر القصر لا يتحدد بمسافة معلومة ، ولا بأيام معلومة ، ولا تأثير للنسك في قصر الصلاة البتة ، وإنما التأثير لما جعل الله سبباً ، وهو السفر . هذا مقتضى السنة ولا وجه لما ذهب إليه المحكدون . فلما فرغ من صلاته ركب ، حتى أتى الموقف فوقف في ذيل الجبل ، عند الصخرات ، واستقبل القبلة ، وجعل حبل المشاة بين يديه ، وكان على بعيره ، فأخذ في الدعاء والتضرع والابتهال ، إلى غروب الشمس ، وأمر الناس أن يدفعوا عن بطن عرنة وأحبر أن عرفة لا تختص بموقفه ذلك بل قال : وقفت هاهنا وعرفة عن بطن عرنة وأحبر أن عرفة لا تختص بموقفه ذلك بل قال : وقفت هاهنا وعرفة

كلها موقف ، وأرسل إلى الناس أن يكونوا على مشاعرهم ، ويقفوا بها ، فإنها من إرث أبيهم إبراهيم . وكذلك هناك ، أقبل ناس من أهل نجد ، فسألوه عن الحج ، فقال : الحج يوم عرفة من أدرك قبل صلاة الصبح فقد أدرك الحج .

أيام منى ثلاثة أيام التشريق ﴿ فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه لمن اتقى ﴿ وكان في دعائه رافعاً يده إلى صدره ، كاستطعام المسكين ، وأخرهم أن خير الدعاء دعاء يوم عرفة ، وذكر من دعائه في الموقف: اللهم لك الحمد ، كالذي نقول ، وخيراً مما نقول ، اللهم: لك صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي وإليك مآبي ولك ربي تراثي ، اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر ، ووسوسة الصدر ، وشتات الأمر ، اللهم إني أعوذ بك من شر ما تجيء به الريح . ذكره الترمذي .

ومما ذكر من دعائه هناك: اللهم إنك تسمع كلامي، وترى مكاني، وتعلم سري وعلانيتي، ولا يخفى عليك شيء من أمري، أنا البائس الفقير المستغيث المستحير، والوحل المشفق المقرّ المعترف بذنوبي، أسألك مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل، وأدعوك دعاء الخائف الضرير، من حضعت لك رقبته، وفاضت لك عيناه، وذلّ حسده، ورغم أنفه لك، اللهم لا تجعلسني بدعائك رب شقياً، وكن بي رؤوفاً رحيماً، يا خير المسؤولين ويا خير المعطين.

وذكر الإمام أحمد من حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جله، قال: كان أكثر دعاء النبي على يوم عرفة "لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد بيده الخير، وهو على كل شيء قدير".

وذكر البيهقي، من حديث علي، رضي الله عنه، أنه الله قال: أكثر دعائي ودعاء الأنبياء من قبلي بعرفة: لا إله إلا الله وحمده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير.

اللهم اجعل في قلبي نوراً ، وفي صدري نوراً ، وفي سمعي نوراً ، وفي بصري نوراً ، اللهم اشرح لي صدري ، ويسر لي أمري ، وأعوذ بك من وسواس الصدر ، وشتات الأمر ، وفتنة القبر ، اللهم إني أعوذ بك من شر ما يلج في الليل ، وشر ما يلج في النهار ، وشر ما تهب به الرياح ، وشر بوائق اللهر . وأسانيد هذه الأدعية فيها لين ، وهناك أنزلت عليه ؛ خاليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمي

ورضيت لكم الإسلام دينا، وهناك سقط رجل من المسلمين عن راحلته ، وهـو محرم ، فمات . فأمر رسول الله ﷺ أن يكفن في ثوبيه ، ولا يمس بطيب ، وأن يغسل بماء وسدر، ولا يغطبي رأسه ولا وجهه. وأخبر أن الله تعالى يبعثه يـوم القيامة يلبي. فلما غربت الشمس واستحكم غروبها ، بحيث ذهبت الصفرة ، أفاض من عرفة ، وأردف أسامة بن زيد خلفه ، وأفاض بالسكينة ، وضمّ إليه زمام ناقته ، حتى إن رأسه ليصيب طرف رحله ، وهو يقول : أيها الناس عليكم السكينة ، فإن البر ليس بالإيضاع ، أي ليس بالإسراع ، وأفاض من طريق المَّازِمين، ودخل عرفة من طريق ضب. وهكذا كانت عادته، صلوات الله وسلامه عليه ، في الأعياد أن يخالف الطريق ، ثم جعل يسير العَنَق ، وهو ضرب من السير ليس بالسريع ولا البطيء، فإذا وحد فحبوة، وهو المُتسع، نصّ سيره أي رفعه، فوق ذلك، وكلما أتى ربوة، من تلك الربا، أرخى للناقبة زمامها قليلًا، حتى تصعد، وكان يلبي في مسيره ذلك لا يقطع التلبية، فلما كان في أثناء الطريق نزل، صلوات الله وسلامه عليه، فبال وتوضأ وضوءاً خفيفاً، فقال له أسامة: الصلاة يا رسول الله . فقال: المصلَّى أمامك، ثم سار حتى أتى المزدلفة، فتوضأ وضوء الصلاة ، ثم أمر المؤذِّن بالأذان ، فأذَّن المؤذن ثم أقيام فصلى المغرب ، قبل حطَّ الرحال، وتبريك الجمال، فلما حطوا رحالهم، أمر فأقيمت الصلاة، ثم صلى العشاء الآخرة ، بإقامة بـلا أذان ، و لم يصل بينهما شيئاً ، وقـد روي أنـه صلاهما بأذانين وإقامتين ، وروي بإقامتين بلا أذان ، والصحيح أنه صلاهما بـأذان وإقامتين، كما فعل بعرفة، ثم نام حتى أصبح، و لم يحيى تلك الليلة ولا صح عنه في إحياء ليلتي العيدين شيء، وأذن، في تلك الليلة، لضعفة أهله، أن يتقدموا إلى منى، قبل طلوع الفحر، وكان ذلك عند غيبوية القمر. وأمرهم أن لا يرموا الجمرة حتى تطلع الشمس، فلما طلع الفجر صلاها في أول الوقت، لا قبله، قطعاً بأذان وإقامة يوم النحر، وهو يوم العيد، وهو يوم الحج الأكـبر، وهـو يـوم الأذان بـبراءة من الله ورسوله من كل مشرك، ثم ركب حتى أتى موقف عند المشعر الحرام فاستقبل القبلة وأخذ في الدعاء والتضرع والتكبير والتهليل والذكر، حتىي أسـفر حداً ، وذلك قبل طلوع الشمس ، وهنالك سأله عروة بن مضرس الطائي ، فقال يا رسول الله: إني جئت من جبلي طيء أكللت راحلتي، وأتعبـت نفسـي، والله مـا تركت من حبل، إلا وقفت عليه، فهل لي من حج؟ فقال رسول الله ﷺ: من شهد صلاتنا هذه ، فوقف معنا ، حتى ندفع ، وقد وقف بعرفة قبل ذلـك ، ليـلاً أو

نهاراً ، فقد تم حجه وقضى تفثه. قال الترمذي: حديث حسن صحيح. وبهذا احتج من ذهب إلى أن الوقوف بمزدلفة والمبيت بها ركن كعرفة. وقـد وقـف ﷺ في مُوقفه ، وأعلم الناس أن مزدلفة كلها موقف ، ثم سار من مزدلفة مردفاً للفضل بن عباس وهو يلبي في مسيره ، وانطلق أسامة بن زيد على رجليه ، في سباق قريش، وفي طريقه ذلك أمر ابن عباس أن يلتقط له حصى الجمار سبع حصيات ولم يكسرها ، من الجبل تلك الليلة ، كما يفعل من لا علم عنده ، ولا التقطها بالليل، فالتقط له سبع حصيات من حصى الخذف، فجعل ينفضهن في كفه ويقول: أمثال هؤلاء فارموا، وإياكم والغلو في الدلين، فإنما أهلك من كمان قبلكم الغلو في الدين. وفي طريقه تلك، عرضت له امرأة من خثعم جميلة، فسألته عن الحج عن أبيها، وكان شيخاً كبيراً لا يستمسك على الراحلة، فأمرها أن تحج عنه. وجعل الفضل ينظر إليها وتنظر إليه، فوضع يده على وجهه، وصرفه إلى الشق الآخر -وكان الفضل وسيماً- فقيل: صرف وجهه عن نظرها إليه وقيل: صرفه عن نظره إليها، والصواب أنه فعله للأمرين، فإنه في القصة جعل ينظر إليهـــا وتنظر إليه، سأله آحر هنالك عن أمِّه فقال: إنها عجوز كبيرة وإن حملتها لم تستمسك وإن ربطتها خشيت أن أقتلها فقال: أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيه؟ قال: نعم. قال: فحج عن أمك. فلما أتى بطن محسر، حرَّك ناقته، وأسرع السير، وهذه كانت عادته في المواضع التي نزل فيها بأس الله بأعدائه، فـإن هنالك أصاب أصحاب الفيل ما قصّ الله علينا، ولذلك سمى ذلك الوداي وادي محسر ، لأن الفيل حسر فيه، أي أعيى وانقطع عن الذهباب ، وكذلك فعل في سلوكه الحجر، وديار ثمود، فإنه تقنّع بثوبه وأُسَرع السير، و "محسـر" بـرزخ بـين منى وبين مزدلفة لا من هذه ولا من هذه و "عَرنة" برزخ بين عرفة والمشعر الحرام، فبين كل مشعرين برزخ ليس منهما، فمنى من الحرم وهي مشعر، ومحسر من الحرم وليس بمشعر، ومزدلفة: حرم ومشعر، وعرنة ليست مشعراً ولا حرماً، وعرفة : حلّ ومشعر . وسلك على الطريق الوسطى ، بين الطريقين ، وهمي التي تخرج على الجمرة الكبرى، حتى أتى منى، فسأتى جمرة العقبة، فوقف، في أسفل الوادي، وجعل البيت عن يساره ومني عن يمينه، واستقبل الجمرة وهو على راحلته ، فرماها راكباً بعد طلوع الشمس ، واحدة بعد واحدة ، يكبر مع كل حصاة ، وحينتذ قطع التلبية . وكان في مسيره ذلـك يلبي حتى شـرع في الرمـي ، ورمى وبلال وأسامة معه، أحدهما آخــذ بخطـام ناقتـه، والآخـر يظلُّـه بشـوب مـن الحر، وفي هذا دليل على حواز استظلال المحرم بالمحمل ونحوه، إن كانت قصة هـذا الإظلال في يوم النحر ثابتة، وإن كانت بعده في أيام منى، فلا حجة فيها. وليس في الحديث بيان أي زمان كانت والله أعلم.

ثم رجع إلى مني ، فخطب الناس خطبة بليغة، أعلمهم فيها بحرمة يـوم النحـر وتحريمه وفضله عند الله، وحرمة مكة على جميع البلاد، وأمر بالسمع والطاعة لمن قادهم بكتاب الله ، وأمر الناس بأخذ مناسكهم عنه ، وقـال: لعلَّى لا أحج بعـد عامي هذا . وعلمهم مناسكهم ، وأنزل المهاجرين والأنصار منازلهم ، وأمر الناس أن لا يرجعوا بعده كفاراً، يضرب بعضهم رقاب بعض، وأمر بالتبليغ عنه، وأخبر أنه، رب مبلغ أوعى من سامع، وقال في خطبته: لا يجني حان إلا على نفسه، وأنزل المهاجرين عن يمين القبلة، والأنصار عن يسارها، والناس حولهم، وفتح الله له أسماع الناس، حتى سمعها أهل منى في منازلهم، وقــال في خطبتـه تلـك: اعبـدوا ربكم، وصلُّوا خمسكم، وصوموا شهركم، وأطيعوا إذا أمركم تدخلوا جنة ربكم، وودّع حينئذ الناس، فقالوا: حجة الوداع. وهناك سئل عمن حلق قبل أن يرمى، فقال: لا حرج، قال عبدا لله بن عمر: ما رأيته سئل ﷺ يومئذ عن شيء إلا قال: افعلوا ولا حَرج، قال ابن عباس: إنه قيل له ﷺ في الذبح والحلق والرمَّى والتقديم والتأخير قال: لا حرج، وقال أسامة بن شريك: حرحت مع النبي عَلَمُهُمَّا حاجاً وكان الناس يأتونه فمن قائل يـا رسـول الله ! سعيت قبـل أن أطـوف أو أخّرت شيئاً وقدّمت فكان يقول: لا حرج لا حرج، إلا على رحل اعترض عرض رجل مسلم، وهو ظالم، فذلك الذي حرج وهلك، وقوله: سعيت قبل أن أطوف في هذا الحديث ليس بمحفوظ - والمحفوظ: تقديم الرمي والنحر والحلق بعضها على بعض، ثم انصرف إلى المنحر بمنى، فنحر ثلاثاً وستين بدنة، بيده، وكان ينحرها قائمة معقولة يدها اليسري، وكان عدد هذا الذي نحره، عدد سيني عمره، ثم أمسك، وأمر علياً أن ينحر ما بقى من المائــة، ثــم أمــر عليــاً، رضــى الله عنه، أن يتصدق بجلالها ولحومها وجلودها في المساكين، وأمره أن لا يعطى الجـزار في جزارته شيئاً منها ، وقال: نحن نعطيه من عندنا، وقال: من شاء اقتطع. وقد نحر ﷺ بمنحره بمني، وأعلمهم أن مني كلها منحر، وأن فجاج مكة طريق ومنحر، وفي هذا دليل، على أن النحر لا يختص بمني، بل حيث نحر من فجاج مكة أجزأه . كما أنه لما وقف بعرفة، قال: وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف، ولما وقيف بمزدلفة قال: وقفت هاهنا ومزدلفة كلها موقف. وسئل ﷺ أن يبني لـه بنـاء يظلـه

من الحر؟ فقال: لا، منى مناخ لمن سبق إليه. وفي هذا دليل على اشتراك المسلمين فيها، وأن من سبق إلى مكان فهو أحق به، حتى يرتحل عنه، ولا يملكه بذلك.

فلما أكمل رسول الله على نحره ، استدعى بالحلاق ، فحلق رأسه . فقال للحلاق ، وهو معمر بن عبدا لله ، وهو قائم على رأسه بالموسى ، ونظر في وجهه وقال: يا معمر ! أمكنك رسول الله على من شحمة أذنه وفي يدك الموسى. فقال معمر: أما والله يا رسول الله إن ذلك لمن نعمة الله علي ، ومنه ، قال : أحل . وقال على للحلاق : خذ ، وأشار إلى جانبه الأيمن ، فلما فرغ منه ، قسم شعره بين من يليه ، ثم أشار إلى الحلاق فحلق حانبه الأيسر ، ثم قال : هاهنا أبو طلحة فدفعه إليه ، هكذا وقع في صحيح مسلم . وقد دعا على للمحلقين بالمغفرة ، ثلاثاً وللمقصرين مرة ، وحلق كثير من الصحابة بل أكثرهم ، وقصر بعضهم . وهذا مع قول عائشة ، رضي الله عنها ، طيبت رسول الله ، لإحرامه قبل ومقصرين ومع قول عائشة ، رضي الله عنها ، طيبت رسول الله ، لإحرامه قبل أن يحرم ، ولإحلاله قبل أن يحل ، دليل على أن الحلق نسك وليس بإطلاق من عظورات الإحرام.

ثم أفاض الإيارة، وهو طواف الصدر. ولم يطف غيره، ولم يسع معه. هذا هو طواف الزيارة، وهو طواف الصدر. ولم يطف غيره، ولم يسع معه. هذا هو الصواب، وقد حالف في ذلك ثلاث طوائف: طائفة زعمت أنه طاف طوافين: طوافاً للقدوم سوى طواف الإفاضة، ثم طاف للإفاضة، وطائفة زعمت أنه سعى طوافاً للقدوم سوى طواف الإفاضة، ثم طاف للإفاضة، وطائفة زعمت أنه لم يطف في ذلك اليوم وإنما أخر طواف الزيارة إلى الليل. وقد بين ابن القيم منشأ هذه الأقوال وخطاها في كتابه وإنه الزيارة إلى الليل. وقد بين ابن القيم منشأ هذه الأقوال وخطاها في كتابه الوداع، وإنما رمل في طواف القدوم، ثم أتى زمزم بعد أن قضى طوافه وهم الوداع، وإنما رمل في طواف القدوم، ثم أتى زمزم بعد أن قضى طوافه وهم فشرب وهو قائم فقيل: هذا نسخ لنهيه عن الشرب قائماً، وقيل: بل بيان منه لأن فشرب وهو قائم فقيل: هذا نسخ لنهيه عن الشرب قائماً، وقيل: بل بيان منه لأن النهي على وجه الاختيار وترك الأولى وقيل: بل للحاجة وهذا أظهر. وهل كان في طوافه هذا راكباً أو ماشياً ؟ واختلف أين صلّى الظهر يومه بالظهر يومه بن عمر أنه في أفاض يوم النحر، ثم رجع فصلى الظهر بمنى، وفي صحيح مسلم عن حابر، أنه في صلى الظهر بمكة، وكذلك قدات عائشة:

وقد رجّع جماعة قول عائشة وحابر ورجح آحرون قول ابن عمر رضي الله عنه أنظر وجوه الترجيح زاد المعاد أول ص٢٤٣. وقد طافت عائشة في ذلك اليوم طوافاً واحداً ، وسعت سعياً واحداً ، أجزاها عن حجها وعمرتها ، وطافت صفية ذلك اليوم، ثم حاضت فأجزأها طوافها ذلك عن طواف الوداع، ولم تودّع فاستقرّت سنته ﷺ في المرأة الطاهرة، إذا حاضت قبل الطواف أن تقـرن وتكتفـي بطواف واحد وسعى واحد، وإن حاضت بعد طواف الإفاضة اجتزأت به عن طواف الوداع. ثم رَجع ﷺ إلى منى من يومه ذلك، فبات بها فلما أصبح انتظر زوال الشمس، فلما زالت مشي من رحله إلى الجمار، ولم يركب فبدأ بالجمرة الأولى ، التي تلي مسجد الخيف، فرماها بسبع حصيات واحدة بعد واحدة ، يقــول مع كل حصاة: الله أكبر. ثم يقدم على الجمرة أمامها حتى أسهل، فقام مستقبل القبلة، ثم رفع يديه، ودعا دعاء طويلاً ، بقدر سورة البقرة ، ثم أتى إلى الجمرة . الوسطى، فرماها كذلك، ثم انحدر ذات اليسار، مما يلي الوادي، فوقف مستقبل القبلة رافعاً يديه يدعو قريباً من وقوف الأول، ثم أتى الجمرة الثالثة وهي جمرة العقبة، فاستبطن الوادي، واستعرض الجمرة، فجعل البيت عن يساره ومني عن يمينه، واستقبل البيت وقت الرمي كما ذكره غير واحد من الفقهاء، فلما أكمل الرمي رجع من فوره ولم يقف عندها فقيل: لضيق المكان بالجبل وقيل وهو أصح: أن دعاءه كان في نفس العبادة، قبل الفراغ منها ، فلما رمى جمرة العقبة فرغ الرمي، والدعاء في صلب العبادة، قبل الفراغ منها، أفضل منه بعد الفراغ منها. ويغلب على الظن أنه كان يرمي قبل الصلاة ثم يرجع فيصلي.

ومما تقدم، تعلم أن حجة النبي على ، تضمنت ست وقفات للدعاء: الموقف الأول على الصفا، والثاني على المروة، والثالث بعرفة، والرابع بمزدلفة، والخامس عند الجمرة الثانية.

وخطب على الناس. ممنى خطبتين: خطبة يـوم النحر وقد تقدمت، والخطبة الثانية في أوسط أيام التشريق فقيل: هو ثاني يوم النحر وهو أوسطها، أي خيارها، واحتج لذلك بحديث سَرّي بنت نبهان قالت: سمعت رسول الله على يقول: أتدرون أي يوم هذا؟ قالت: وهو اليوم الذي تدعـون يـوم الرؤوس. قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: هذا وسط أيام التشريق، هل تدرون أي بلد هذا؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: هذا المشعر الحرام. ثم قال: إني لا أدري لعلي لا ألقاكم بعـد

هذا، ألا وإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا، حتى تلقوا ربكم فيسألكم عن أعمالكم، ألا فليبلغ أدناكم أقصاكم ألا هل بلغت. فلما قدمنا المدينة، لم يلبث إلا قليلاً، حتى مات في رواه أبو داود.

ويوم الرؤوس هو ثاني يوم النحر بالاتفاق. واستأذنه العباس بن عبدالمطلب أن ييت بمكة ليالي منى من أجل سقايته فأذن له ، واستأذنه رعاء الإبل في البيتوتة، خارج منى ، عند الإبل، فأرخص لهم ، أن يرموا يوم النحر ثم يجمعوا رمي يومين ، بعد يوم النحر ، يرمونه في أحدهما ، قال مالك : ظننت أنه قال في أول يوم منهما ثم يرمون يوم النحر ، وقال ابن عيينة : في هذا الحديث رخص للرعاء أن يرموا يوماً ، ويدعوا يوماً ، فيجوز للطائفتين بالسنة ترك المبيت بمنى.

وأما الرمى فإنهم لا يتركونه بل لهم أن يؤخروه إلى الليل، فيرمون فيه، ولهم. أن يجمعوا رمي يومين في يوم، وإذا كان رسول الله ﷺ قد رخص لأهل السقاية وللرعاء في البيتوتة، فمن له مال يخاف ضياعه أو مريض يخاف من تخلُّف عنه، أو كان مريضاً لا تمكنه البيتوتة، سقطت عنه، بتنبيه النـص على هـؤلاء. و لم يتعجـل ﷺ في يومين ، بل تـأخر، حتى أكمـل رمـي أيـام التشريق الثلاثـة، وأفـاض يـوم الثلاثاء بعد الظهر ، إلى المحصب ، وهو الأبطح ، وهو حيف بني كنانــة، فوحـد أبــا رافع قد ضرب فيه قبته هنالك، وكان على ثقله توفيقاً من الله عز وجل، دون أن يأمره به عَلَيْهُ ، فصلى الظهر والعصر والمغرب والعشاء ، ورقد رقدة ثـم نهـض إلى مكة، فطاف للوداع ليلاً سحراً، ولم يرمل في هذا الطواف، وأحبرت صفية أنها حائض، فقال: أحابستنا هبي؟ فقالوا له: إنها قبد أفاضت، قال: فلننفر إذاً، ورغبت إليه عائشة تلك الليلة أن يعمرها عمرة مفردة فأخبرها أن طوافها بالبيت وبالصفا والمروة قد أجزأها عن حجها وعمرتها، فأبت إلا أن تعتمر عمرة مفردة، فأمر أخاها أن يعمرها من التنعيم، ففرغت من عمرتها ليلاً، ثم وافت المحصب مع أخيها ، فأتيا في حوف الليل ، فقال رسول الله ﷺ: فرغتما ؟ قالت: نعم، فنــادى بالرحيل في أصحابه ، فارتحل الناس ثم طاف بالبيت ، قبل صلاة الصبح ، وقد اختلف في التحصيب أسنّة هو أو منزل اتفاق على قولين. وهاهنا ثـلاث مسائل: هل دخل رسول الله ﷺ البيت في حجته أم لا؟ وهل وقف بـالملتزِم أو لا؟ وهــل صلى الصبح ليلة الوداع بمكة أو خارجاً عنها ؟ والذي تدل عليه سنَّته أنه لم يدخل

البيت في حجته ولا في عمرته وإنما دخله عام الفتح، وأنه لم يقف بالملتزم إلا عام الفتح وأنه صلى صلاة الصبح بمكة عند البيت، وسمعته أم سلمة يقرأ فيها بالطور، ثم ارتحل في راجعاً إلى المدينة. فلما كان بالروحاء لقي ركباً فسلم عليهم وقال: من القوم ؟ فقال: رسول الله في ، فرفعت امرأة صبياً لها من محفّة فقالت: يا رسول الله الهذا حج ؟ قال: نعم ولك أجر، فلما أتى ذا الحليفة بات بها، فلما رأى المدينة كبر ثلاث مرات وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، آيبون تائبون عابدون ساحدون لربنا حامدون، صدق الله وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ثم دخلها نهاراً من طريق المعرس، وحرج من طريق الشجرة.

هديه والهدى إله الهدى رسول الله الهنا المناه المناه البل واهدى الإبل واهدى المناه البقر ، واهدى في مقامه وفي عمرته وفي حجته . وكانت سنته تقليد المغنم دون إشعارها، وكان إذا بعث بهديه وهو مقيم ولم يحرم عليه شيء كان منه حلاً . وكان، إذا أهدى الإبل ، قلدها وأسعرها ، فيشق صفحة سنامها اليمنى يسيراً حتى يسيل منها الدم. قال الشافعي ، رضي الله عنه: والإشعار في الصفحة اليمنى، كذلك أشعر النبي وكان إذا بعث بهديه أمر رسول الله والله المناه وكان إذا أشرف على عطب شيء منه ، أن ينحره ثم يصبغ نعله في دمه ، ثم يجعله على صفحته ، ولا يأكل منه هو ولا أحد من رفقته ، ثم يقسم لحمه . ومنعه من هذا الأكل سداً للذريعة ، فإنه لعله ربما قصر في حفظه ، ليشارف العطب فينحره ويأكل منه ، فإذا علم أنه لا يأكل منه شيئاً اجتهد في حفظه ، وشرك بين أصحابه في الهدي ، فالبدنة عن سبع والبقرة كذلك ، وأباح لسائق الهدي ركوبه بالمعروف إذا احتاج إليه ، حتى يجد ظهراً غيره ، وقال على ، رضي الله عنه: يشرب من لبنها ما فضل عن ولدها.

 وضحاياهم، ويتزودوا منها، ونهاهم مرة أن يدخروا منها بعد ثلاث، لدافة دفّت عليهم ذلك العام من الناس، فأحب أن يوسعوا عليهم. وروى مسلم أن رسول الله على قال في حجة الوداع لثوبان: أصلح هذا اللحم، قال: فأصلحته فلم يزل يأكل منه حتى بلغ المدينة، وكان ربما قسم لحوم الهدي، وربما، قال: من شاء اقتطع فعل هذا وفعل هذا، وكان من هديه في ذبح هدي العمرة عند المروة، وهدي القران بمني، وكذلك كان ابن عمر يفعل. ولم ينحر هديه في قط إلا بعد أن حل ولم ينحره قبل يوم النحر ولا أحد من الصحابة البتة، ولم ينحره أيضاً إلا بعد طلوع الشمس وبعد الرمي، فهي أربعة أمور مرتبة يوم النحر: أولها الرمي ثم النحر ثم الحلق ثم الطواف، وهكذا رتبها في ولم يرخص في النحر قبل طلوع الشمس فإنها لا تجزئ. انتهى من كتاب مرآة الحرمين.

ثم ذكر صاحب "مرآة الحرمين" شيئاً من أحكام الحج على المذاهب الأربعة ولم نر نقل ذلك حتى لا يطول بنا الكلام، فإن ذلك من الحتصاص كتب الفقه.

## ما في حجت الوداع من المعاني الجليلة

إِنَ فِي حجة الوداع معاني حليلة وأموراً دقيقة، تظهر للمتأمل المتفكر من أولي الألباب، فمنها: أنه في يوم عرفة من حجة الوداع، نزلت هذه الآية الجليلة، الـتي في أول سورة المائدة، وهي قوله تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا﴾.

فقد نزلت هذه الآية الكريمة في يوم جمعة ، وكان يوم عرفة، بعد العصر، في حجة الوداع ، سنة عشر من الهجرة، ورسول الله ﷺ واقـف بعرفة ، على ناقته العضباء، فكاد عضد الناقة ينقد من ثقلها فبركت.

روى الأئمة عن طارق بن شهاب قال: حاء رحل من اليهود إلى عمر فقال: يا أمير المؤمنين، آية في كتابكم تقرؤونها، لو علينا أنزلت، معشر اليهود، لاتخذنا ذلك اليوم عيداً. قال: وأي آية ؟ قال: واليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا . فقال عمر: إني لأعلم اليوم الذي أنزلت فيه، نزلت على رسول الله على يوم جمعة، لفظ مسلم وعند النسائي "ليلة الجمعة" نقلنا هذه الرواية من تفسير القرطيي.

ولا يخفى ، أن هذه الآية الكريمة، أعظم بشارة وأكبر فرح للمسلمين ، لاشتمالها على ثلاث مسائل، كل واحدة أعظم من أختها، كما هي ظاهرة من منطوق الآية:

- أن الله تعالى قد أكمل لنا ديننا الحنيف.
  - ٢) قد أتم علينا نعمته من جميع الوجوه.
- ٣) قد اختار لنا بنفسه دين الإسلام القويم، كل ذلك بمحض فضله ورحمته.

ولما حرت العادة أن البشائر الكبرى، والأخبار المهمة العمومية، تكون بالإعلان عنها على رؤوس الأشهاد، بشتى الطرق والوسائل، تكرم الله عز وشأنه أن يكون نزول هذه الآية الجليلة في يوم عرفة، لاحتماع كافة المسلمين فيه، وحضور رسول الله على بينهم، لينتشر ذلك فيهم بسرعة البرق، فيعم البشر والسرور والفرح والحبور للمسلمين جميعاً في وقت واحد.

ويفهم من هذه الآية قرب انتقال رسول الله الله الدار الآخرة، فما دام الدين الإسلامي قد كمل وأدى النبي رسالته للناس وبلّغهم ما أنزل إليه، فليلحق بالرفيق الأعلى، وليسترح من تعب الدنيا.

وفي نزول هذه الآية الكريمـة حكمـة كـبرى، وهـي اطمئنان المسلمين إلى أن دينهم قد كمل فلا يحتاج إلى زيادة شيء، فلو لم تنزل هذه الآيــة، ومـات رسـول الله على خطر في البال وحال في الصدور: أن دين الإسلام ربما لم يكمل، وأنه لو لم يحت على لا توالي نزول الآيات القرآنية، وازدادت أحكام الديانة الإسلامية، فلهذه الآية الجليلة موقع عظيم، ومعنى دقيق لا يغيب على ذوي الألباب. اهـ.

هذا وإن في حجة الوداع معاني جليلة ، ومسائل دقيقة ، كما فيها أمور مهمة واضحة ، والباحث عنها في كتب الفقه والحديث والتاريخ يجد فيها كثيراً من المسائل الدينية ، والأمور الاجتماعية ، والإنسانية الكاملة ، من يوم خروجه اللها من حجته هذه.

ولقد كان من معجزاته ، وما أكثرها ، أن خطبته البليغة الجامعة ، في يوم النحر في هذه الحجة ، كان الناس يسمعونها وهم في منازلهم وأماكنهم. فقد روى أبو داود والنسائي ، عن عبدالرحمن بن معاذ التيمي، قال: خطبنا رسول الله في ونحن بمنى، ففتحت أسماعنا حتى كنا نسمع ما يقول ونحن في منازلنا.

#### خطبت حجته الوداع

اعلم أن رسول الله على خطب في حجته في عرفات ، وذلك أنه بعد أن زالت الشمس ، خرج من قبته التي ضربت له بنمرة ، فركب ناقته القصواء وسار حتى أتى بطن الوادي ، من أرض عرنة (بالنون) ، فخطب الناس وهو على راحلته خطبة بليغة عظيمة ، فلما أتمها أمر بلالاً فأذن ثم أقام الصلاة فصلى الظهر ركعتين ، ثم أقام فصلى العصر ركعتين أيضاً ، ومعه أهل مكة ، وصلوا بصلاته قصراً وجمعاً و لم يأمرهم بالإتمام ولا بترك الجمع.

فلما فرغ من صلاته ركب حتى أتى الموقف فوقف على بعيره في محل مسجد الصخرات بقرب جبل الرحمة وأخذ في الابتهال والتضرع والدعاء إلى غروب الشمس.

فلما غربت الشمس، غروباً تاماً، أفاض عليه الصلاة والسلام، من عرفة، وأردف أسامة بن زيد خلفه، وأفاض بالسكينة، وضم إليه زمام ناقته، حتى إن راسه ليصيب طرف رحله، وهو يقول: "أيها الناس عليكم السكينة فإن البر ليس بالإيضاع" -أي ليس بالإسراع-. فلما كان في أثناء الطريق، نزل عليم أمامك، وتوضأ وضوءاً خفيفاً، فقال له أسامة: الصلاة يا رسول الله فقال: المصلّى أمامك، ثم سار حتى أتى الزدلفة، فتوضأ وضوء الصلاة، ثم أمر المؤذن بالأذان، فأذن المؤذن ثم أقام فصلى المغرب، قبل حطّ الرحال وتبريك الجمال، فلما حطّوا رحالهم أمر فاقيمت الصلاة، ثم صلى العشاء الآخرة بإقامة بلا أذان، ولم يصل بينهما شيئاً. وقد روي أنه صلاهما بأذانين وإقامتين، وروي بإقامتين بلا أذان، والصحيح أنه صلاهما بأذان وإقامتين كما فعل بعرفة، ثم نام، فلما طلع الفحر، صلى الصبح بأذان وإقامة، وهو يوم عيد الأضحى، يوم الحج الأكبر، ثم ركب ناقته القصواء حتى أتى المشعر الحرام، وهو موضع معروف بمزدلفة، فاستقبل القبلة، وأخذ في الدعاء والتضرع والتهليل والتكبير والذكر حتى أسفر حداً.

والظاهر والله تعالى أعلم أن رسول الله في لم يخطب بمزدلف لضيق الوقت ولكونه ليلاً، والناس مشتغلون بحط الرحال والنوم، حين الوصول إليها من عرفة بعد العشاء، أي في نحو الساعة الثانية العربية، ومشتغلون بشدّ الرحال إلى منى بعد صلاة الصبح، فليست هنالك فرصة للخطبة، ولكنه لما وقف بالمشعر الحرام وهو

حبل قرح للدعاء والذكر قال: "هذا قرح وهو الموقف وجمع كلها موقف" ويعيي بجمع المزدلفة فهو اسم لها.

فلما أسفر الصبح وظهر الضياء بحيث ترى الإبل مواضع حفافها ، سار رسول الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله الله على رحليه في سباق قريش ، وفي طريقه ذلك أمر ابن عباس أن يلتقط له حصى الجمار ، سبع حصيات ، ولم يكسرها من الجبل ، ولا التقطها ليلاً فلما وصل إلى منى ، أتى جمرة العقبة ، فوقف في أسفل الوادي ، وجعل البيت عن يساره ومنى عن يمينه (أي استقبل وجه الجمرة والجبل الذي كان خلفها) فرماها وهو على راحلته بعد طلوع الشمس يكبر مع كل حصاة .

ثم إنه الله وحم إلى منى، فخطب الناس خطبة بليغة، أعلمهم فيها بحرمة يوم النحر، وحرمة مكة،، وعلمهم مناسكهم وفتح الله له أسماع الناس، حتى سمعوا خطبته وهم في منازلهم، وودّع حينتذ الناس فقالوا حجة الوداع.

وقد خطب ﷺ بمنى خطبتين: إحداهما يوم النحر، والثانية في أوسط أيام التشريق أي ثاني يوم النحر. وفي حجته ست وقفات للدعاء:

١) على الصفا، ٢) وعلى المروة، ٣) وبعرفات، ٤) وبمزدلفة، ٥) وعند الجمرة الأولى، ٦) وعند الجمرة الثانية.

ولقد ذكر صاحب "مرآة الحرمين" خطبة حجة الوداع بصحيفة ٣١٨ من الجزء الأول فقال: فلما كانت سنة عشر أذن الله عز وجل لنبيه في الحج، فحج رسول الله في حجة الوداع، ، التي أسلفنا لك تفصيلها ، وخطب خطبته المشهورة بعرفة، وذكر فيها النسئ وأبطله ، ولما تضمنته هذه الخطبة من الشرائع الحكيمة والنصائح القيمة نوردها لك بنصها وفصها كما رواها ابن هشام في سيرته وهي:

"الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه ونعوذ به من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهد الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أوصيكم عباد الله بتقوى الله ، وأحتّكم على طاعته ، وأستفتح بـالذي هـو خير ، أيها الناس، اسمعوا قولي ، فإني لا أدري لعلّي لا ألقــاكم ، بعــد عــامي هــذا ، بهذا الموقف أبداً ، أيها الناس إن دماءكم وأموالكم عليكم حرام إلى أن تلقوا ربكم كحرمة يومكم هذا وكحرمة شهركم هذا ، وإنكم ستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم ، وقد بلّغت ، فمن كانت عنده أمانة فليؤدها إلى من ائتمنه عليها ، وإن كل رباً موضوع ، ولكن لكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون . قضى الله أنه لا ربا وأن ربا عباس بن عبدالمطلب موضوع كله ، وأن كل دم كان في الجاهلية موضوع ، وأن أول دماءكم أضع دم ابن ربيعة بن الحارث بن عبدالمطلب وكان مسترضعاً في بني ليث فقتلته هذيل فهو أول ما أبداً به من دماء الجاهلية .

أما بعد: أيها الناس، فإن الشيطان قد يئس أن يعبد بأرضكم هذه أبداً، ولكنه إن يطع فيما سوى ذلك، فقد رضي به مما تحقّرون من أعمالكم، فاحذروه على دينكم، أيها الناس إن النسيء زيادة في الكفر، يضل به الذين كفروا، يحلونه عاماً ويحرمونه عاماً، ليواطئوا عدة ما حرم الله، فيحلوا ما حرم الله ويحرموا ما أحل الله، وإن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السموات والأرض، وإن عدة الشهور عند الله اثنا عشرة شهراً، منها أربعة حرم ثلاث متوالية ورحب مضر الذي بين جمادى وشعبان.

أما بعد: أيها الناس فإن لكم على نسائكم حقاً ولهن عليكم حقاً، لكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحداً تكرهونه، وعليهن أن لا يأتين بفاحشة مبينة، فإن فعلن فإن الله قد أذن لكم أن تهجروهن في المضاجع، وتضربوهن ضرباً غير مبرح، فإن انتهين فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف، واستوصوا بالنساء خيراً، فإنهن عندكم عوان لا يمكن لانفسهن شيئاً، وإنكم إنما أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمات الله، فاعقلوا أيها الناس قولي فإني قد بلغت. وقد تركت فيكم، ما إن اعتصمتم به فلن تضلوا أبداً، أمراً بيناً: كتاب الله وسنة نبيه. أيها الناس اسمعوا قولي واعقلوه تعلمن أن كل مسلم أخ للمسلم وأن المسلمين إخوة فلا يحل لامرئ من أخيه إلا ما أعطاه عن طيب نفس منه، فلا تظلمن أنفسكم. اللهم هل بلغت. فذكر لي أن الناس قالوا: اللهم نعم، فقال رسول الله الشهرا.

قال ابن إسحاق: حدثني ليث بن أبي سليم، عن شهر بن حوشب الأشعري، عن عمرو بن خارجة، قال: بعثني عتاب بن أسيد إلى رسول الله في في حاجة، ورسول الله في واقف بعرفة فبلغته، ثم وقفت تحت ناقة رسول الله في ، وإن

لغامها ليقع على رأسي، فسمعته وهو يقول: أيها الناس إن الله قد أدى إلى كل ذي حق حقه وإنه لا تجوز وصية لوارث، والولـد للفراش وللعـاهر الحجر، ومن ادعى غير أبيه أو تولى غير مواليه فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعـين، لا يقبـل الله منه صرفاً ولا عدلاً. انتهى من الجزء الأول من كتاب "مرآة الحرمين".

وما ورد في هذه الخطبة ، من قوله ﷺ: وإن الزمان قد استدار كهيئته يـوم خلق السموات والأرض... إلى آخر السطرين ، هذه الجملة وردت في الصحيحين وهي أول حديث طويل أحببنا ذكره لما فيه من الفوائد، ففي البخاري أوله "الزمان قد استدار... إلخ" وإليك نص الحديث : قد استدار... إلخ" وإليك نص الحديث :

"الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض، السنة اثنا عشر شهراً منها أربعة حرم ثلاثة متواليات ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب مضر، الذي بين جمادى وشعبان، أي شهر هذا؟ قلنا الله ورسوله أعلم، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أليس ذا الجحة ؟ قلنا: بلى. قال: فأي بلد هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه. قال: أليس البلدة؟ قلنا: بلى. قال: فأي يوم هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: فإن دماءكم أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أليس يوم النحر؟ قلنا: بلى. قال: فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في شهركم هذا، في شادكم عن أعمالكم، ألا فلا ترجعوا بعدي بلدكم هذا، وستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم، ألا فلا ترجعوا بعدي ضلالاً ، يضرب بعضكم رقاب بعض ، ألا ليبلغ الشاهد الغائب، فلعل بعض من يبلغه أن يكون أوعى له من بعض من سمعه، ثم قال: ألا هل بلغت مرتين". رواه البخاري ومسلم عن أبى بكرة، رضى الله عنه.

### وقفته الجمعته بعرفات

اعلم أن وقفة الجمعة لها مزية على غيرها لأن الأعمال تشرف بشرف الزمان، كما تشرف بشرف العمل فيه كما تشرف بشرف المكان، ويوم الجمعة أفضل أيام الأسبوع فيكون العمل فيه أفضل فقد ورد "إذا كان يوم عرفة يوم جمعة غفر الله لجميع أهل الموقف" وورد أيضاً "أفضل الأيام يوم عرفة، وإذا وافق يوم جمعة فهو أفضل من سبعين حجة في غير يوم الجمعة" أخرجه رزين.

وقال عليه الصلاة والسلام: "إن في الجمعة لساعة لا يوافقها عبد مسلم وهـو قائم يصلي يسأل الله تعالى فيها خيراً إلا أعطاه إياه" رواه مسلم وأحمـد وغيرهما. وقد كانت وقفته لله في حجة الوداع يـوم الجمعة، لأن الله تعـالى إنما يختـار لـه الأفضل ولهذا اشتهر وصف الحج بالأكبر إذا كانت الوقفة يوم الجمعة. انتهـي من كتابنا "إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة".

هذا ومن المستحسن المرغوب أن نذكر السنوات التي حصلت فيها وقفة عرفات بيوم الجمعة كما بينها وأحصاها صديقنا الفاضل السيد هاشم نحاس في رسالته المسماة "فوائد في أداء نسك الحج والعمرة" وإليك بيانها في هذا الجدول مع بيان الوقفة في الأيام الأخرى اعتباراً من عام (١٣٤٩) ألف وثلاثمائة وتسعة وأربعين هجرية إلى غاية عام (١٣٨٣) ألف وثلاثمائة وثلاثة وثمانين هجرية، كما ذكره صديقنا المذكور في الرسالة المذكورة وهو هذا البيان:

| الأعوام                                               | أيام الوقوف  |
|-------------------------------------------------------|--------------|
| في الأعــوام الآتيــــة: ١٣٥٠ و١٣٦٨ و١٣٦٣ و١٣٧١ و١٣٧٤ | يوم الجمعة   |
| و۱۳۷۹ و۱۳۸۲                                           |              |
| في الأعوام الآتية: ١٣٥٥ و ١٣٦٠ و١٣٦٥                  | يوم السبت    |
| في الأعوام الآتية: ١٣٥٧ و١٣٦٨ و١٣٧٣ و١٣٧٦ و١٣٨١       | يوم الأحد    |
| في الأعوام الآتية: ١٣٤٩ و١٣٥٧ و١٣٦٢ و١٣٧٨             | يوم الاثنين  |
| في الأعــوام الآتيـــة: ١٣٥١ و١٣٥٤ و١٣٥٩ و١٣٦٧ و١٣٧٠  | يوم الثلاثاء |
| و۱۳۷۰ و۱۳۸۰ و۱۳۸۳                                     |              |
| في الأعوام الآتية : ١٣٥٦ و١٣٦٤ و١٣٧٢                  | يوم الأربعاء |
| في الأعوام الآتية: ١٣٥٣ و ١٣٦٦ و١٣٦٦ و١٣٦٩ و١٣٧٧      | يوم الخميس   |

هذا ما أحصينا من أيام الوقوف بعرفات في مدى ربع قرن من عصرنا ولم نر أحداً ذكر من ذلك شيئاً غير صديقنا السيد هاشم نحاس، حزاه الله تعالى خير الجزاء، وقد علمت مما تقدم أن وقفة رسول الله على في حجة الوداع بعرفات كانت يوم الجمعة، وربما كانت معرفة أيام الوقوف بعرفات ميسوراً لدى الباحث عن طريق المحاكم الشرعية، لأنها تتحرى ثبوت هلال ذي الحجة شرعياً في كبل عام. والله الموقق للصواب وإليه المرجع والمآب.

# ذهاب النبي الله من منى إلى عرفات عن طريق ضب ثر مرجوعه منها من طريق المأزمين

لقد ذهب رسول الله على في حجة الوداع من منى إلى عرفات عن طريق ضب ، وهو يبدأ من مزدلفة إلى حدود عرفات بمعنى أنه على خرج من موضع نزوله بمنى ، من وسطها في خط مستقيم ، إلى أن وصل إلى مزدلفة ، فجعل موضع مسجدها اليوم عن يساره فمر مستقيماً ، حتى وصل إلى عرفات ، وهذا هو طريق ضب .

وبعد الوقوف بها وغروب الشمس من ذلك اليوم دفع من عرفات إلى مزدلفة في خط مستقيم حاعلاً موضع مسجد نمرة على يساره ، فمر عن طريق المأزمين . ويبدأ هذا الطريق من بعد بستان عرفة الذي يعرف ببستان "عين زبيدة" وهذا البستان قبيل مسجد نمرة بقليل للذاهب إلى عرفات ، إن هذا البستان يقع في أواخر الحرم بينه ويين مسجد نمرة نحو مائتي متر ومن هذا البستان تظهر عرفات . ومعنى المأزم المضيق بين الجبلين فيكون طول المأزمين من بعد مسجد نمرة بقليل إلى أول حدود مزدلفة .

قال في مختار الصحاح: "والمأزم المضيق وكل طريق بين حبلين مأزم، وموضع الحرب أيضاً مأزم، ومنه سمي الموضع الذي بين المشعر وبين عرفة مأزمين، الأصمعي المأزم في سند مضيق بين جمع وعرفة وفي الحديث: "بين المأزمين" انتهى منه.

فرسول الله على خوفات من طريق ضب ورجع منها عن طريق المأزمين ، فعل هذا كفعله حين ذهابه إلى صلاة العيد من طريق ورجوعه منها عن طريق آخر ، وذلك ترويحاً للنفس ، ولتعمّ بركته على جميع الأرجاء. والله تعالى أعلم.

### نزول النبي الله في غارجبل غرة في الحج

قال الأزرقي: وتحت جبل نمرة غار أربعة أذرع في خمسة أذرع، ذكروا أن النبي في كان ينزله يوم عرفة، حتى يروح إلى الموقف، وهو منزل الأثمة إلى اليوم. والغار داخل في جدار دار الإمارة، في بيت في الدار، ومن الغار إلى مسجد عرفة ألفا ذراع وإحدى عشر ذراعاً، ومن مسجد عرفة إلى موقف الإمام عشية عرفة ميل، يكون الميل خلف الإمام إذا وقف وهو حيال حبّل المشاة. انتهى من الأزرقي.

نقول: أما موقفه هي ، عشية عرفة ، ففي مسجد الصخرات الذي هو بقرب جبل الرحمة وهو موضع معروف إلى اليوم .

وأما كلام الإمام الأزرقي "أن الغار داخل في حدار الإمارة، في بيت في الدار" فهذا الوصف بحسب زمانه، فقد كان وادي عرنة في ذلك الوقت عامراً بالمزارع والبساتين والعيون، وقد مضى على وفاته، رحمه الله تعالى، إلى يومنا هذا، أكثر من "ألف ومائة عام" فلم يبق للدار والجدار والبيت أي أثر أو علامة مطلقاً، اللهم إلا الغار، فإن الغيران لا تزول حتى تزول الجبال عن مواضعها.

و لم نر من تعقب كلام الإمام الأزرقي ، من المؤرخين ، ولا من بحث عن الغار الذي ذكره أحد من العلماء والباحثين . لذلك أحببنا البحث عن الغار المذكور، والتحقق التام عنه، لنذكره في تاريخنا الذي نضعه عن مكة المشرفة اليوم، وهذا هو التحقّق الذي عملناه.

فلقد يسر الله تعالى لنا التحوّل، في بعض وادي عرنة -بالنون-، والجبال القريبة من مسجد نمرة، والعلمين القديمين، لبيان حدود الحرم من الحل، للبحث عن الغار نزل فيه رسول الله عنه يوم عرفة، قبل الزوال، عند بحيثه من منى، والذي ذكره الإمام الأزرقي هنا. فقد تجولنا ثلاث مرات في المكان المذكور، مع دليلين حبيرين من العرب، يعرفان هذه الأماكن والغيران، الموجودة فيها، وذلك بعد النصف الثاني من شهر شوال سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف من المحرة، فوجدنا ما يأتى:

إذا وصل الإنسان، من منى إلى قبيل مسجد نمرة بعرفات، وسار مع الجبل، الذي عن يمينه، وهو جبل كثير الصخور والحجارة، بعضها فوق بعض، من أصل الخلقة، فمن ذلك تتكوّن المغارات –أي الغيران–.

فقبل أن يصل الإنسان إلى منتهي الجبل، الممتد كاللسان في الرمل بنحو (١٦٠) متراً مائة وستين متراً، يجد على يمينه، على ارتفاع نحو قامتين، مغارة كبيرة في أصل الجبل، من الصحور الكبار، تسع نحو عشرة أشخاص بل أكثر، وفي وسط أرض الغار صحرة كبيرة وأجرى أصغر منها متصلتان ببعضهما، وللغار بابان أحدهما صغيرة وهو الذي يقابل القبلة، وعرضه مائة وثلاثون سنتيمتراً، والباب الثاني كبير وهو الذي يقابل عرفات وعرضه منزان، وأمام هذا الباب صخرة كبيرة نازلة إلى الأرض، بها ثلاثة حفر طبيعية أو أربعة ، كل حفرة كدائرة رأس الإنسان، واحدة فوق الأخرى تشبه الدرجة، ومن هذه الحفر يسهل الطلوع إلى الغار ، على أن الصعود إليه ميسور من البايين، وإن لم تكن هـذه الحفـر . وسـقف هـذا الغـار يتكون من صخرتين كبيرتين جداً، متصلتان ببعضهما، من وسط السقف، كهيشة الجملون، على شكل مثلث، وطول هذا الغار ستة أمتار، وسيع من مدخله الكبير، وضيَّق من مدخله الصغير، ومن وراء هذا الغار، من الجهة المقابلة للحبل، غار آخر كبير، يسع نحو خمسة عشر شخصاً، والفاصل، بين هذا الغار وبين الغار المذكور، إحدى صحرتي سقفه، التي تلي الجبل، ومدخل هذا الغار من المدخل الصغير للغار الذي تكلمنا عنه. فهذان الغاران بجوار بعضهما تماماً، ولا يوجد في الجبل أكبر من هذين الغارين المتحاورين، وكلاهما يسع لنحو ثلاثين شخصاً، وتحت هذا الغار مباشرة، جهة البساب الكبير، غمار آخر صغير، تتَّجه فتحته إلى عرفات، وهو غار على وجه الأرض غير مرتفع في الجبـل وسـقفه صخـرة واحـدة كبيرة، طوله أقل من ثلاثة أمتار وعرض فتحته منزان.

وفي هذا الجبل غيران كثيرة متعددة ولا يعلم بالتحقيق التام نفس الغار الذي نطمئن نرله رسول الله على الله عرفة في هذا الجبل، لكننا نظن، غالب الظن الذي نطمئن إليه، أن هذا الغار الكبير الذي ذكرناه هـو الغار الذي نزله رسول الله الله عرفة لجملة أمور وهي:

١) أن وصف هذا الغار الكبير يقرب من وصف الإمام الأزرقي له.

٢) أن هذا الغاريقع تقريباً أمام العلمين القديمين الدالين على انتهاء حدود الحرم، ولا نستبعد أن ينزل النبي على عند مفرق الحل من الحرم، أي عند حدودهما -وا لله تعالى أعلم- والبعد بين هذا الغار وبين العلمين المذكورين (٤٣٠) متراً، أربعمائة وثلاثون متراً، وقد يزيد البعد وقد ينقص عن هذه الأمتار بحسب استقامة أخذ القياس أو انحرافه.

٣) والبعد بين هذا الغار وبين جدار مسجد نمرة القبلي (١١٣٠) متراً هو الف ومائة وثلاثون متراً، وهو قريب مما ذكره الأزرقي، فإن المتر الواحد يساوي ذراعين تقريباً، فقد ذكروا أن ذراع البد يساوي ثمانية وخمسون سنتيمتراً. وقد يزيد البعد وقد ينقص عن هذه الأمتار بحسب استقامة أحذ القياس أو انحرافه.

٤) أن الجالس في هذا الغاريرى من مدخله الكبير، أي بابه، مسجد نمرة وجبل عرفات، أي جبل الرحمة، الذي يقف عليه الحجاج، المسمى بـ "القرين" ويرى مسجد الصخرات الذي تحت جبل الرحمة، الذي وقف فيه رسول الله عشية يوم عرفة، بل يرى ميدان عرفات كله. فكأن النبي عشل جلس في هذا الغار، ليشاهد حبل عرفات، ومسجد نمرة، ومسجد الصخرات، وحدود الحل من الحرم.

و) أن هذا الغار الكبير هو أقرب الغيران إلى مسجد نمرة ، وهذا ما يوافق الرغبة النبوية ، فإنه في ، حينما زالت الشمس نزل من هذا الغار ، إلى موضع مسجد نمرة ، فصلى فيها الظهر والعصر ، ثم ذهب إلى عرفات ، فوقف في مسجد الصخرات ، حتى غربت الشمس ، ثم دفع إلى مزدلفة ، ولذلك سمي هذا الجزء الأحير من الجبل بجبل نمرة لقربه من نمرة .

7) أن هذا الغار هو الغار الذي يلائم رسول الله الكار : أنه مرتفع مشرف على ساحة عرفات كلها، ثانيا : أن مدخله الكبير يقابل عرفات وهو بيت القصيد ومنتهى الرحلة، وأن مدخله الصغير يقابل مكة والقبلة، ثالثاً : أن هذا الغار هو أوسع غار في الجبل، فإنه يأخذ في حوفه نحو عشرة أنفس، والنبي الغار هو أن يكون معه نحو هذا العدد من كبار الصحابة، لا يفارقونه في السفر، ويتشرفون بالقرب منه، كالخلفاء الراشدين الأربعة وغيرهم من كبار الصحابة، وضوان الله تعالى عليهم أجمعين، رابعاً : أن بجوار هذا الغار غار آخر، متصل به، يفصل بينهم الصخرة، التي بوسطهما، وطولهما واحد، وكل منهما يسع بقدر الآخر من الأشخاص، فلو كان مع النبي الله ثلاثون من الصحابة لاستظلوا فيهما بغاية الراحة وبدون أن يتعدوا عن بعضهم.

ومن عجيب أمر الغيران في الجبال أنها تكون في الصيف في وقت الظهيرة باردة منعشة ، لا يشتد على الجالس في داخلها وطأة الحر والقيظ.

هذا رأينا في الغار الذي نزله رسول الله على يوم عرفة قبل الظهر وهذه أدلتنا في تحقيقه، ولا يعلم الغيب إلا الله الواحد الأحد سبحانه وتعالى، ونزوله في في الغار المذكور لا يمنع من أنه نزل أيضاً في قبته من شعر التي أمر أن تضرب له بنمرة.

وما نظَن أن أحداً قبلنا طرق هذا الباب أو بحـث عـن هـذه المسألة على أنهـا مسألة لا دخل لها في المناسك مطلقـاً، فـالحمد لله رب العـالمين أولاً وآخـراً، وهـو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم.

#### فائدة مهمة

بمناسبة ما تقدم من الكلام على حديث "إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض... إلح" نذكر ما يأتي زيادة وتوضيحاً لمعنى الحديث الشريف، وهو مبحث مهم جداً قلما يعثر الإنسان عليه في كتاب وهو هذا:

قال ابن حجر في حاشيته على إيضاح النووي في المناسك على المذهب الشافعي عند الكلام على ما يتعلق بوجوب الحج، عند قوله: (فرع): إذا وحدت شرائط وجوب الحج وجب على التراخي ما نصه: (قوله على التراخي): أي لا على الفور، فلمن وجب عليه الحج بنفسه أو نائبه، أن يؤخر بعد سنة الإمكان، لأن الحج فرض سنة ست كما صححه الشيخان في السير، ونقله في المجموع عن الأصحاب أو خمس كما جزم به الرافعي هنا، أو ثمان كما قاله الماوردي.

وبعث ﷺ أبا بكر ، رضي الله عنه ، سنة تسع فحج بالناس ، وتأخر معه مياسير أصحابه ، كعثمان ، رضي الله عنه ، وعبدالرحمن بن عوف ، من غير شغل بحرب ، ولا خوف من عدو ، حتى حجوا معه ﷺ سنة عشر ، وقيس به العمرة .

ونازع في الاستدلال بذلك ابن الحاج المالكي بما حصله: أن حج ، أبي بكر وعلي وغيرهم ، تلك السنة ، إنما كان تبرراً كحجه ولله قبل الهجرة ، أي فإنه صح أنه حج قبلها حجتين . بل قال في فتح الباري الظاهر أنه ولله لم يبترك الحج مدة مقامه بمكة قبل الهجرة ، وبأنه لا مجوز لتقدّمهم بحج الفرض قبله مع آية : ولا تقدموا بين يدي الله ورسوله ، وإذا أمر من ضحى قبله بأضحية أخرى فكيف الحج.

وبقول جمع منهم مجاهد وعكرمة المخزومي أن حجهم تلك السنة صادف القعدة ، أي ويؤيده قول السهيلي لا ينبغي أن يضاف إليه على إلا حجة الوداع وإن حج مع الناس بمكة ، لأنه لم يكن على سنة الحج ، لما ذكر أنهم كانوا ينقلون عن وقته على حساب الشهور الشمسية ، ويؤخرونه في كل سنة أحد عشر يوماً ، وإنما وافقهم وهو بمكة لأنه كان مغلوباً ، على أمره ، ولما فرض أراده عند رجوعه من تبوك ، بعد فتح مكة ، فذكر حج بقايا المشركين وطوافهم عراة ، فنبذ إليهم عهودهم في السنة التاسعة ، ثم حج في العاشرة بعد انمحاء رسوم الشرك . انتهى ملحصاً .

قال بعضهم: وحينئذ وافق وقوفه تاسع الحجة، فمن ثم أعلمهم في خطبته "بأن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض" وأن الأمر عاد إلى ما وضع الله عليه بحساب الأشهر، وبأن أبا بكر، رضي الله تعالى عنه، إنما خرج أميراً على أهل الموسم ممن خرج للحج، وعلياً، رضي الله عنه، إنما خرج بعده، على ناقة رسول الله على أميراً للتأذين بسورة براءة في منى وغيرها إعلاماً بنبذ العهود، إذ حرت عادتهم أنه لا يبلغ ذلك عن العظماء، إلا من هو من حلدتهم وأقاربهم الأدنين، فخطب أبو بكر يوم التروية وعلمهم المناسك ثم على

ببراءة حتى ختمها، ثم فعلا كذلك يوم النحر، ثم يوم النفر الأول، روى ذلك كله النسائي، وبأن المشركين كانوا يحجون في محرم سنتين وصفر كذلك وهكذا، فكان حج سنة تمان في القعدة وأميره عتاب بن أسيد أمير مكة، رضي الله تعالى عنه، وكذا حج سنة تسع وأميره أبو بكر رضي الله عنه، ثم في العاشر حرج وأصحابه، وفيهم أبو بكر، وعلى لحقهم بمكة فحجوا لفرضهم، وأحبرهم في في خطبته بما أوجب تأخره من أن الزمان قد استدار، أي وقت الحج استدار إلى وقته الأصلي في زمن الأنبياء، وهو الحجة، وأن عدم وقوعه في وقته هو سبب تأخره، فلما صادف وقته لم يتأخر، ولك رد جميع ما قاله بأن الحج فرض سنة خمس أو ثمان، كما تقرر.

وعلى كل، فإما أن نقول: أنه فرض ابتداء إيقاعه في الحجة، كما كان قديماً، أو فيما يوقعه فيه أهل مكة ثم نسخ في العاشرة، فإن قال بالأول لزمه أنه أذن في حج فاسد، لأنهم إذا كانوا يوقعونه في غير وقته يكون فاسداً، فكيف مع ذلك يأذن فيه سنة ثمان ويؤمر عتاباً، وسنة تسع ويؤمر أبا بكر، ولا يقاس هذا بحجته في فيه قبل الهجرة، لما قدمته عن السهيلي، أنه كان مغلوباً على أمره، و لم يكن أنزل عليه في فيه شيء، فكان يوافقهم، كما ثبت عنه أنه كان يوافقهم في صوم عاشوراء، قبل أن ينزل عليه فيه شيء، فلا يقاس حاله حينئذ بحاله بعد فرضه، وبيان الحكم له وقدرته على عدم موافقتهم بأمر أصحابه، بأن لا يقفوا معهم بل ويته في بعد فتح مكة سنة ثمان في رمضان لم يكن يخشى من أحد شيئاً بل دانت له العرب بأسرها.

فظهر اندفاع جميع ما قاله ابن الحاج على هذا التقدير الأول ، فإن حج أبي بكر ومن معه كان فرضاً واقعاً في شهر الحجة، ومع ذلك أخّر مياسير الصحابة كما مرّ ، وإن قال بالثاني اندفع ما قاله أيضاً ، لأن الحج في القعدة قبل نسخه على ذلك التقدير كان صحيحاً ، ومع ذلك أخر المياسير المذكورين، فنتج من ذلك أن الحج على التراخي على كل من التقديرين، وأنه لا يمكن على التقدير الأول الذي هو الظاهر ، بل المتعين أن يقال أن حج عتاب وأبي بكر ومن معهما كان في ذي القعدة ، بل الصواب أنه في الحجة ، كما يدل عليه حبر ابن مردويه ، من طريق عمرو بن شعيب، عن أبيه ، عن حده ، قال: كانوا يجعلون عاماً شهراً وعاماً شهرين ، يعني يحجون في الثالث في شهر واحد مرتين في سنتين، ثم يحجون في الثالث في

شهر آخر غيره، قال : فلا يقع الحج في أيام الحج إلا في كل خمس وعشرين سنة، فلما كان حج أبي بكر وافق ذلك العام شهر الحج فسماه الله الحج الأكبر. انتهي. وأخرجه الطبراني. في أوسطه عنه بنحوه ، لكن فيه أنهم كانوا لا يصيبون الحج إلا في كل ست وعشرين سنة مرة واحمدة، وهو النسيء الذي ذكره الله تعالى في كتابه، وعلى هذا أعني أن حج أبسي بكر رضي الله عنه ، كان في الحجة وآيده طائفة منهم أحمد، وأنكر ما مُرّ عن مجاهد واستدل بأنه ﷺ أمر علياً فنادى يوم النحر لا يحج بعد العام مشرك، وفي رواية واليوم يوم الحج الأكبر، وقد قال تعالى : ﴿وَأَذَانَ مِنَ اللهِ وَرَسُولُهُ إِلَى النَّاسُ يُومُ الحَجِ الأَكْبَرِ ﴾ فسماه يـوم الحـج الأكبر، فدل على أن هذا الأذان الذي هو نداء على ، رضي الله عنه ، سنة تسع وقع في ذي الحجة وهو المدعي، واستبعاد ابن الحاج وأهل مذهبه تقدّم غيره عليه في قاعدة من قواعد الإسلام، يقيمها الله على يديه، لا وجه لاستبعاده إلا لـو كـان حج الناسُ في التاسعة وبغير إذنه ﷺ، وأما بعد أن أذن لهم وأمّر عليهم أفضل أصحابه ، وجعله خليفته، إعلاماً بأنه الخليفة الأكبر بعده، فـلا استبعاد في ذلك، سيَّما والقول بعدم وقوع حج أبي بكر ومن مِعه في تلك السنة فرضاً، يـــلزم عليـــه المحذور الذي قدمته إن كان عدم وقوعه فرضاً لكونه في ذي القعدة، فإن ادعى أنــه لغير ذلك فلا وحه له ، فتأمل ذلك فإنه مهم، وبه ينلفع قول بعض متأخري المالكية صوب أصحابنا أنها لم تكن فرضاً لأنها كانت في ذي القعدة ، واستبعدوا أن يتقدم أحد عليه ﷺ في ذلك، وقياس هذا على التقدم بالأضحيــة لا وحــه لــه، فإن المضحي ذبح قبل الوقت بغير أمره ﷺ و لم يوحد ذلك في أبي بكر ومن معه، وما ذكر من أن المشركين كانوا يؤخرون الحج وكان يقع في غير وقته، وكـان لا يصادف وقته إلا في ما مرّ ، فيما رواه ابن مردويه والطبراني ، وأنه عليه أشار في خطبته بقوله: إن الزمان إلى آخره إلى رد ما كمانوا عليه ، كمل صحيح ، لكنه لا يقتضي أن حج أبي بكر كان في ذي القعدة ، ولا أنّ تــأخره ﷺ إلى العاشـرة إنمـا كان لأجل ذلك، لما هو ظاهر أن حج سنة ثمان أو تسع وإن وافق الحجة كما قلمناه أنه الأصح بل الصواب، لكنه على أخر عنه إعلاماً أن الحج على التراخي أو لعذر لكن الأصل عدمه.

وقوله: إن الزمان إلى آخره ليس لبيان عـذره بالتأخير، إذ لا يسـلم ذلـك إلا وثبت أن التاسع صادفت ذي القعدة، فـإذا ثبـت خـلاف ذلـك لم يجـز أن يكـون كذلك، بل لبيان رد ما كانت عليه عادة الجاهلية قبـل سـنة تسـع، بـل ثمـان، إن

ثبت أن الحج فيها كان بأمره في ، وأنه أمر عتاب عليه ، فاشدد بهذا المبحث يديك ، فإنه من النفائس التي يتعين أن يعتنى بتحقيقها وتحريرها وفقنا الله لذلك وأمثاله آمين .

انتهى من حاشية ابن حجر على إيضاح النووي، رحمهما الله تعالى، وجزاهما والعلماء خير الجزاء، عن الأمة المحمدية، وهذا مبحث دقيق نفيس، ينبغى قراءته بتأن وتأمل.

# تنظيف طريق الحجمن أشجاس الشوك

لقد كانت مكة والحرم مليئة بأشجار السلم، أي الأشجار الشوكية، خصوصاً في طريق الحج، من مكة إلى عرفات، من قديم العصور والدهور، وما زال الناس يقطعونها تدريجياً عن أماكن سكناهم، وعن طريق مرورهم، حتى لم يق منها إلا القليل، وهي بعيدة عن حادة طريق الحج، ونحن قد أدركنا شيئاً من هذه الأشجار الشوكية، في طريق الحج من بعد منى، وكان تؤذي بعض راكبي الشقادف والهوادج على الجمال، وذلك في سنة (١٣٤١) ألف وثلاثمائة وإحدى وأربعين هجرية.

ولقد ذكر العلامة قطب الدين الحنفي المتوفى سنة (٩٨٨) رحمه الله تعالى ، في تاريخه عن قطع أشجار الشوك من الحرم ما يأتي: ثم عمر الأمير سودون المذكور ما بقي من المواضع المأثورة في منى ، وفي المشعر الحرام بمزدلفة ، ومسجد نمرة بعرفة ، وقطع جميع أشجار السلم والشوك ، الذي كان بين المارين في طريق عرفة ، وكانت تمزق كسوة الشقادف والمحابر ، عند مزاحمة جمال الحاج ، في ذلك المحمل ، وكانت الحرامية تكمن تحت الأشجار ، وتنهب جميع ما تظفر به من المحجاج ، وتخطف منهم جميع ما تقدر عليه . فقطع الأمير سودون جميع تلك الأشجار ، وأزال الصحار الكبار ، ونظف الطريق ووسعها ، وشكره الحجاج على ذلك ، ودعوا له ، حيث كانت تضر في طريق المسلمين ، وإلا فشجر الحرم لا يعضد ولا يقطع ، فرحمه الله تعالى وأثابه الحسنى ، وكذلك الأمير خوش كلدي ، نائب جدة في عصرنا ، في حدود سنة خمسين وتسعمائة ، قطع أشجار السلم ما يين المأزمين وكسر الأحجار ، في سفح الجبلين ، ومهد ووسع الطريـق للحجاج ، ورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار ورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار ورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار السلم ما ورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار السلم الورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار السلم المورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار السكم ورفع بذلك عنه شر السراق الذين كانوا يكمنون خلف تلك الأشحار المنان المنان المنان المنان المنان المنان خلك الأشحار المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنان المنا

والأحجار ، وشكره الناس ، أثابه الله تعالى . وسيأتي شيء من عماراتــه فيمــا بعــد إن شاء الله تعالى . انتهى من تاريخ القطبى .

نقول: إن مكة المشرفة ممتلئة بأشجار السلم الشوكية من قبل عهد إبراهيم الخليل، عليه الصلاة والسلام، إلى أوائل عصرنا الحاضر، أما اليوم، فلقد أصلحت الطرقات، وعبدت ومهدت بالإسفلت، وجعلت طريقاً للسيارات، فسبحان مغير الحال والأحوال الذي له ملك السموات والأرض لا إله إلا هو العزيز الحكيم.

## حكرقطعشج الحرمرونباته

ما زال الناس، حاهلية وإسلاماً، إلى يوم القيامة يعظمون الحرم، ويجتنبون قطع شجره. ففي الصحيحين عن أبي شريح، رضي الله عنه، أن رسول الله قال: «إن مكة حرمها الله ولم يحرمها الناس فلا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دماً ولا يعضد بها شجرة، فإن أحد ترخص بقتال رسول الله قلم فيها، فقولوا: إن الله قد أذن لرسوله ولم يأذن لكم، وإنما قد أذن لرسوله عمن نهار، ثم عادت حرمتها اليوم، كحرمتها بالأمس وليبلغ الشاهد الغائب».

وفيهما أيضاً عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله الله الله على يدم فتح مكة : «إن هذا البلد حرمه الله يوم خلق السموات والأرض، فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة، وإنه لم يحل القتال فيه لأحد قبلي، ولم يحل لي إلا ساعة من نهار فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة، لا يعضد شوكه ولا ينفر صيده ولا يلقط لقطته إلا من عرفها ولا يختلى خلاها. فقال العباس بن عبدالمطلب: يا رسول الله إلا الإذخر فإنه لقينهم ولبيوتهم. فقال الله إلا الإذخر ،

حاء في تاريخ الغازي نقالاً عن كتاب «مسالك الأبصار في ممالك الأمصار»: وما زال الناس في الجاهلية والإسلام يعظمون هذا الحرم ويجتنبون قطع شحره. قال الواقدي: لما أرادت قريش البنيان قالت لقصي: كيف نصنع في شحر الحرم؟ فحذرهم قطعها وحوفهم العقوبة في ذلك، فكان أحدهم يحرف بالبنيان حول الشحرة حتى تكون في منزله.

قال: وأول من ترخص في قطع شجر الحرم عبدا لله بن الزبير، قال السهيلي: ابتنى ابن الزبير دور القعيقعان، وترخص في قطع شجر الحرم، وجعل دية كل شجرة بقرة. وكذلك روي عن عمر أنه قطع دوحة، كانت في دار أسد بن عبد العزى، وكانت أطرافها تنال ثبات الطائفين بالكعبة، وذلك قبل أن يوسع المسجد، فقطعها ووداها. اهد انتهى من الغازي.

واعلم أنه يحرم على المحرم وغيره قطع حشيش الحرم أو شــجره الرطب الـذي ينبت بنفسه، ولا ينبته الناس، عند الأئمة الأربعة إلا اليابس عند الثلاثــة، ولا فرق بين الأخضر واليابس عند مالك.

ويباح التعرض للإذخر والسنا بالقطع وغيره، ويباح رعي الدواب في حشيش الحرم وشجره، والانتفاع بما تساقط من ورق الشجر، أو انكسر من غير فعل آدمي عند الأئمة الأربعة، وحرمة قطع الشجر والحشيش تكون في حرم مكة وحرم المدينة، أما ضمان ذلك وجزاؤه فهو مختص بحرم مكة فقط، عند الأئمة الأربعة، وكالحرم المدنى في ذلك وادي وج بالطائف.

وإليك تفصيل حكم قطع شجر الحرم ونباته في مذهبنا ، ننقله من كتابنا «إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة » على المذهب الشافعي. فقد حاء فيه ما نصه:

لا يجوز لمحرم ولا لحلال ، سواء كان من أهل الحرم أم لا ، قطع أو قلع شحر الحرمين ونباتهما ومثلهما وادي وج الطائف.

ولا يحرم صيد النقيع، ولا يملك نباته، ويضمن ما أتلفه منه، لأنه ممنوع منه. قال الرافعي: وضمانه بالقيمة، وهو ليس بحرم بل هو الحمى الذي حماه رسول الله الله لنعم الصدقة والجزية.

وجاء في الجزء الثاني من كتاب «وفاء الوفا بأحبار دار المصطفى» للسمهودي ما ملحصه: الحمى لغة الموضع الذي فيه كلاً يحمى ممن يرعاه. وشرعا موضع من المرات، يمنع من التعرض له، ليتوفر فيه الكلاً، فترعاه مواش مخصوصة، والنقيع -بالنون المفتوحة والقاف المكسورة-، وحمى النقيع على عشرين فرسخا من المدينة، وهو صدر وادي العقيق، وهو أخصب موضع هناك، وهو ميل في بريد فيه شحر، ويستأجم حتى يغيب فيه الراكب، وفيه مع ذلك كثير من العضاة

والفرقد والسدر والسيال والسلم والطلح والسمر والعوسج. وفي هذا الكتاب تفصيل كثير من الحمي فراجعه إن شئت. اهـ.

وقال ابن حجر في حاشية الإيضاح: والنقيع -بالنون– هو في ديار بـــي مزينــة على نحو عشرين ميلاً من المدينة . اهـ.

وجاء في "المصباح المنير" عند كلمة نقع. ومنه قيل لموضع بقرب مدينة النبي وتقيع، وهو في صدر وادي العقيق، وحماه عمر، رضي الله عنه، لا بل الصدقة. قال في العباب: والنقيع موضع في بلاد مزينة على عشرين فرسخاً من المدينة، وفي حديث: حمى عمر غرز النقيع لخيل المسلمين. وقد صحفه المحدثون فقالوا: البقيع بالباء وإنما البقيع بالباء موضع القبور، والغرز بفتحتين: نوع من تمام بوزن نبت يسمد به خصاص البيوت، الواحدة تمامة اهد من المصباح باختصار.

فالفرق بين العبارتين لا يخفى ، فابن حجر يقول : النقيع على عشرين ميلاً من المدينة ، والمصباح يقول أنه على عشرين فرسخاً منها ومن المعلوم أن الفرسخ ثلاثة أميال فتأمل . ولقد سألنا بعض الفضلاء من أهل المدينة عن النقيع فقال أنه يبعد عن المدينة إلى جهة الجنوب بنحو مرحلة . اه.

واعلم أن حرمة قطع شجر حرم مكة ونباته ثبت بالإجماع، والخبر في الصحيحين أنه على يوم فتح مكة قال: "إن هذا البلد حرام بحرمة الله لا يعضد شجره ولا ينفر صيده" وقيس بمكة باقى الحرم.

وأما وادي وج الطائف فلقول في الله أن صيد وج وعضاه عين الله شخره حرام محرم". رواه البيهقي بإسناده عن ابن الزبير بن العوام، رضي الله عنه، وسمي المكان باسم وج بن عبد الحي من العمالقة، قاله الدمبري، وأما النقيع فلأن النبي الله المعمد عنه ما المعمد الحي من العمالة المعمدي المحالة المعمدي المحالة والجزية.

واعلم: أن الضمان مختص بحرم مكة لأنه للنسك، ولا فرق في الشجر بين ما نبت بنفسه وما استنبته الناس كالنخيل، بخلاف النبات فإنه لا يحرم منه إلا ما لا يستنبته الناس، والشجر ما كان له ساق، والنبات ما لا ساق له. ومحل الحرمة في الشجر الرطب غير المؤذي، أما اليابس الذي لا يخلف والمؤذي كالشوك والعوسج، وهو ضرب من الشوك، وإن لم يمنع المرور، فلا يحرم قطعه ولا قلعه ولا يتعلق بقطعه ضمان كالحيوان المؤذي.

ولو غرست شجرة حرمية في حل أو عكسه اعتبر منبتها الأصلي، ولو كان الأصلي في الحرم والأغصان في الحل حرم قطعها لا رمي صيد عليها أو كان الأصل في الحل والأغصان في الحرم حل قطعها لا رمي صيد عليها، ولو نقل شجرة من الحرم إلى الحل لزمه ردها، أو إلى عل آخر من الحرم فلا، فإن حفت بالنقل ضمنها وإن نبتت في الموضع المنقول إليه فلا ضمان، فلو قلعها قالع، لزم القالع الجزاء ابقاء لحرمة الحرم، ولو غرس في الحل نواة شجرة حرمية، ثبت لها حرمة الأصل، وكذا كل ماتولد من حرمية، ولو في الحل، فله حكم الحرمية، ولو غرس في الحرم نواة أو غصناً من شجرة حلية لم تصر حرمية نظراً للأصل، فلو قلعها هو أو غيره فلا شيء عليه بلا خلاف.

فإن كان أصل الشجرة في الحرم وأغصانها في الحل حرم قطع أغصانها ووجب فيه الضمان، وإن كان أصلها في الحل وأغصانها في الحرم فلا شيء في قطع أغصانها، ولو كان بعض أصل الشجرة في الحل وبعضه في الحرم فلجميعها حكم الحرم، ولو انتشرت أغصان شجرة حرمية ومنعت الناس الطريق أو آذتهم جاز قطع المؤذي منها، ولو احتاج إلى ما يحرم من شجر الحرم لحفظ محترم، ولم يقم غيره مقامه، فالذي يتجه إباحة ذلك بشرط الضمان لحفظ للعصوم الذي يجوز دخوله الحرم، ولحفظ بناء الكعبة من السقوط لا لغيره من حفظ بستان ودار، ولو كان موقوفاً، إلا لاضطرار.

والحاصل أن التحريم والضمان عام في جميع شحر الحرم سواء نبت بنفسه أو زرعه الآدمي كالتين والتفاح والنخل والعنب والسفر حل وسواء كان مثمراً كما ذكرناه أو غير مثمر.

وأما غير الشحر من نبات الحرم فهو نوعان:

النوع الأول: ما زرعه الآدمي كالحنطة والشعير والذرة والبقول والخضروات فيحوز لمالكه قطعه ولا جزاء عليه، وإن قطعه غيره فعليه قيمته لمالكه ولا شيء عليه للمساكين، وهذا لا خلاف فيه.

والنوع الثاني: ما لم ينبته الآدمي ، وهو أربعة أصناف:

 ١) الإذخر وهو مباح فيجوز قطعه ولو للبيع بلا خلاف ، لحديث ابن عباس ولعموم الحاجة إليه.

٢) الشوك فيحوز قطعه وقلعه كما سبق.

٣) ما كان دواء كالسنا ونحوه فيجوز قطعه وقلعه. ولو لم يوجد المرض بأن ادخره لمرض في المستقبل فبعضهم جوز أخذه إذا احتاجه للمدواء، ولم يخصه الماوردي بل عممه ، وجعله مباحاً مطلقاً كالإذخر.

٤) الكلا بالهمز يقع على الرطب واليابس والحشيش يقع على اليابس
 والعشب والخلا: بالقصر اسم للرطب .

فيحرم قطع وقلع الكلأ الرطب، فإنه قلعه لزمته الفدية وهو مخير بين إخراجها طعاماً والصيام، هذا إذا لم يخلف المقلوع فإن أخلق فلا ضمان على الصحيح، وأما الكلأ اليابس فلا شيء عليه في قطعه كما سبق في الشجر اليابس، فلو قلعه ولم يفسد أصله ومنبته لزمه الضمان لأنه لو لم يقلعه لنبت ثانياً، وإن فسد حاز قلعه وأخذه.

ويجوز تسريح البهائم في حشيش الحرم وشجره لترعى، فلو أخذ الحشيش لعلف البهائم حاز على الأصح، ولا شيء عليه، والظاهر حواز أخذه لعلفها، ولو في المستقبل، وأن من لا بهيمة عنده لا يجوز له أخذه لما سيملكه ويحرم أخذه للبيع أو غيره إلا الإذخر ولو للبيع كما تقدم، وكالإذخر غيره إذا احتاج إليه ولو للتسقيف كما اعتمده الإسنوي.

ويجوز قطع وقلع ما ينبت بنفسه إن كان مما يتغذى به كالبقلة والرجلة للحاجة إليه ولأنه في معنى الزرع ، ولايقطع لذلك إلا بقدر الحاجة، ولو يجوز قطعه للبيع لمن يعلق به لأنه كالطعام الذي قدم للضيف أبيح له أكله لا بيعه.

و يجوز أخذ أوراق شجر الحرم، بلا خبط، لئــلا يضربه بخلاف بـالخبط، لأن خبطه حرام، إن ضر الشجرة، بحيث كسر أغصانها، وإلا فلا، ويجــوز أخــذ ثمـره،

وإن كانت الأشجار مباحة كالأراك، ويقال لثمره: الكباث، -بفتح الكاف-ونحوه عود السواك لغير البيع. أما للبيع فلا يجوز، مثل السواك وثمر الشجر في عدم جواز أخذه للبيع أوراق الشجر كما هو الظاهر. قال ابن حجر في حاشيته على الإيضاح: ولو جهل البائع الحرمة عذر، لأنه ذلك مما يخفى على العوام، بل على كثير من المتفقهة، فيجوز الشراء منه، ولكن يجب على من علم منه ذلك بيان تحريمه عليه. اهـ.

وحرم المدينة ووج الطائف كمكة في حرمة الصيد والشجر والنبات ونحو التراب دون الضمان لأنهما ليسا محلاً للنسك. فكل ما حرم بمكة حرم بالمدينة ووج الطائف غير أنه ضمان فيهما . وأما النقيع -بالنون- فليس بحرم وإنما هو الحمى الذي حماه النبي على لنعم الصدقة والجزية فيحرم إتلاف شجره وحشيشه فإن أتلفه أحد فالأصح أنه تلزمه القيمة ، ولا يحرم صيده بالاتفاق . وحزاء قطع شجر حرم مكة ونباته مذكور في كتب الفقه.

### حكرنقل تراب الحرمر وأحجامه

ذكرنا في كتابنا "إرشاد الزمرة لمناسك الحج والعمرة" على المذهب الشافعي، عن ذلك ما يأتي:

يحرم نقل تراب، ولو محرقاً، من الحرمين أو أحجار، أو ما عمل من طين إحداهما كالأباريق وغيرها، إلى الحل، ولو للحرم الآخر، فيحب رده إلى الحرم وإن انكسر الإناء كما ظاهر، فإن لم يفعل فلا ضمان عليه، وبالرد تنقطع الحرمة كدفن بصاق المسجد.

قال البيحرمي في حاشيته على الخطيب: وعند أبي حنيفة يجوز تلك والأباريق الآن ليست من طين الحرم بل من طين الحل اه. كلامه .

وقال في عمدة الأبرار : وما وجد في الحرم من الأواني وشك أهو من ترابـه أم لا ، فإن غلب على الظن كونه منه حرم ، وإلا فلا ، كما في التحفة . اهـ .

وأما نقل تراب الحل وأحجاره إلى الحرم فخلاف الأولى كما في المجموع لشلا يحدث لها حرمة لم تكن، ولا يقال أنه مكروه لأنه لم يرد فيه نهي صحيح صريح ومثل الحرمين فيما ذكر وج الطائف.

وأما ماء زمزم فإنه يجوز نقله ، بل يسن تبركاً به للاتباع "فإن عائشة ، رضي الله عنها ، حملت من ماء زمزم في قوارير وقالت: إن رسول الله على حمله في الأداوى والقرب" أخرجه المترمذي في جامعه . وعن ابن عباس ، رضي الله عنهما : "أن رسول الله على استهدى سهيل بن عمرو من ماء زمزم فبعث له , براويتين" أخرجه الطبراني بسند رجاله ثقات .

وروي أن كعب الأحبار حمل من ماء زمزم اثنيّ عشرة راوية إلى الشام . والراوية كل دابة يستقى الماء عليها ، كذا في المصباح ، وفي صحيح مسلم ، عن أبي ذر ، رضي الله عنه : "أن النبي في قال في ماء زمزم : إنها مباركة وإنها طعام طعم وشفاء سقم" وروى حابر عن النبي في أنه قال : "ماء زمزم لما شرب له" .

وورد "أن النبي على كان إذا أراد أن يتحف الرحل بتحفة سقاه من ماء زمزم" وكيف لا يكون لماء زمزم من الفضل والبركة، وهي السي تقع في المسجد الحرام عند الكعبة المشرف، ولا تبعد عنها إلا بمقدار خمسة عشر منزاً تقريباً وتنبع من تحتها، وهي التي أخرجها حبريل لنبي الله إسماعيل وهو طفل رضيع، فماء زمزم ليس كالماء العادي، بل خصه الله تعالى بسر عجيب، فمن شرب منه على الريق، بحيث امتلئت بطنه منه، فإنه لا يضره بل ينفعه ذلك كما هو بحرب.

ومن عجيب أمر زمزم أن من شربه من نفس البئر ، كان له طعم ، ومن شربه من الدلو كان له طعم ، ومن شربه بعد تبريده كان له طعم ، وأحسن حالات شربه وألذها وأطعمها وأهنؤها ، أن يشربه الإنسان من الدلو حين إخراجه من البئر .

#### الحوادث الواقعة في الكعبة والمطاف

نذكر هنا بعض الحوادث التي وقعت في الكعبة والمطاف بحسب ما تيسر لنا الوقوف عليها لأنها مما يلفت النظر ويوجب الاهتمام لقدسية البيت وشرف المكان.

فقد روى الطبري في كتابه "القِرى لقاصد أم القرى" في الباب الخامس والثلاثين أن حكيم بن حزام ولد في الكعبة غيره، وكان مولده قبل الفيل بثلاث عشرة سنة أو اثنتي عشرة سنة، وتوفي بالمدينة في خلافة معاوية، رضي الله عنه، سنة أربع وخمسين هجرية، وعاش مائة وعشرين

سنة ستين في الجاهلية وستين في الإسلام، وأسلم عام الفتح، روى أنه لما حج في الإسلام أهدى مائة بدنة قد حللها بالحبر وكفها عن أعجازها، وأهدى ألف شاة، ووقف بمائة وصيف بعرفة في أعنا قهم الفضة منقوش فيها عتقاء الله عن حكيم بن حزام. اهد بتصرف واحتصار من الكتاب المذكور.

وروى الإمام الأزرقي في تاريخه ، عن عبدا لله بن أبي سليمان ، عن أبيه : أن فاحتة ابنة زهير بن الحارث بن أسد بن عبد العزى ، وهي أم حكيم بن حِزام دخلت الكعبة وهي حامل فأدركها المخاض فيها فولدت حكيماً في نطع وأخذ ما تحت مَثِرُها فغسل عند حوض زمزم وأخذت ثيابها التي ولدت فيها فجعلت لقاً. اهد منه . والمثبر -بفتح الميم وسكون الثاء وكسر الباء - : الموضع التي تلد فيه المرأة -ومعنى لقاً : أي ملقاة لا يمسها أحد - فقد كان في الجاهلية من طاف من غير الحمس بالبيت في ثيابه التي جاء بها من الحل ألقاها بعد طوافه بين إساف ونائلة فلا يمسها أحد ولا ينتفع بها حتى تبلى من وطء الأقدام ومن الشمس والرياح والمطر.

نقل الأزرقي في الجنوء الأول من تاريخه في صحيفة ١٦١ عند ذكر حب الكعبة ومالها، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد قال: كان في الكعبة على يمين من دخلها حب عميق حفره إبراهيم، خليل الرحمن، وإسماعيل، عليهما السلام، حين رفعا القواعد. وكان يوضع فيه ما يهدى للكعبة من حلى أو ذهب أو فضة أو طيب أو غير ذلك، وكانت الكعبة لها سقف، فسرق منها على عهد جرهم مال مرة بعد مرة، وكانت جرهم ترتضي لذلك رجلاً يكون عليه يحرسه، فبينما رجل ممن ارتضوه عندها، إذ سولت له نفسه، فانتظر حتى إذا انتصف النهار، وقلصت من الظلال، وقامت المحالس وانقطعت الطرق، ومكة إذ ذاك شديدة الحر، بسط رداءه ثم نزل في البئر، فأخرج ما فيها، فجعله في ثوبه، فأرسل الله، عز وجل، حجراً من البئر، فحبسه حتى راح الناس فوجدوه فأخرجوه وأعادوا ما في ثوبه في البئر. فسميت تلك البئر الأحسف، فلما انخسف بالجرهمي وحبسه الله عز وجل، بعث فسميت تلك البئر الأحسف، فلما انخسف بالجرهمي وحبسه الله عز وجل، بعث يحرس ما فيه، فلا يدخله أحد إلا رفع رأسه وفتح فاه، فلا يراه أحد إلا ذعر منه، وكان ربما يشرف على حدار الكعبة، فأقام كذلك في زمن جرهم، وزمن حزاعة، وكان ربما يشرف على حدار الكعبة، فأقام كذلك في زمن جرهم، وزمن حزاعة، وصدراً من عصر قريش، حتى اجتمعت قريش في الجاهلية على هدم البيت

وعمارته ، فحال بينهم وبين هدمه، حتى دعت قريش عند المقام عليه ، والنبي ﷺ معهم وهو يومئذ غلام لم ينزل عليه الوحي بعد، فجاء عقاب فاختطفه ثم طار به نحو أجياد الصغير. اهـ.

ونقل الأزرقي في الجزء الأول من تاريخه بصحيفة (١٠٦) ما نصه: عن حويطب بن عبد العزى، قال: كانت في الكعبة حِلق أمثال لجم البهم، يدخل الخائف فيها يده فلا يريه أحد، فجاء خائف ليدخل يده فاحتذبه رحل فشلّت يده، فلقد رأيته في الإسلام وإنه لأشل. اهـ.

#### الطواف باليتعراة

وجاء في تاريخ الأزرقي بعد أن ذكر أن العرب كانت تطوف بالبيت عراة إلا الحمس ما نصه:

جاءت امرأة أيضاً تطوف عريانة، وكان لها جمال، فرآها رجل فأعجبته، فلخل الطواف وطاف في جنبها لأن يمسها، فأدنى عضده من عضدها فالتزقت عضده بعضدها، فخرجا من المسجد من ناحية بني سهم هاريين على وجوههما، فزعين لما أصابهما من العقوبة، فلقيهما شيخ من قريش خارجاً من المسجد فسألهما عن شأنهما، فأخبراه بقضيتهما فأفتاهما أن يعودا فيرجعا إلى المكان الذي أصابهما فيه ما أصابهما فيلعوان ويخلصان إلى أن لا يعودا، فرجعا إلى مكانهما، فلعوا الله سبحانه وتعالى وأخلصا إليه أن لا يعودا، فافترقت أعضادهما فلهب كل واحد منهما في ناحية. اه.

وجاء في تاريخ الغازي المسمى «إفادة الأنام بذكر أخبار بلد الله الحرام»: ناقلاً عن ابن فهد أنه مات في حوف الكعبة من الزحام أربعة وثلاثون نفساً وذلك سنة خمسمائة وإحدى وثمانين هجرية.

وذكر الغازي في تاريخه أيضاً أنـه في سنة إحـدى وثمـانين وثمانمائـة مـات مـن الزحام بالكعبة خمسة وعشرون شخصاً. اهـ.

وفي سنة ثلاثمائة وسبع عشرة وافى مكة أبو طاهر القرمطي في سابع ذي الحجة وعمل فيها هو أصحابه أموراً منكرة ، فمنها أنه أمر بقلع ميزاب الكعبة ، وكان من النهب الإبريز ، فطلع رجل يقلعه فأصيب من أبى قبيس بسهم في

عجزه فسقط فمات ، وقيل بل وقع على رأسه فمات . ومنها غير ذلك ليس هنا محل بيانه .

وجاء في تفسير ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿إِن الصفا والمروة من شعائر الله﴾ ما نصه: قلت: ذكر محمد بن إسحاق في "كتاب السيرة" أن إسافاً ونائلة كانا بشرين، فزنيا في داخل الكعبة، فمسخا حجرين، فنصبتهما قريش تحاه الكعبة ليعتبر بهما الناس، فلما طال عهدهما عُبدا، ثم حُولًا إلى الصفا والمروة، فنصباً هنالك فكان من طاف بالصفا والمروة يستلمهما. اهد المراد منه.

وقال الإمام الأزرقي في تاريخه: إن جرهم لما طغت في الحرم، دخل رجل منهم بامرأة منهم الكعبة ففجر بها، ويقال: إنما قبّلها فيها، فمسخا حجرين، واسم الرجل إساف بن بغاء، واسم المرأة نائلة بنت ذئب، فأخرجا من حوف الكعبة ، وعليهما ثيابهما ، فجعل أحدهما بلصق الكعبة والآخر عنـــد زمـزم ، وإنمــا نصبا هنالك ليعتبر بهما الناس، فلم يزل أمرهما يدرس حتى جعلا وثنين يعبدان، وكانت ثيابهما كلما بليت أخلفوا لهما ثياباً ، ثم أخذ الذي بلصق الكعبة فجعل مع الذي عند زمزم وكانوا يذبحون عندهما ويتمسحون بهما ، وكان الطائف إذا طاف بالبيت يبدأ بأساف فيستلمه ، فإذا فرغ من طوافه ختم بنائلة فاستلمها ، فكانا كذلك، حتى كان يوم الفتح، فكسرهما رسول الله ﷺ مع ما كسـر من الأصنام، وقيل بعدما أخرجا من الكعبة نصب أحدهما على الصف والآخر على المروة للاعتبار، ثم تقادم عهدهما حتى صارا يمسحان يتمسّح بهما من وقف على الصفا والمروة ، ثم صارا وثنين يعبدان فلما صار أمر مكة والحجابة إلى قصى بن كلاب حولهما من الصفا والمروة فمعل أحدهما بلصق الكعبة والآخر في موضع زمزم، ويقال جعلهما جميعاً في موضع زمزم، وقيل اسم الرجل إساف بن عمرو، واسم المرأة نائلة بنت سهيل من جرهم. انتهى من تاريخ الأزرقي بتصرف و اختصار.

وذكر الغازي في تاريخه ناقلاً عن ابن فهد: أنه في صبح يوم الجمعة ثـاني ذي الحجة سنة خمس وأربعين وثمانمائة مات بالطواف من الزحمة سبعة أنفس.

وفي تاريخ الكعبة المعظمة للشيخ حسين باسلامة جملة حوادث وقعت على الحجر الأسود، فذكر منها ما له علاقة بهذا الفصل. فإنه بينما الناس في وقت القيلولة وشدة الحروما يطوف إلا رحل أو رحلان سنة ثلاثمائة وثلاث وستين،

فإذا رجل عليه طمران مشتمل على رأسه يسير رويداً ، حتى دنا من الركن الأسود ، ولا يعلم ما يريد ، فأخذ معولاً وضرب الركن ضربة شديدة حتى خفته الخفتة التي فيه ، ثم رفع يده ثانياً يريد ضربه ، فابتدره رجل من السكاسك من أهل اليمن ، حين رآه وهو يطوف ، فطعنه طعنة عظيمة حتى أسقطه ، فأقبل الناس من نواحي المسجد فأخرجوه من المسجد الحرام وجمعوا حطباً كثيراً وأحرقوه بالنار.

وفي عشر التسعين والتسعمائة جاء رجل أعجمي بدبوس في يـده فضـرب الحجر الأسود فكان الأمير ناصر جاوش حــاضراً فوجـاً ذلـك الأعجمي بـالخنجر فقتله.

وذكر الغازي في تاريخه ، أن والي مكة الشريف أحمد بن محمد الجازاني قتل في الطواف في الشوط الثالث ، قتله جماعة من الأتراك بمواطأة من أخيه حميضة ، وألقي بالمعجنة التي بجوار الكعبة ، فصار الرجال والنساء يأتون إليه ويشتمونه ويذكرون قبائح ما فعله ، ثم إن أخاه الشريف حميضة أمر الباشا عبدا لله المصري مشيع الطرحاء أن يدفنه فحمله بحاله إلى المعلى ودفنه على أخيه مهيزع ببعض ثيابه بلا غسل ولا صلاة ، و لم يشيعه أحد بل حضر دفنه رجلان فقط . اه .

وأكبر حادثة وقعت في المطاف والمسجد الحرام حادثة القرامطة. فإنهم لما أتوا مكة في سابع ذي الحجة سبع عشرة وثلاثمائة ارتكبوا فيها من الفظائع والمنكرات ما لا يوصف. فقد دخل، عدو الله، أبو طاهر القرمطي، المسجد الحرام مع قومه، وهو سكران، راكب فرساً له، وبيده سيف مسلول، فصفر لفرسه فبال عند البيت، وأسرف هو وأصحابه في قتل الحجاج. وكان الناس يطوفون حول البيت والسيوف تأخذهم، وكان علي بن مايويه يطوف بالبيت والسيوف تأخذه فما قطع طوافه وهو ينشد:

ترى المحبين صرعى في ديارهم كفتية الكهف لا يدرون كم لبثوا وقتل في المسجد الحرام ألف وسبعمائة ، وقيل ثلاثة عشر ألفاً من الرجال والنساء وهم متعلقون بالكعبة وردم بهم زمزم حتى ملتوها ، وفرش بهم المسجد الحرام وما يليه، وقيل دفن البقية في المسجد بلا غسل ولا صلاة... الح، ما رواه الحافظ ابن فهد القرشي في إتحاف الورى في حوادث عام ٣١٧.

ومما يناسب المقام: ما رواه الغازي في تاريخه، أنه في سنة ألف وثلاث وثمــانين أراد إسحاق أفندي الوارد من جهة الروم صحبة الحج، وكان من كبار الدولة، أن يدخل الكعبة الشريفة ليلاً، فأراد الشيخ عبدالواحد بن محمد الشيبي الحجبي أن يفتح له البيت فتعسر فتحه فدعا بحداد نعت له بالمعرفة، فأمره بفش القفل -أي بفتحه بأي وسيلة - فاضطربت يده وما قدر فقال له الشيخ عبدالواحد، فيما أخبرني الثقة، ما بالك؟ فقال له: ألا تسمع ما أسمع ؟ قال الشيخ عبدالواحد، فأصغيت وإذا بالباب كان يدفع من داحل البيت وأحسست بالدفع والقوة المانعة. قال فصرفت الناس، وقلت: أيها الناس إن هذا البيت بيد الله يفتحه لمن يريد. فانصرف الناس، ومنهم إسحاق أفندي و لم يتيسر له الدخول. اهد منه.

فممّا علق في حوف الكعبة:

١) المعلَّقات السبع، وهي قصائد من فحول شعراء العرب.

 ٢) صحيفة قريش، وفيها شروطهم على مقاطعة بني هاشم وبني المطلب سنة سبع من النبوّة.

٣) كتابان لهارون الرشيد، أحدهما بالولاية لابنه الأمين، ثانيهما بالولاية لابنه المأمون وجعلهما بالبيت الحرام حينما حج سنة ١٨٦، وفي خلافة الأمين أخذا من الكعبة إلى بغداد وأحرقا بالنار.

٤) عهد المعتمد لولديه وذلك سنة ٢٦١ هجرية.

استرحام من الخليفة العباسي القائم بأمر الله أبي جعفر عبدا لله ابـن الإمـام القادر با لله في الحديثة المتوفى سنة ٤٦٧ يشكو إلى الله تعالى أرسلان الفساسـيري حيث اعتقله، فلما هلك هذا رفع الاسترحام من الكعبة الشريفة. اهـ.

انتهى بأختصار من كتاب المحمل والحج.

## دخول السيارات إلى المسجد الحرامرفي زماننا

ومما وقع في المسجد الحرام بمكة في زمننا هذا ، أي في الليلة الرابعة من شهر المحرم سنة (١٣٧٨) ألف وثلاثمائة وثمان وسبعين هجرية، أنه وقع حريق هائل بمكة المشرفة في الليلة المذكورة ، بمحلة قاعة الشفا ، بالقرب من باب العتيق، ومن باب الباسطية، حرق فيه نحو أربعون منزلاً بما فيها من الأمتعة ، وحرق مثلها أيضاً من الدكاكين بما فيها من البضائع المختلفة ومات في هذا الحريق عدة أشخاص ، كما

فصلنا بيان هذا في الكلام على سبب بناء المسجد الحرام بالقباب في مبحث حاص بعنوان: "الحريق الثاني بقرب المسجد الحرام".

وقع هذا الحريق والناس في صلاة العشاء، في الليلة المذكورة، ودام إلى قبل الفجر بساعة واحدة، وقام الناس فزعين لإطفاء هذا الحريق العظيم، وجاء رجال الشرطة ورجال الإطفاء بمكة وانضم إليهم مطافئ جدة ومطافئ المطار بسيارات الإطفاء أي "أوتومبيلات الإطفاء" وأرسلت إدارة عين زبيدة وإدارة القصور ووزارة الدفاع رجالها وناقلات الماء لحصار النار وإطفائها.

ولما كانت الأزقة متلاصقة بجوار المسجد الحرام، اضطروا إلى إدخال سيارات الإطفاء وناقلات الماء إلى نفس المسجد الحرام وإيقافها بساحته عند باب العتيق وباب الباسطية، أي بجهة المنازل التي تحترق ومن السيارات التي بالمسجد الحرام ملوا خراطيم المياه وأخر حوها من باب القطبي وباب الباسطية وباب العتيق لحصار النار، في محلة قاعة الشفا، وعدم سريانها إلى الأماكن المحاورة، كما أتت سيارات أخرى للإطفاء من خارج المسجد من جهة الشبيكة ووقفت عند مدخل قاعة الشفا، ومدوا خراطيم المياه إلى المنازل التي تحترق لإطفاء النار حتى حاصروها واطفئوها قبل الفجر بساعة واحدة. كما بينا ذلك مفصلاً في محله، ولولا لطف وأطفئوها قبل الفجر بساعة واحدة. كما بينا ذلك مفصلاً في محله، ولولا لطف الله تعالى لاحترق حانب كبير من مكة "إن الله بالناس لرؤوف رحيم". ففي هذه الحادثة تكون السيارات أي "الأوتومبيلات" دخلت المسجد الحرام لأول مرة في التاريخ ومكثت تتردّد فيه أسبوعاً واحداً حتى اطمئنوا إلى خمود النار تحت الدمار والهدميات.

ومن المصادفات الحسنة، أنه في هذه الجهة، قامت الهدميات والعمل حار في توسعة المسجد الحرام، فالطريق ممهد بطبيعة الحال و لم يكن إلا مساعدات قليلة لاحتياز هذه السيارات الضخمة، ولقد دخلت هذه السيارات إلى المسجد الحرام من جهة المسعى بقرب الصفا أي من "باب علي" المقابل لبئر زمزم فتمشي بالمسجد حتى تقف بالقرب من باب الباسطية، ثم تمتد منها خراطيم المياه إلى علات الحريق.

وإن من أعظم لطف الله تعالى وقوف الهواء في هذه الليلة وقوفاً تاماً ، فلو تحرك الهواء لاشتعلت النار أكثر وامتد الحريق إلى جهات متعددة في البلدة . فالحمد لله الذي قدّر هذا ولطف فيه "إن الله بالناس لرؤوف رحيم" .

#### ذكر بعض الحوادث المفرقة

ذكر الغازي نقلاً عن "تحصيل المرام": وفي سنة (١٠٨١) إحدى وتمانين وألف يوم الجمعة دخل رجل أعجمي المسجد، والسيف في يده، والخطيب يخطب، فصرخ على الخطيب، وأشار إليه بالسيف، وقال: أنا المهدي. فلغعه الناس عن الخطيب وضرب الأعجمي حتى مات وحرقوه بالمعلى. انتهى.

وذكر السنجاري في "منائح الكرم" هذه الحادثة بأبسط من هذا وهذه عبارته: وفي سنة (١٠٨١) يوم الجمعة السادس والعشرين من رمضان دخل المسجد رجل أعجمي، بيده سيف، والخطيب يخطب، وهو ينادي بالفارسية ما معناه أنه المهدي، وجلس في صحن الطواف إلى أن فرغ الخطيب، فلما أراد أن ينزل قصده الأعجمي بالسيف، وأراد ضربه، فرد في وجهه باب المنبر، وكان الخطيب ذلك اليوم القاضي محمد بن موسى القليوبي المكي، فتلاحقته العامة من العساكر والمجاورين، فضربوا الأعجمي بالسيوف إلى أن أثخنوه حراحة، وسحبوه إلى أن أخرجوه من باب السلام، ثم حرته العامة من أولاد السوق إلى المعلاة، وجعلوا عليه قمامة وأحرقوه فيها. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وفيه أيضاً وفي سنة (١١٢٣) يوم الجمعة رابع عشر ذي القعدة تعرض للخطيب رحل من السوقة ، وفي يده جنبية مسلولة ، فعند وصول الخطيب إلى المنبر ضربه بها فتلقى عنه المرقي ، وفعل هكذا ثانياً وثالثاً والمرقي يتلقاها ، ثم هرب الخطيب وصعد الرحل المنبر ، والسكينة في يده ، يومي بها إلى من طلع إليه ، فطلع إليه رحلان : تركي وعبد زنجي ، ومسكوه وأنزلوه من المنبر ، فوقعت فيه العامة ضرباً وأخرجوه من المسجد وأثخنوه إلى أن مات . انتهى .

وفي سنة ألف وماتين وثمانية وأربعين خرج بعد العشاء، ليلة الجمعة، رجل بالمسجد الحرام، وعظ الناس، وأخبر أن المهدي يخرج غداً. فارتجت البلد لذلك. فلما كان وقت الجمعة، امتنع الخطيب من الخطبة، إلا أن يحضر الأمير والعساكر حول المنبر، فأحيب لذلك. وكان خطيب تلك الجمعة السيد محمد ميرة، فلما صعد المنبر أتى الشخص المدعي أنه المهدي، فاستقبلته العساكر، وقبضوا عليه وحبسوه إلى أن ينظروا أمره، بعد صلاة العصر، فلما جاء وقت صلاة العصر، لم

يجدوه في الحبس، والحديد الذي كان مربوطاً به، محطوط محلَّه، كذا في نزهة الفكر للشيخ الحضراوي. انتهى.

وفي خلاصة الكلام وفي شهر رجب سنة (١٢٠٣) وقعت حادثة بمكة وهي أن يوم الجمعة ، كان الخطيب الشيخ عبدالسلام الحرشي ، فتعرّض له عند المنبر بنقالي ، قبل بحنون ، قبل الصلاة ، وضربه سكيناً قطع به أمعاءه ، فكانت هي القاضية . ووقع في المسجد ضجة عظيمة ، حتى أشاع بعض العوام أن المهدي المنتظر ظهر بين الركن والمقام ، وعما قليل زال الالتباس ، وتقدم خطيب آخر فخطب ، وصلى بالناس ، وأمر مولانا الشريف غالب ، أمير مكة ، بصلب ذلك القاتل ، فصلب . انتهى .

وفي تاج تواريخ البشر: وفي ثاني جمعة من رمضان من سنة (١٢٩٦) ألف وماتتين وست وتسعين بينما الخطيب، على المنبر بالمسجد الحرام، إذ جاء رجل سنادي، من ناحية باب الصفا، يشتد ويسعى حتى رقا المنبر، وفي يده سيف بحدين، فتلقاه المبلغ، فضربه الرجل في جبهته، فبرك عليه المبلغ حتى دحرجه، فوكزه الناس وضربوه، ثم وصلوا به إلى الديوان، وقد اضطرب المسجد الحرام في تلك الساعة، فقائل هذا المهدي وقائل غير ذلك، ولما قضيت الصلاة ضربوه نحو ماتتين من السياط ثم وضعوه في الخشب، وأرسلوه إلى الطائف لأمير مكة المكرمة الشريف حسين بن محمد بن عون، فلما وقف بين يديه، قال له: أنت المهدي؟ قال: لا، ولكني رجل أقرأ ورداً وإذا قرأتها يصير بي حال، فكتبت بعض المواعظ وقصدي أعطيها للخطيب ليعظ بها الناس فضربوني، وحسرح نفسه مكبر وقصدي أعطيها لمرحكة: هذا رجل مجنون ووضعه في السحن. انتهى.

قال الغازي في الجزء الأول من تاريخه: وفي سنة (١٠١٢) اثنتي عشر وألـف، ظهر التنباك والدخان بأرض الحجاز ومكة والشام في هذا التــاريخ و لم يعـرف قبــل ذلك، كذا في تحصيل المرام.

ثم قال فيه أيضاً: ومما كان في دولة مولانا الشريف مسعود أنه منع الناس من التظاهر بشرب الدخان ، فرفع من القهاوي والأسواق ، وصار حاكمه يقبض على من يراه عنده من الأطواق، وكان ذلك في سنة (١١٤٩) تسع وأربعين ومائة وألف.

نقول: في سنة (١٣٣٨) ثمان وثلاثين وثلاثمائة وألف من الهجرة تقريباً، وحدت أول ماكينة لعمل الثلج بمكة، شرفها الله تعالى، وقبل هذه السنة لا يعرف الثلج بمكة، وإنما كان يبرد الماء بتعرضه للهواء في الأواني الطينية والفخارية، كالأزيار والقُلل المسماة في الحجاز "الشّراب" بكسر الشين المعجمة، ومن بعد عام (١٣٥٠)، أي في عصر الحكومة السعودية، كثرت مصانع الثلج بمكة، وجميع المملكة تدريجياً، حتى صار الآن بمكة وحدها عدة مصانع للثلج.

## بعض ما حصل عكة وما حولها من القنال والنهب

نذكر هنا بعض ما حصل بمكة من القتل والقتال وغيره مما يخل بالأمن والأمان، ونذكر ذلك من تاريخ الغازي، رحمه الله تعالى، لأنه جامع لأشتات الأحبار، ولا نذكر ما يأتي من قبيل التشهير والنيل من أهل الزمان السابق، غفر الله لنا ولهم، بل نذكره لنقارن بين ما كان سابقاً من الخوف وعدم الاطمئنان، وبين ما نحن فيه من الأمن والأمان، بفضل الله تعالى ورحمته، فتزداد شكراً لله تعالى ليزيدنا من بره وإحسانه وفضله ورحمته. وقد حصل قتال بين الجن وبين بني سهم من قريش زمن الجاهلية ذكر ذلك الإمام الأزرقي في تاريخه لكن لا نريد ذكره هنا وربما نذكره في موضع آخر من الكتاب.

وقد حاء في تاريخ الغازي: أنه في سنة (٢٩٩) تسع وتسعين ومائتين كانت واقعة بين عج بن حاج وبين الأحناد بمنى، ثاني عشر ذي الحجة وأصابت الحجاج من عودتهم عطش شديد، فمات منهم جماعة، وحكي أن أحدهم كان يبول في كفه ويشربه.

وفي سنة (٣٥٥) خمس وخمسين وثلاثمائة قطعت بنو سليم الطريق على الحجيج من أهل مصر ، وأخذوا منهم عشرين ألف بعير بأحمالها ، وعليها من الأموال والأمتعة ما لا يقوم كثيره، وبقي الحجاج في البوادي فهلك أكثرهم ، كذا في حسن المحاضرة، ذكره في "تحصيل المرام".

وذكر ابن فهد أيضاً هذه الوقعة في حوادث سنة خمس وخمسين وثلاثمائة وهذا نصه: وفيها نهبت بنو سليم حاج مصر والشام، وكانوا عالماً كثيراً، وأخذ جميع ما كان معهم من الأموال، وكان ما لاحد له، لأن كثيراً من الناس، من أهل الثغور والشام، هربوا خوفاً من الروم بأموالهم وأهليهم، وقصدوا مكة ليسيروا

منها إلى العراق فأخذوا وقتل أمير الركب وهلك من الناس ما لا يحصى وتمزقـوا في البراري و لم يسلم إلا القليل ورد على الحـاج بعض مـا أخـذ منهـم في السـنة الـــي بعدها. انتهى.

وقال ابن فهد أيضاً في حوادث سنة (٣٩٥) خمس وتسعين وثلاثمائة وفيها أصاب حاج العراق رياح وأهوال، وطرحت العرب من خفاجة الحنظل في المياه، فهلكوا عطشاً ثم أخذوهم ونهبوهم. انتهى.

وفي سنة (٤١٠) أربعمائة وعشرة قتل بمكة هادي المستحاشي، وكان ظهر، في آخر أيام الحاكم العبيدي صاحب مصر، وصار يدعو إلى عبادة الحاكم، فحكي عنه أنه سب رسول الله على ، وبصق على المصحف الشريف، وسار في البوادي، يدعو إلى أن قتله الله تعالى، وذلك أنه لما وصلها ونزل على أبي الفتوح، وأعطاه الذمام، وصار يطوف بالكعبة، فكلما رآه المحاورون، مضوا إلى أبي الفتوح، وذكروا له شأنه، وأنه لا يستتاب. فقال: هذا قد نزل علي وأعطيته الذمام. فقالوا: لا يصح أن يعطى الذمام. فدافعهم أبو الفتوح، فاجتمع الناس عند باب الكعبة، وضحوا إلى الله تعالى، وبكوا، فقضى الله تعالى بإرسال ريح سوداء حتى أظلمت الدنيا وصار للكعبة نور كنور الترس و لم يزل كذلك يرى ليلاً ونهاراً على حالة واحدة، مدة سبعة عشر يوماً. فلما رأى أبو الفتوح ذلك، أمر بالغريم وغلام له مغربي، فضربت أعناقهما وصلبا، و لم يزل المغاربة يرجمونهما بالحجارة، حتى سقطا إلى الأرض، فجمعوا لهما حطباً وأحرقوهما. كذا في الدرر الفرائد".

وفي تاريخ ابن فهد، بعد قوله: وأعطيته الذمام، فقالوا: إن هذا سب وبصق. فسأله عن ذلك فأقر به، وقال: قد تبت، فقال الجحاورون: توبة هذا لا تصح، وقد أمر النبي في بقتل ابن خطل، وهو متعلق بأستار الكعبة، وهذا لا يصح أن يعطى الذمام، ولا ينبغي إلا قتله. انتهى.

وفيه أيضاً وفي سنة (٤٨٦) ست وتمانين وأربعمائة حج الناس من الشام، فلما قضوا حجهم، وعادوا سائرين، أرسل إليهم أمير مكة محمد بن أبي هاشم عسكراً فلحقوهم، بالقرب من مكة، فنهبوا كثيراً من أموالهم وجمالهم، فعادوا مستغيثين به، وأحبروه وسألوه أن يعيد إليهم ما أخذ منهم، وشكوا إليه بعد ديارهم، فلم يغثهم بما فيه كبير جدوى، وأعاد بعض ما أخذوه منهم، فلما يئسوا

منه عادوا من مكة على أقبح صفة ، فلما بعدوا عن مكة ظهر عليهم جموع من العرب ، في عدة جهات ، فضايقوهم على مال أخذوه من الحاج ، بعد أن قتل منهم جماعة وافرة ، وهلك كثير بالضعف والانقطاع ، وعاد السالم منهم على أقبح صورة في حالة عجيبة . انتهى .

وفي سنة (٥٣٩) تسع وثلاثين وخمسمائة نهب أصحاب هاشم بن فليتة أمير مكة الحجاج، بالحرم الشريف، وهم يطوفون، وذلك نصفه كانت بين أمير الحاج وبين هاشم أمير مكة كذا في "تحصيل المرام".

وفي سنة (٤٤٥) أربع وأربعين وخمسمائة كـان أمـير الحـاج العراقـي قيمـاز الأرجواني، فلما وصل الحاج إلى مكة، طمع أمير مكة فيهم، واستزرى بقيماز فطمع العرب، ووقفت في الطريق، وبعثوا يطلبون رسومهم. فقال قيماز للحاج: المصلحة أن يعطوا ونستكفي شرهم. فامتنع الحاج من ذلـك، فقـال لهـم: فـإذا لم تفعلوا فـلا تـزوروا السـنة رسـول الله ﷺ، فاستفاتوا عليه، وقــالوا نمضــي إلى سنجر ، فنشكو منك . فسار بهم إلى أن وصلوا إلى مضيق ، بين مكة والمدينة ، خرج عليهم العرب ، من بني زغب ، بعد العصر ، يوم السبت رابع عشر المحرم من سنة خمس وأربعين، فقاتلوهم، فكثرت العرب، وظهر عجز قيماز عنهم، فطلب لنفسه أماناً ، واستولوا على الحجاج ، فأخذوا من الأموال والثياب والجمال ما لا يحصى، وأحذوا من الدنانير ألوفاً كثيرة . فتحدث جماعة من التجار أنـــه أحمذ من هذا عشرة آلاف ومن هذا عشرون ألفاً ومن هذا ثلاثون ألفاً ، وأحد من حاتون أحت مسعود ما قيمته مائة ألف دينار، وتقطع الناس، وهربوا على أقدامهم يمشون في البرية ، فماتوا من الجوع والعطش والعري ، وقيل إن النساء طيّـن أحسادهن لستر العورة ، وما وصل قيماز إلى المدينة ، إلا في نفر قليل ، وتحملوا منها إلى البلاد، وأقام بعضهم مع العرب، حتى توصل إلى البلاد. كذا في "إتحاف. الورى من أخبار أم القرى".

وفي سنة (٥٥٦) خمسمائة وست وخمسين، حج الناس، فحصلت فتنة وقتال، بين صاحب مكة وأمير الحج، فرحل الحجاج ولم يقدر بعضهم على طواف الإفاضة قال ابن الأثير: وكان ممن حج ولم يطف حدته أم أبيه فأتت في العام القابل وطافت وأحرمت بحجة أخرى وأهدت. انتهى ذكره أبو الفرس كذا في "تحصيل المرام".

وفي "إتحاف الورى" وفي سنة ثلاث وثمــانين وخمســمائة (٥٨٣) وقعـت فتنــة بعرفة ، في يوم عرفة، بين العراقيين والشاميين، وكان قد احتمع هذه السنة حاج بالشام من بلاد العراق والمواصل وديار الجزيرة وخلاط وبلاد الروم ومصر وغيرها ، ليجمعوا بين زيارة القلس ومكة، وجعل الأمير عليهم شمس الديسن محمد بن عبد الملك بن محمد، المعروف بابن المقدم، أحد أكـابر الأمراء الصلاحية، بعـد طلبه الإذن من صلاح الدين، فساروا إلى عرفات سالمين، وقضوا في ذلك المشاعر وأدوا الواجب والسنة ، فلما كان عشية عرفة تجهز هو أصحابه، ليسيروا من عرفات، فأمر بضرب كوسانة، التي هي إمارة الرحيل، فضربها أصحابه، ورفع علم السلطان صلاح الدين، فأرسل إليه أمير الحاج العراقي بحبر الديس طاشتكين، ينهاه عن الإفاضة من عرفات قبله، ويأمره بكف أصحابه عن ضرب كوسانة، وقال: هذا موضع لا يرفع فيه إلا علم الخليفة . فقال ابن مقدم : فالسلطان مملوك أمير المؤمنين، ونحن مماليك السلطان، وليس لي معك تعلق، أنت أمير الحج العراقي وأنا أمير الحج الشامي، وكل منا يفعل ما يراه ويختار . وأمر غلمانه فأطلعوا العلم وسار ولم يقف ولم يسمع قوله ، فلما رأى طاشتكين إصراره على مخالفته، ركب في أصحابه وأحناده، وتبعم من غوغاء الحاج العراقيي، وبطاليهم وطماعتهم، العالم الكبير والجم الغفير، وقصدوا حاج الشامي مهولين عليــه، فلمــا قربوا منه ركب ابن المقدم أيضاً بمن معه من الشاميين، فــاقتتلوا وقتــل مــن الفريقــين جماعة ، وخرج الأمر عن الضبط ، وعجزوا عن تلافيه، فهجم جماعة العراقيين على حجاج الشام وفتكوا بهم، وقتلوا منهم جماعة ونهبت أموالهم، وسبى جماعة من نسائهم، إلا أنهن رددت عليهن. وحرح ابن المقدم عدة حراحات، وكان يكف أصحابه عن القتال، ولو أذن لهم لانتصف منهم، وزاد، ولكنه راقب الله تعالى وحرمة المكان واليوم، وأثخين بالجراحة ، وأصابه سهم في عينه، فخر صريعا، فأحذه طاشتكين إلى حيمته، وأنزله عنده ليمرضه، وليستدرك الفارط في حقه، وساروا تلك الليلة من عرفات. فلما كان الغد يوم الخميس، يوم عيد الأكبر، مات ابن المقدم بمني ، وصلى عليه بمسجد الخيف، وحمل إلى المعلاة، ودفن ، ورزق الشهادة بعد الجهاد وشهود فتح بيت المقلس، رحمه الله تعالى، وأحذ طاشتكين شهادة الأعيان، أن الذنب لابن المقدم، وقوي المحضر في الديوان وأقام الحاج الشامي بمني ، على أسوأ حال . انتهي.

وفي سنة (٦٩٨) ثمان وتسعين وستمائة حصل للحجاج تشويش في سفرهم بالعطش والجوع، وتشويش عظيم بعرفات، وهو شتم في نفس مكة، ونهب خلق كثيرون، وأخذت ثيابهم التي عليهم، وقتل خلق، وجرح جماعة، وحصل لأبي ثمي، صاحب مكة، من الجمال المنهوبة خمسمائة جمل، وكانت تباع لحوم الجمال بعد رحيل الحجاج بمكة، وأكثرهم الجحاورين احترزوا من أكل لحوم الجمال، بسبب ذلك النهب. كذا في "درر الفرائد".

وفي سنة (٧٣٠) ثلاثين وسبعمائة في يوم الجمعة وأربع عشر من ذي الحجة قتل الأمير الخازندار سيف الدين ألدمر بن عبدا لله الناصري بمكة، وكان من خبر ذلك، أن أمير الركب العراقي، في هذه السنة، كان من أهل توريز، يعرف بمحمد الحجيج، تقرب من أولاد جوبان، فترقى بهم إلى معرفة السلطان أبي سعيد، فعظم أمره وجعله من ندمائه، وبعثه رسولاً إلى مصر غير مرة، فاعجب به السلطان، ولاقي بخاطره، إلى أن بلغه أنه يعرض في مجلس أبي سعيد شيء ذكره مما يكرهه السلطان، فتنكر له وأسر ذلك في نفسه، فلما بلغه عنه أنه صار أمير الركب العراقي، كتب إلى الشريف عطيفة بن أبي نمي سراً لأن يتحيل في قتله، فلم يجد بداً من امتثال ما أمره به.

وأطلع ولده مبارك ابن عطيفة ومن يثق به على ذلك. وتقدم إليهم بأعمال الحيلة فيه، فلما قضى الحاج النسك، عاد منهم الأمير علم الدين سنجر الجادلي إلى مصر، ومعه جماعة، في يوم الأربعاء ثاني عشر ذي الحجة، وتأخر الأمير سيف الدين خاصي ترك أمير الحاج والأمير سيف الدين ألدمر أمير خازندار، والأمير أحمد بن خالة السلطان، ليصلوا بمكة صلاة الجمعة، ومعهم بقية حجاج مصر، فلما حضروا للجمعة، وصعد الخطيب المنبر، أراد الشريف عمل ما رسم به، فأخذ العبيد في إثارة الفتنة بين الناس بذلك، وأول ما بدأوا به، أن عبشوا ببعض حاج العبيد في إثارة الفتنة بين الناس بذلك، وأول ما بدأوا به، أن عبشوا ببعض حاج العراقي، وخطفوا شيئاً من أموالهم، بباب المسجد الحرام، باب إبراهيم. وكان الشريف عطيفة جالساً إلى جانب الأمير خاصي ترك أمير الركب، فصرخ الناس الأمير الدمر، وليس عنده علم بما كتب به السلطان إلى الشريف عطيفة، وكان مع بالأمير الدمر، وليس عنده علم بما كتب به السلطان إلى الشريف عطيفة، وكان مع ذلك شجاعاً حاد المزاج قوي النفس، فنهض ومعه أصحابه وجماعة من المماليك، فلاطفه الشريف، فلم يسكن، واشتد صياح الناس، فركب الشريف مبارك بن فلاطفه الشريف، فلم يسكن، واشتد صياح الناس، فركب الشريف مبارك بن

عطيفة في قواد مكة بآلة الحرب، وركب جند مصر، فبادر خليل ولد الأمير الدوادار ، ليطفئ الفتنة ، وضرب أحد العبيد فرماه العبيد بحربة فقتله ، فلما رأى أبوه ذلك اشتد غضبه ، وحمل بنفسه لأخذ ثأر ولـده فرمـي الآخـر بحربـة فمـات . ويقال بل صدف الشريف مبارك بن رميثة وعمه عطيفة ، وقد قصد أمير ركب العراقي، وعليه آلة حرب، فقال له: ويلك تريد أن تثير فتنة ؟ وهم ضربه بالدبوس، فضربه مبارك بحربة كانت في يله أنفذها في صدره، فخر صريعاً، وقضي، وقضي الله معهما بالشهادة لجماعة آخرين منهم مملوك للأمير ألدمر وأمير عشرة يعرف بابن الناجي ، وجماعة نسوة . ورمي مبارك بن عطيفة بسهم في يله فشلت، وركب أهل مكة سطح الحرم ورموا الأمير أحمد ومن معه بالحجارة وقد اتفرغ نشابة بين يديه، هو ومن معه، ورمي بهـا، حتى خلص أيضاً .وفر ّ أمـير الركب العراقي، ودخلت الخيل المسجد الحرام، وفيها جماعة من بني حسن ملبسين غايرين ، واختبط الناس بأسرهم ، وتفرق الناس ، وركب بعضهم بعضاً ، ونهب الناس أموالاً كثيرة ، وحرت أمور عجيبة وصلى الناس الجمعة ، والسيوف تعمل، وخرج الناس إلى المنزلة –المنزلة موضع النزول– والخيل في أثرهم، يضربون بالسيوف يميناً وشمالاً ، وما أن وصلوا إلى المنزلة وفي العين قطرة . ودخل الأمراء ، بعد الهزيمة ، إلى مكة لطلب الثأر ، وخرجوا فارين مرة أخرى ، ثم بعد ساعة جاء الأمراء خائفين، وبنو حسن وغلمانهم أشرفوا على ثنية كدى من أسفل مكة، وتحير الشريف عطيفة في أمره ، وما زال يداري الأمر حتى خرج الحاج بأجمعهم من مكة ، وأمروا بـالرحيل وتوجهـوا إلى بلادهـم . ولـولا سـلم الله كـانوا أنزلـوا عليهم، ولم يبق من الحاج مخبر. ووقف أمير الركب المصريين في وحوههم فأمر بالرحيل. فاختبط الناس وجعل أكثر الناس يترك ما ثقل من أحمالهم ونهب الحاج بعضهم بعضاً . ذكره ابن فهد .

وفي سنة (٧٤٣) سبعمائة وثلاث وأربعين كان بعرفة فتنة وقتال عظيم، بين الأشراف وأمير الحج. وقتل من النزك نحو سنة عشر رجلاً ومن الأشراف نفر يسير. وبعد الوقوف توجهوا إلى مكة، وتحصنوا بها، وتركوا الحضور إلى منى في أيامها، ودخل الحاج مكة قبل النفر الأول، وفات الكثير من الناس المناسك بسبب هذه الفتنة.

وفي سنة (٧٤٤) سبعمائة وأربع وأربعين وقعـت أيضـاً فتنـة بـين أمـير الحـاج وأهل مكة وقتل جماعة وخمدت الفتنة .

وفي سنة (٧٨٥) سبعمائة وخمس وثمانين وقعت فتنة بين حاج التكرور والمغاربي ويين حجاج العراق واليمن زمن الحج وقتل فيها نحو ألف إنسان . ذكره في "خلاصة الكلام" .

وفي سنة (٧٩٧) سبع وتسعين وسبعمائة في يوم التروية ، حصل في المسجد الحرام حفلة ، بسبب مناقرة وقعت بين بعض القوادين المعروفين بالعمرة وبين أمير الركب ابن الزين ، فثارت الفتنة وصارت قتال ، ظفر فيه القواد ونهبت أموال كثيرة للحاج وقتل بعضهم ، ونهبت الظهران ، عرب من هذيل ، الحاج في ليلة عرفة بطريق عرفة عند المأزمين ، ورحل الحاج بأجمعهم من منى في النفر الأول . ذكره ابن فهد .

وفي سنة (٨١٠) ثمانمائة وعشرة في يوم الجمعة خامس ذي الحجة ، حصل بالمسجد الحرام، فتنة انتهكت فيها حرمة المسجد، لما حصل فيه من القتال بالسلاح، وإدخال الخيل، وإراقة الدماء، وروث الخيل فيه وطول مقامها فيه. وسبب ذلك، أن أمير الحج المصري أدب بعض غلمان القواد على حمل السلاح لنهيه عن ذلك، وحبسه، فرغب بعض مواليه في إطلاقه، فامتنع، فلما قام الناس، لصلاة الجمعة ، من اليوم المذكور ، هجم جماعة من القواد ودخلوا المسجد الحرام ، من باب إبراهيم، راكبين خيولهم، لابسين لأمـة الحـرب، إلى أن انتهـوا إلى مقـام الحنفي. فلقيهم النزك والحجاج، من باب إبراهيم، راكبين خيولهم، لابسين لأمة الحرب، إلى أن انتهوا إلى مقام الحنفي. فلقيهم الترك والحجــاج، وقــاتلوهم إلى أن وصلوا سوق المعلافة ، أسفل مكة . وظهر المصريون وانتهب بعض دور القواد مــن المصريين، بالسوق المذكور، وسوق المسعى، وبعض بيوت مكة . ولما كــان آخـر النهار أمر أمير الحاج بتسمير أبواب المسجد الحرام، إلا بـاب السـلام، وبـاب الدريبة ، وباب مدرسة المجاهدية ، لأن أمير الركب ومن معه يدخلون منه . وأدخل جميع خيله المسجد الحرام، وجعلت في الرواق الشرقي، قريباً من منزله برباط الشرابي، المسمى الآن برباط قايتباي. وباتت الخيل بالمسجد الحرام حتى الصباح، ولم يعلم أن المسجد الحرام انتهك مثل هذه الواقعة، فذهب جماعة من أعيان مكة إلى أمير الحاج المصري، وأجبروه أنه أخطأ في أمساك القائد وضربه، فأمر بإطلاقه، والتمسوا من الشريف إخماد الفتنة، فبعث ولمه الشريف أحمد إلى أمير الحاج، فخرج من عنده، ونادى بالأمان، فاطمأنت الناس وأمنت بعد حراحات كثيرة حصلت للفريقين، قال بعضهم ولا أعلم فتنه أعظم منها بعد القرامطة وكان القائد الذي وقعت الفتنة بسببه يقال له حراد واتفق أن تلك السنة كانت غلاء فقال بعض الأدباء في ذلك:

وقع الغلاء بمكة والناس أضحوا في جهاد والخير قل فهاهم يتقاتلون على حسراد وفيه تورية لطيفة. كذا في خلاصة الكلام وتحصيل المرام.

وفي سنة (٨٧٤) أربع وسبعين وتمانماتة في ليلة الأحد حامس عشر ربيع الثاني، وجدت سعادة أم الهدى بنت القاضي نور الدين علي ابن بركات بن ظهيرة القلاشي مقتولة على فراشها بالخنق، فاتهم بذلك جواريها، فدفعوا إلى الوالي، فأقرت اثنتان منهن بأنهما قتلاها حنقاً وأحذتا ذهباً ومصاغاً وثياباً، فأعادتا ذلك، وكانتا قبل ذلك استعانتا بجارية أحنبية، في شراء سم، فأسقياه لستهما في لبن، فتوجعت من ذلك، وكانت معللة به إلى أن حصلت لها الشهادة، رحمها الله تعالى، فلما كان في يوم الثلاثاء السابع عشر، أشهر قطع الوالي الأذن اليمنى، من كل واحدة من حاريتيها إلى الشحمة، وقطع مارن أنفيهما وسمرتا تسمير عطب على جملين، وبيض وجهيهما بالنورة، ودير بهما غالب شوارع البلد وأزقتها، ثم شنقتا على درب باب المعلاة، وتركتا عليه إلى ثاني تاريخه، ثم دفنتا. وأما الجارية التي اشترت السم فإنه بيض وجهها بالنورة وعزرت مقلوبة على حمار. انتهى كذا في "الإتحاف".

وفي "مناتح الكرم"، وفي سنة تسعماتة واثنين وثلاثين (٩٣٢) ورد من مصر سليمان الريس، متوجهاً إلى اليمن، ومعه نحو أربعة آلاف عسكري، جهزهم الوزير أعظم إبراهيم باشا، صاحب مصر، لأخذ اليمن مدداً لمن سبق من الباشاوات، فوصلوا حدة في شهر رمضان من السنة المذكورة، وصار العسكر يتعرضون العرب بالنهب، فانقطع الميرة عن مكة، بسبب ذلك، وحصل بها غلاء لذلك، ثم وصلت طائفة من العسكر إلى مكة، وأخرجوا الناس من بيوتهم، وسكنوها، وكثر أذاهم، فتسلطت عليهم العربان، وقتلتهم في طريق حدة، وأينما وجدوهم، إلى أن قتلوا تاجرين عظيمين، من تجار مكة، ظنا بهم أنهم من

العسكر، فمنع الشريف حسن العربان بعد القتل، لكن بعدها ألح فيهم القتل وامتلأ طريق حدة منهم. فبعث الشيخ محمد بن عراق جماعة ، فلغنوا ما في الطريق من حثث القتلى، ولما كثر العسكر المذكور بمكة نصبوا بيارقهم في المستجد الشريف ، من باب السلام إلى باب علي، فشكى الناس ذلك إلى الشيخ محمد بن عراق، فحلس الشيخ في المستجد، ودعا الأمير خير الدين وبعض رؤساء العسكر، ونهزهم ، وأمرهم بالخروج من بيوت الناس، فأكبوا على رجليه يقبلونها، وقالوا: مقصودنا الحج ونتوجه. فقال لهم الشيخ: اذهبوا إلى منى فإن بها دوراً خالية، فاسكنوها . فامتثلوا أمره وخرجوا إلى منى وقتلوا بعض المفسدين منهم ، امتثالاً مر الشيخ محمد. وكان ذلك بإشارة من النبي في الشيخ ، فإنه كان بالمدينة فأمر النبي في المسلول وصادف هذه الفتن والشيخ محمد بن عراق هذا ترجمه العلامة الفربي في أخبار المائة العاشرة وأما سليمان الريس فاستولى على محصول جدة فكان نصفه للسلطنه لأمير مكة ، وكان المحصول في ذلك العام تسعين ألف دينار ذهباً. وكان الشريف خرج من مكة وزل الدكناء، فجاءه الخبر ووصل إليه أمين حدة على الشريف خرج من مكة وزل الدكناء، فعاءه الخبر ووصل إليه أمين حدة على الشريف خرج من مكة وزل الدكناء، فعاءه الخبر ووصل إليه أمين حدة على حاووش، واعتذر إليه بغلبة سليمان ، فقبله وأمره بالرجوع إلى حدة . انتهى.

وفي سنة (١٠٠١) ألف وواحد حصل للحاج نهب كثير، من شخص من أشراف مكة، كان عاصياً على بني عمه، بشرذمه معه، يتعرضون للحاج، فأعان الله أمير الحج المصري على بيك، فقبض عليه وعلى طائفته، وهم غافلون ليلة تحت بعض الجبال بعيداً عن الطريق المسلوك، وأحاط عليه بالعساكر ونزل بهم من الجبل إلى الحج، وجلس على كرسيه ونادى كل من ضاع له شيء من الحجاج ليحضر، وأقام يوماً بحضرة القاضي فردوا جميع ما أخذ عليهم. ذكره في "تاريخ البشر".

وفي سنة (١٠٢٩) ألف وتسع وعشرين وقع طرد في المسجد الشريف، وذلك أن جبلياً من عسكر الشريف، دخل المسجد وترك سيفه عند هندي، فجاء رجل تركي اختصم معه، وسب الهندي، فثار له الهندي بالسيف، وقتل التركي، وثارت الناس على الهندي، فطردهم إلى باب الصفا، فلم يزالوا به حتى ضربه بعضهم بإبريق، فزلق فتكاثروا عليه، فضربه بعضهم بسلاح فمات، وأخرج من المسجد هو والتركي مقتولين. كذا في "منائح الكرم".

وفي سنة (١١١٨) ألف ومائة وثماني عشرة في إمارة الشريف عبدالكريم ، لما كان يوم عرفة ، حصل بين المحملين مشاجرة في التقدم عند النفر. أو جبت المراماة بالرصاص ، مع أن القانون القديم ، أن التقدم لمحمل الحاج المصري ، ثم لما رأى حضرة الشريف ما وقع ، أرسل بعض الأشراف إلى الأمراء ، لتسكين الفتنة ، لحفظ الحجاج وتخلف هو عن وقت نفره المعتاد إلى العشاء ، إلى أن سكنت الفتنة ، وشد الحاج كله ، و لم يبق أحد من أهل مكة وغيرهم . ذكره في "الإتحاف" .

وفي سنة (١٢٧٢) اثنين وسبعين بعد الألف والمائتين ورد التنبيه من كامل باشا الذي كان مقيماً بجلة ، لقائم مقامه بمكة ، أن يجمع دلالي الرقيق ، ويمنعهم من بيع الرقيق، بمقتضى أمر حاء لكامل باشا من الدولة، ففعل قائم مقام الباشا مــا أمره به . فصار للناس من ذلك انزعاج واضطراب ، وصاروا يقولون : كيف يمنع بيع الرقيق الذي أحازه الشارع ؟ وهاج الناس هيجاناً شديداً ، فاحتمع جماعـة من طلبة العلم عند الشيخ جمال ، وكان رئيس العلماء ، وقالوا: نلهب إلى القاضي ونذاكره في ذلك، ليراجع كامل باشا وهو يراجع الدولة في ذلك، فاجتمع معهم، وهم ذاهبون إلى بيت القاضي، خلق كثير من غوغاء النـاس، فلمـا دخلـوا على القاضي ، فزع منهم وهرب ، ودخل إلى بيت حريمه ، فزاد هيجان الناس واضطرابهم، وهاج بسبب ذلك بعض العساكر الضابطية، الذين كانوا في دار الحكومة ، ورأوا بعض الناس حاملين السلاح ، ويقولون : الجهاد . فشار من ذلك فتنة عظيمة ، وصار الرمي بالبندق من الفريقين ، وانتشرت الفتنة ورمى البندق في الأسواق والطرقات، وصار القتل لكثير من العسكر وغيرهم. وتوقف بعض العسكر مع بعض أهل البلد، في المسجد الحرام، وصاروا يترامون بالبندق، وقتـل في المسجد أناس من ذلك الرمي، ففرع بعض الناس إلى الشريف منصور بن الشريف يحي بن سرور ، وهو في داره ، وسألوه تسكين هذه الفتنة ، فأطلق مناديـاً في مكة ، لمنع الناس من الفتنة ، فامتثلوا أمره ، وأمن الناس وتحفيظ على العساكر الشاهانية ، واطلع كثيراً منهم القلعة ، وكذلك الشريف عبدا لله بن ناصر أدخل كثيراً من العساكر في دار الشريف محمد بن عون ، وسكنت الفتنة . ذكره في "خلاصة الكلام".

وفي شهر شوال سنة (١٣٢٦) ألف وثلاثمائة وست وعشرين، حدثت بمكة، فتنة كادت أن تفضي إلى محنة عظيمة، وسبب ذلك أن الحكومة أمرت أحمـد

القبوري أن يعمر الجدار المحيطة بالمقابر ، دافعاً للروايح الكريهه ، الحادثة من أوساخ الناس في القهاوي الكاينة ، ثم فإنهم كانوا يتغوطون َ هناك ، وأمروه أيضاً أن يعمرَ القبور المتهدمة ، فقال لهم: أنا رجل فقير من أين أعمر ذلك ؟ فقالوا: مما تقبضه يأخذ على حفر قبر البت ما يشاء من غير معارض له، على ذلك، وعلى الخصوص في زمن الحج من الحجاج. ثم بعد هذه القضية شرع يطلب الزيادة عن المعتاد، ويشدد في الطلب من الفقراء، وشاع بين الناس أن الحكومة أمرت للقبوري أن يأخذ على كل حنازة تلفن في المعلاة خمسة ريالات بحيديات، يأخذ منها واحد لنفسه، والأربعة الباقية يصرفها في العمارة المذكورة. واتفق في تلك المدة أن جاءت جنازة فقير من التكرور ، فطلب القبوري منهم مــا اعتــاده في حفــر القبر، وقال: إني مجبور على أخذ ذلك. فامتنعوا وتضاربوا، وقصدوا الحميدية، وانضم إليهم جمَّاعة من الذين أشاعوا الخير للذكور، وهو أن الحكومة أمرت بأخذ خمسة ريالات بحيدي على كل جنازة وصاروا يصيحون: باطل باطل، إلى أن وصلوا عند الوالي ، فقال: لم آمر بذلك. فرجعوا من عنده ، ولكن أثار الفتنة بعض المفسدين، فهجموا بالسلاح على دائرة الحكومية وعلى بعض المواقع العسكرية، ورمى بالرصاص فيما بين الصفا وباب الوداع وبالمسجد الحرام، وقتــل عدة أنفار من العسكر، وعدة من الرعايا، إلى أن خمدت الفتنة، آخر النهار، بهمة بعض الأشراف، ووكيل الإمارة الشريف محمد بن أحمد بن عبد الجيد الحمودي العبدلي وغيرهم من الأعيان . ثم بعد أيام بحثت الدولة الدولة عن سبب هذه الفتنة وشررها، وقبضت على شيخ الفتنة أحمد القبوري، ونحو عشرين من أعوانه، ومن بينهم في ذلك أيضاً محمد على بن عبدالواحد، الذي كان كاتباً للشريف عون أولا، ثم كاتباً للشريف على، في مدة إمارته، فقبض عليه أيضاً ونفوا إلى الآستانة وحبسوا هناك مدة مات فيها محمد على ، ثم أرجعوا إلى المحاكمة ، ثانياً في بيروت، ثم أطلق سراحهم، ورجعوا مكة بعد سنة تقريباً. ذكره في "نزهة الأنظار والفكر". انتهى كل ما ذكره من تاريخ الغازي.

نقول: إن ما ذكرناه هنا من الأحداث التي وقعت بمكة ليس من باب حصر الوقائع، فلو عددنا كل ما وقع من صدر الإسلام إلى اليوم لاحتحنا إلى مؤلف خاص. وإنما ذكرنا ما تقدم لنقارن بين الزمن الماضي والزمن الحاضر. ويجب علينا أن نحمد الله تعالى ليل نهار على نعمة الأمن والأمان الشامل لجميع مملكتنا، ولا

نبالغ أن قلنا أنه لا توجد مملكة كالمملكة العربية السعودية في شمول الأمن لجميع أطرافها، وما ذلك أولاً إلا بفضل الله ورحمته عز شأته وتقدست أسماؤه، ثم بحسن نية حلالة مليكنا للعظم "سعود بن عبد العزيز آل سعود" وعنايته التامة بجميع مرافق المملكة، أدام الله عليه توفيقاته وأدام عزه ونصره.

## الأمن والأمان في العهد السعودي

كان الحجاز، في العهود السابقة، مضطرب الأحوال، من جهة الأمن والأمان، وذلك بسبب كثرة الحروب والخصومات، بين الحكام والولاة من قديم الزمان، حتى أن الحرب لتكون في منطقة الحرم، بل تكون أحياناً في داخل المسجد الحرام، فيموج الناس موجاً ويضطربون اضطراباً، إلى أن تسكن الفتنة أو ينتصر أحد الخصمين من حكام مكة.

وأما عن خوف الحجاج، في موسم الحج، في كل عام، فحدث عن ذلك ماشتت، فما كان الحجاج يأمنون على أنفسهم ولا على أموالهم، مع ما يدفعون من الأتاوى لمشايخ العربان ورؤسائهم، ومع ما يصحبهم من الجنود والحرس المسلحين، مع كل ذلك أيضاً، كان الحجاج، إذا وصلوا إلى أرض الحجاز، عن طريق البر أو البحر، يعتريهم الخوف والوجل، ما داموا في طرق الحج والزيارة، بل كان الحاج إذا أراد الخروج إلى الحج يودعه أهله وداع من لا يعود إلى وطنه ثانياً.

لهذا كله جعلت الحكومات السابقة ، منذ القرن الخامس تقريباً ، أسوارا بمكة وبجدة وبالمدينة ، فقد كان بمكة سور بجهة المعلا ، وسور بجهة الشبيكة ، وسور بجهة المسفلة ، ورب قاتل يقول: لماذا هذه الأسوار الثلاثة لمكة ، بينما حرت العادة أن تكون البلدة لها سور واحد فقط ، يحيط بها من جميع الجهات ؟

فنقول: إن الله تعالى أحاط بله الأمين "مكة" بالجبال من جميع جهاتها، وجعل لها من أصل الخلقة ثلاثة منافذ، طريق من جهة المعلا، وطريق من جهة المسفلة، وطريق من جهة الشبيكة، فعلى هذه الجهات الثلائة جعلت هذه الأسوار، فيكون كل سور مبني بالعرض، أحد طرفيه في الجبل الذي عن اليمين وطرفه الثاني في الجبل الذي يقابله عن الشمال، وفي كل سور باب يفتح ويقفل.

ولقد هدمت هذه الأسوار كلها ولم يبق لها أثر الآن مطلقاً.

ثم إن الحكومة التركية العثمانية ، لما كان الحجاز تحت حكمها ، بنت فوق التلال الصغيرة ، جملة قلاع صغيرة فيما بين جدة ومكة وفيما بين مكة والمدينة وفي بعض الطرق التي يجتازها الأعراب، وهذه القلاع تكون أسطوانية الشكل تسع نحو عشرين جنديا فقط، فكان فيما بين مكة وجدة نحو عشر قلاع من هذه القلاع الصغيرة ، لم يبق منها الآن شيء ما عدا أطلال قلعة أو قلعتين.

كما بنت الحكومة التركية أيضاً ثلاث قلاع كبيرة بمكة :

١) قلعة أجياد: وهذه لا زالت موجودة إلى اليوم وبها جنود.

٢) قلعة حبل هندي : وهذه لا زالت أيضاً موجودة .

 ٣) قلعة فلفل أي حبل لعلع: وقد هدمت هذه القلة وبني مكانها داراً للاسلكي.

كما بنت الحكومة المذكورة بمكة أيضاً قشلاق حرول للجنود، ولا زالت موجودة إلى اليوم عامرة بالجنود، وقشلاق آخر بأجياد. وهذه لا زالت موجودة أيضاً، وهي الآن بقرب وزارة المالية وبعض الدوائر الحكومية.

وكان بعض حكام مكة ، يينون بجبل أبي قبيس ، دوراً للحرب ، يتحصنون فيها بالرجال والأسلحة ضد خصومهم ، ومنذ أن تولى جلالة الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن آل سعود ، رحمه الله تعالى ، على الحجاز ، سنة (١٣٤٣هـ) حصل الأمن فيها بصورة منقطعة النظير ، بحيث لا توجد الآن مملكة على وجه الأرض في الأمن والأمان مثل المملكة العربية السعودية ، فقد بسط الأمن ذراعيه في أطراف المملكة سهلها وجبالها ، يمشى المرء وحده في أي بقعة ليلاً أو نهاراً وهو آمن على نفسه وعلى ما معه من المال . وتأتي هذه آلاف المؤلفة من الحجيج في موسم كل عام على الحرمين الشريفين ، فلا يرون إلا الراحة والطمأنينة والأمان .

إن هذا الأمن الواقع بأطراف المملكة العربية السعودية هو حديث الخاص والعام، داخل المملكة وخارجها، ولا يزال إلى اليوم رجالنا المعمرون الذين شاهدوا الحالتين من الحضر والبدو، يتفكهون في المحالس بما كانت حالة البلاد من الخوف والتعدي على الحجاج، وما أصبحت الآن من الأمن والطمأنينة في طول البلاد وعرضها.

ولا شك أن ذلك راجع أولاً إلى رحمة الله تعالى بعباده وعظيم فضله وإحسانه، ثم إلى يقظة حكومتنا السنية وحرصها على راحة شعبها ورعاياها، وتوجد الآن في جميع الطرق بالمملكة مركز متفرقة للشرطة. فبين مكة وجدة توجد نحو عشرة مراكز للشرطة، وهذه المراكز بنيت منذ أربع سنوات على شكل بيوت صغيرة -أو بعبارة أخرى - على شكل "فيلات" جميلة في كل منها بضع من الجنود، وليست هذه المراكز كالقلاع الصغيرة التي كانت مبنية في الطريق فإن هذه بنيت للحرب مع المعتدين من البدو، وأما هذه المراكز الحديثة فإنها وضعت للمحافظة على الطريق وعلى المسافرين ومراقبة السيارات، حتى لا تخرج عن حدود السير فتقع من الحوادث ما لا يحمد عقباه.

نسأل الله الكريم أن يجزى عنا حكومتنا السنية خير الجزاء، وأن يؤيد حضرة صاحب الجلالة مليكنا العظيم بالعز والنصر وأن يوفقه لكل ما فيه صالح العباد والبلاد آمين .

# بعض الأموس العجيبته التي وقعت بمكته

إن ما نذكره هنا من الأمور العجيبة والأحوال الغريبة ، التي حصلت بمكة المكرمة من الأمطار والسيول والرياح والصواعق وأشبهها ، إنما هو للعظة والاعتبار والتذكر والافتقار ، فسبحان الذي يلطف بعباده فيما حرت به المقادير .

وليس ذكرنا هذه الأمور من قبيل الحصر والتعداد، فقد يكون هناك من الحوادث ما غفل التاريخ عن ذكرها، وإننا لا نتعرض هنا لذكر الحوادث التي وقعت بمكة، وقعت بمكة بسبب الحروب، لأننا أهملنا ذكر جميع الحروب، التي وقعت بمكة، من الأزمنة السابقة، لأن ذلك من اختصاص المؤرخين السياسيين. والحمد لله الذي عافانا من الاشتغال بالسياسة حتى نتفرغ لما هو الأصلح لمثلنا ففي الصحيحين "كل ميسر لما خُلِق له" وإن ما نذكره هنا من الأمور العجيبة الواقعة بمكة فقط، فقد نقلناه من تاريخ العلامة الشيخ عبدا لله الغازي المكي المتوفى في اليوم الحامس من شهر شعبان سنة (١٣٦٥) خمس وستين وثلاثمائة بعد الألف لأن تاريخه كالقاموس المحيط حامع لأكثر كتب التاريخ.

ونحن هنا لا ننقل من تاريخه نص كلامه ، وإنما ننقــل منــه زبــدة مختصــرة حــداً حتى لا يطول بنا الكلام .

فقد حاء في الجزء الأول منه في الباب الشامن، ما ملحصه في هذا الجدول، الذي نحن عملناه ورتبناه لسهولة المطالعة:

|                                    | هي حل حصه ورسه مهوره المعاملة. |               |  |
|------------------------------------|--------------------------------|---------------|--|
| الحوادث الخاصة                     | السنة بالحروف                  | السنة الهجرية |  |
|                                    |                                | بالأرقام      |  |
| وقعت صاعقة في المسجد الحرام        | أربع وخمسين ومائة              | 108           |  |
| فقتلت خمسة أشخاص.                  |                                |               |  |
| مات في حوف الكعبة من الزحام        | إحدى وثمانين وخمسمائة          | ٥٨١           |  |
| أربعة وثلاثون شخصاً.               |                                |               |  |
| بعد خروج الحاج من مكة هبت          | اثنين وتسعين وخمسمائة          | 944           |  |
| ريح سوداء عمت الدنيا ووقع على      |                                |               |  |
| الناس رمل أحمسر ، ووقعت من         |                                |               |  |
| الركن اليماني وتحرك البيت الحرام   |                                |               |  |
| مواداً.                            |                                |               |  |
| نقلاً عن كتابــه "إتحــاف الــورى  | خمسمائة وسبع وتسعين            | ٥٩٧           |  |
| بأخبار أم القسرى" حسل الوبساء      |                                |               |  |
| بالطائف من أول شهر رجب من          |                                |               |  |
| السنة المذكورة إلى أول رمضان،      |                                |               |  |
| حتى ما بقي بالطائف ســـاكن،        |                                |               |  |
| وكان الطاعون الـذي نزل بهم إذا     |                                |               |  |
| ظهــرت علامتــه في أبدانهـــم لا   |                                |               |  |
| يتحاوزون خمسة أيام ومن حاوزهــا    |                                |               |  |
| لم يهلك، وامتالات مكة بأهل         |                                |               |  |
| الطائف، وبقيت ديارهم مفتحة،        |                                |               |  |
| واقمشتهم مطروحة ، ودوابهم في       | 4                              |               |  |
| مرعاها، وكان الغريب في تلك         |                                |               |  |
| الملة إذا مر بأرضهم فتناول شيئا من |                                |               |  |
| أموالهم ودوايهم وطعامهم أصابه      |                                |               |  |
| الطاعون من ساعته، وإذا مر و لم     |                                |               |  |
| يأخذ شيئا سلم مـن ذلـك، فحمـى      |                                |               |  |

| الحوادث الخاصة                          | السنة بالحروف        | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------|----------------------|---------------|
|                                         |                      | بالأرقام      |
| الله تعالى أموالهم في تلـك المـدة لمـن  | ,                    |               |
| بقي منهم ولمن ورثهم الخ.                | _                    |               |
| جاء سيل بمكة ووقعت صاعقة على ا          | ستمائة تقريباً       | ٦٠٠           |
| حبل أبي قبيس فقتلت رجلين،               |                      |               |
| ووقعت صاعقة أخرى بمسجد                  |                      |               |
| الخيـف فقتلـت رجــلاً واحـــداً ،       |                      |               |
| ووقعت صاعقة ثالثة في الجعرانة           |                      |               |
| قتلت رجلين ، وصاعقة هلـك بهـا           |                      |               |
| بعـض مؤذنسي الحـرم، وصاعقـــة           |                      | ,             |
| بالمسجد الحرام قتلت خمسة                |                      |               |
| أشخاص.                                  |                      |               |
| مات بالمسعى من الزحمام أنماس من         | سبع عشرة وستمائة     | ٦١٧           |
| الحجاج.                                 |                      |               |
| هبت ريح عاصفة شديدة بمكة ،              | أربع وأربعين وستمائة | 788           |
| فألقت ستارة الكعبة المشرفة حتى          |                      |               |
| صارت عريانة ، ومكثت كذلك                | •                    |               |
| أحد وعشرين يوماً.                       |                      |               |
| عطش الناس بعرفة وكان يومأ               | إحدى وستين وستمائة   | 771           |
| شديد الحر ، حتى بيعت سخلة الماء         |                      |               |
| بأربعة دنانير، والمراد بالسخلة القربــة |                      |               |
| الصغيرة جداً.                           |                      |               |
| مات بياب العمرة من الزحام ثمانون        | سبع وسبعين وستمائة   | 777           |
| شخصاً، وذلك أنه، عند خروج               |                      |               |
| الحاج إلى العمـرة ، بعــد صــــلاة      |                      |               |
| الصبح، اعترضهم جمل في آخر               |                      |               |
| الزقاق الضيق فزحم بعضهم بعضاً           |                      |               |
| فقتل منهم في وقته خمسة وأربعون،         |                      |               |

| الحوادث الخاصة                                            | السنة بالحروف           | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------|---------------|
|                                                           | 33                      | بالأرقام      |
| ونقل كثير إلى منزله ومات عند                              |                         | <b>1</b>      |
| أهله.                                                     |                         |               |
| وقعت صاعقة على مأذنة باب على                              | خمس وتسعين وستمائة      | 190           |
| في المسجد الحرام، فمات منها                               |                         |               |
| الشيخ تباج الدين علي بن محمد                              |                         |               |
| الكازروني المؤذّن.                                        |                         |               |
| في أواخر ذي الحجة وقعت بمكة                               | اثنتين وثلاثين وسبعمائة | ٧٣٢           |
| امطار وصواعق، منها صاعقة نزلتٍ                            |                         |               |
| على أبي قبيس فقتلت رجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                         |               |
| وأخرى بـالخيف فقتلـت رجلــينٍ ،                           |                         |               |
| وثالثة بالجعرانة فقتلت رجلين أيضاً.                       |                         |               |
| وقع بمكة والطائف وجدة وعامة                               | سبعمائة وتسع وأربعين    | V £ 9         |
| بلاد الحجاز وبواديها ، وبـاء عظيـم                        |                         |               |
| وجافت البلاد وهلك كثمير من                                |                         |               |
| الجمال، قيل لم يبق بجده سوى                               |                         |               |
| أربعة انفساس، وخلت الطائف ولم                             |                         |               |
| ييق فيها إلا القليل، وكان يموت من                         |                         |               |
| أهل مكة في كل يسوم نحـو مـن                               |                         |               |
| عشرين نفساً ، فدام الحال مدة ثم                           |                         |               |
| ارتفع وكان هذا الوباء عاما في جميع                        |                         |               |
| البلاد ، وبديار مصر كان أعظم.                             |                         |               |
| وقعت بمكة ريح سوداء ومطر                                  | خمسين وسبعمائة          | ٧٥٠           |
| وصاعقمة ، وقعت بسببها جميع                                |                         |               |
| الأعمدة ، التي حول المطاف ، والـــيّ                      |                         |               |
| جددها فارس الدين فلم يبق منها                             |                         |               |
| غير عمودين.                                               |                         |               |
| في الليلـة الثانيـة مـن جمـــادى الأولى                   | إحدى وسبعين وسبعمائة    | 771           |

| الحوادث الخاصة                                                  | السنة بالحروف          | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------|---------------|
|                                                                 | 33 .                   | بالأرقام      |
| سقطت متذنة باب الحزورة -أي                                      |                        |               |
| باب الودَاع- في ليلة مطيرة وكفي                                 |                        |               |
| الله شرّها فلم يحصل منها أيّ ضرر                                |                        |               |
| لأحد، فأمر الملك الأشرف شعبان                                   |                        |               |
| بن حسين صاحب مصر بعمارتها.                                      |                        |               |
| في اليوم المسابع والعشرين من ذي                                 | ثمانمائة وخمس وعشرين   | ۸۲۰           |
| الحجّة هجم سيل على المسجد                                       |                        |               |
| الحرام ونزلت صاعقة بالطندباوي                                   |                        |               |
| ا بأسفل مكة فقتلت أربعة أشخاص.                                  |                        |               |
| صبح اليوم الثاني من ذي الحجــة                                  | خمس وأربعين وثمانمائة  | ۸٤٥           |
| مات سبعة أشخاص في الطواف من                                     | · ·                    |               |
| الزحام.                                                         |                        |               |
| حصل بمزدلفة مطر عظيم، فوقع                                      | ستين وتمانمائة         | ۸٦٠           |
| فيها برد كبار ، كل واحدة قدر                                    |                        |               |
| الحنظلة.                                                        |                        |               |
| وقعت صاعقة بالردم من مكة                                        | ست وسبعين وتماتماتة    | 778           |
| فقتلت امرأة مصرية ورجل                                          |                        |               |
| مقلیشیاً.                                                       |                        |               |
| مات من الزحام بالكعبة خمسة                                      | إحدى وثماتين وثمانماتة | ۸۸۱           |
| وعشرون شخصا                                                     | and the second         |               |
| وفي أوائل هذه السنة وقع بمكة                                    | الممائة واثنين وتمانين | ۸۸۲           |
| موت عظيم، وكمان المرء يمرض                                      |                        |               |
| يوما أو يومين، مات في هذه الواقعة<br>جماعة من أهل مكة والغرباء. |                        |               |
| معاعه من اهل محه والعرباء.<br>وكذلك في هذه السنة وقع بجده       |                        |               |
| و تلك في همله السنة وقع بجله<br>طاعون مات من أهلها كثيرون،      |                        |               |
| حتى أغلقت أبواب كثيرة، وكـان                                    |                        |               |
| ا عنی اطلعت ابنواب شیره ، و تان ا                               | ı                      | ł             |

| الحوادث الخاصة                      | السنة بالحروف          | السنة الهجرية |
|-------------------------------------|------------------------|---------------|
|                                     |                        | بالأرقام      |
| في بعض الأيام يصلى على الستين       |                        |               |
| ميتاً في الجامع، وقد بلغ عدد        |                        |               |
| الأموات كل يوم أكثر من مائة.        |                        |               |
| حصل مطر بمكة ، فنزلت صاعقة          | ثلاث وثمانين وثمانمائة | ۸۸۳           |
| مات منها صايغ كان يتوضأ بـــــاره   |                        |               |
| بالمسفلة.                           |                        |               |
| حصل بعرفات مطر وريح شـديدة ،        | سبع وتسعين وثمانمائة   | ۸۹۷           |
| ونزلت صاعقة فقتلت رجلين من          |                        |               |
| العرب وكانت ساعة مهولة .            |                        |               |
| وقعت صاعقة بمكة فمات منها           | خمس وتسعمائة           | 9.0           |
| شخص نحار وغشي على آخر               |                        |               |
| وأحرقت بعض خشب طاقــات مــن         |                        |               |
| بيت الحلمي.                         |                        |               |
| وقع بمكة مطر ومعه برد بقدر بيـض     | ست وتسعمائة            | 9.7           |
| النعام وبقدر البطيخة الصغيرة وأنها  |                        |               |
| وزنت ثلاثة أرطال أو خمسة .          |                        |               |
| وقع بمكة مطر وريح قويٌ ، وقع        | ثمان وتسعمائة          | ٩٠٨           |
| بسببه بالمطاف أسطوانتين من          |                        |               |
| الحجارة وبعض درابزين الدور الثاني ا |                        |               |
| من منارة باب السلام.                |                        |               |
| في التاسع عشر من ذي القعدة          | تسع وتسعمائة           | 9.9           |
| حصل بمكة مطر ورعد قوي نزلت          |                        |               |
| منه صاعقة فمرت على مئذنة            |                        |               |
| السلطان قايتباي فوقعت رأسها على     |                        |               |
| رأس جمـــل فشـــجته فذبحـــوه ،     |                        |               |
| وانفصلت من الصاعقة جزء فصبوا        |                        |               |
| عليه الماء فلم تنطّ في بل زادت ا    | -                      |               |

| الحوادث الخاصة                          | السنة بالحروف         | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------|-----------------------|---------------|
|                                         |                       | بالأرقام      |
| اشتعالاً فلما صبوا عليه الخل طفت.       |                       |               |
| في السابع عشر من شوال حصل               | تسعمائة وإحدى وعشرين  | 971           |
| مطر وسيل بمكة ونزل برد عظيم             |                       |               |
| فوق العمرة في طريـق الـوادي حتـى        |                       | :             |
| صار ركاماً، وصار الجمالون               |                       |               |
| يحملونه في المكاتل ويبيعونــه مــدة     |                       |               |
| ثلاثة أيام ، بل استمر وجود البرد في     |                       |               |
| ذلك المكان نحو جمعتين وكان              |                       |               |
| حجمه كالبيضة .                          |                       |               |
| بينما الناس والحجاج بمني نزلت           | تسع وثمانين وتسعمائة  | 919           |
| أمطار غزيرة وانحدرت السيول من           |                       |               |
| كل جانب على الحج الشامي،                |                       |               |
| حتى غرق جميعاً ، وغــرق معــه مــن      |                       |               |
| المصريين من نزل معه ، وذهبت             |                       |               |
| حمـــالهم وأموالهـــم في الأوديـــــة ، |                       |               |
| وتخطفها العربان .                       | _                     |               |
| وقع يمكة مطر عظيم فنزل فيه برد          | ثلاث وعشرين بعد الألف | 1.75          |
| كبار كل بردة أكبر من شربة الماء.        | _                     |               |
| في آخر يموم الأربعاء تاسع شعبان         | تسع وثلاثين بعد الألف | 1.49          |
| حصل مطر ، مكة ، ثم جاء سيل              |                       |               |
| عظيم كبير ، فدخل المسجد الحرام          |                       |               |
| والكعبة المشرفة ، وسقطت جدرانها         |                       |               |
| ثم بناها السلطان مراد بناءً حديــدا .   |                       |               |
| وقد مات في هـذا السيل نحو ألف           |                       |               |
| إنسان .                                 |                       | ļ             |
| وقع الموت بمكة في الخيمول ، حتى         | ألف وثلاث وأربعين     | 1.58          |
| فنيت ، فلم يبق منها بمكنة إلا فـرس      |                       |               |

| الحوادث الخاصة                   | السنة بالحروف         | السنة الهجرية |
|----------------------------------|-----------------------|---------------|
|                                  |                       | بالأرقام      |
| واحد، أخذوها لشريف مكة،          |                       |               |
| وصارت الأشراف تركب الحمير.       |                       |               |
| وقع سيل عظيم بعرفات واستمر من    | ثلاث وخمسين بعد الألف | 1.00          |
| الظهر إلى المغرب، فلما نفر الناس |                       |               |
| عاقهم السيل المعترض، من تحت      |                       |               |
| العلمين عن المرور ، ومنعهم من    |                       |               |
| دخول الحرم، فاستمر النياس وقوفاً |                       |               |
| إلى آخر الليل، حتى حفّ قليـــلاً |                       |               |
| فقطعوه بغاية المشقّة.            |                       |               |
| في صباح اليوم الحادي عشر من ذي   | تسع وسبعين بعد الألف  | 1.49          |
| القعدة بعد طلوع الشمس بساعتين    |                       |               |
| ظهر في عين الشمس ضوء هائل        |                       |               |
| كالنجم فامتدّ إلى جهة المغرب،    |                       |               |
| وحصل على بصر من رآه غشاوة،       |                       |               |
| فارتعدت منه الفرائص وانزعجت      |                       |               |
| منه القلوب، وفي ضوئه زرقة وحمرة  |                       |               |
| وصفرة ، ثم ذهب طرفاه وبقي        |                       |               |
| الوسط واتسع في العرض، فخرج       |                       |               |
| منه صوت كالرعد ولم يكن في        |                       |               |
| السماء غيم ولا سحاب واستمر       |                       | :             |
| ساعة ثم اضمحلّ الباقي من ذلك     |                       |               |
| الشعاع.                          | _                     |               |
| في اليـوم التاسـع والعشـرين مــن | تمانين بعد الألف      | ١٠٨٠          |
| رمضان وقعت صاعقة بمكة            |                       |               |
| بالشبيكة قتلت رجلا واحدا.        | .6                    |               |
| في ثاني عشر ذي الحجة ، وقع بمكة  | إحدى وتسعين بعد الألف | ١٠٩١          |
| ا سيل عظيم ، فسالت الأودية ،     | ·                     |               |

| الحوادث الخاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | السنة بالحروف         | السنة الهجرية<br>بالأرقام |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|
| وخربت منه دور كثيرة، وأتلفت أموال لا تحصى، وغرق نحو ثلاثمائة نفس، وقد علا السيل باب الكعبة المعظمة، ودفع جملاً محملاً في طريقه، فأدخله المستجد الحرام، حتى صار فوق المنبر، فلم يزل فوقه حتى صبح اليوم الثاني. والناس واقفون بعرفات هبت عليهم ويح شديدة مظلمة بحيث صاروا لا يرون بعضهم بعضاً ساعة فلكية، يرون بعضهم بعضاً ساعة فلكية، فكانوا كالحيارى، وألقت الريح الخيام ونزل مطر شديد ببرد كبار، وأقبلت السيول من الجبال، فهرب | ست وثلاثين ومائة وألف | 1177                      |
| الناس وتركوا أثقالهم، فكانت ساعة عظيمة الهول، وبعد أن هدأت الريح، وكف المطر، وضعف السيل، نفرت الناس إلى مزدلفة، وقد لحقهم من التعب والمشقة ما لحقهم. حصل مطر عظيم بمنى، والناس بها في الحج، فجاء سيل كبير، وذهب بكثير من الأموال والحجاج، وكان ذلك آخر الليل، وقد أظلمت الدنيا، حتى لم ير الإنسان من الجانبه، فأصبح الناس نافرين إلى مكة وهم في غاية التعب والمشقة، وكانوا                                                      | تسع وخمسين ومائة وألف | 1109                      |

| الحوادث الخاصة                        | السنة بالحروف            | السنة الهجرية |
|---------------------------------------|--------------------------|---------------|
|                                       |                          | بالأرقام      |
| يمرون بأشخاص، من ذكور وإنـاث          |                          |               |
| وأطفال ، قد طمّهم السيل.              |                          |               |
| حصل بجدة طاعون، ومات فيه              | ألف ومائتين وثلاثين      | ۱۲۳۰          |
| خلق کثیر لا یحصی ، حتی قبــل إنــة    |                          |               |
| بلغ قريباً من ثمانية آلاف نفس، ما     |                          |               |
| بين ذكر وأنثى وحر وعبد وصغير          |                          |               |
| وكبير، حتى حصل إشكال في أمر           |                          |               |
| الورانة في من مات سابقاً ومن مات      |                          |               |
| بعده وبالأخص فيمن كان غائبـاً في      |                          |               |
| الآفاق.                               | ·                        |               |
| في اليوم من جمادي الأولى جاء مطر      | ثمان وسبعين ومائتين وألف | ۱۲۷۸          |
| كأفواه القرب بمكة ، ثم هجم            |                          |               |
| السيل، قبل صلاة الصبح، ودخـل          |                          |               |
| المسجد الحرام دفعة واحدة ، حتى        |                          |               |
| صار كالبحر، وطفحت بثر زمـزم،          | ,                        |               |
| وغرقت الكتب، وغرق أناس داحـل          |                          |               |
| المسجد وخارجه، وانحبس الشيخ           | •                        |               |
| عبدالرحمن الريس فوق قبة زمزم          |                          |               |
| ذلك اليوم.                            |                          |               |
| حصل وباء بمكة ، وكان ابتـداؤه         | ألف ومائتين وإحمدي       | 1441          |
| ثاني يوم النحر ، واستمر سبعة أيام ،   | وثمانين :                |               |
| وكثر الموت إلى أن بلغ من يموت في      |                          |               |
| اليوم نحو ألف نفس، ثــم انتقــل هــذا |                          |               |
| الوباء إلى بعض البلمان الأخرى         |                          |               |
| البعيدة.                              |                          |               |
| مات يمنى من الزحام عند الجمرة         | إحمدى وثممانين ومسائتين  | 1711          |
| ا ثلاثة أشخاص.                        | ا والف                   |               |

| الحوادث الخاصة                         | السنة بالحروف             | السنة الهجرية |
|----------------------------------------|---------------------------|---------------|
|                                        |                           | بالأرقام      |
| في النصف من صفر انقضّ كوكب             | ست وثمانين ومائتين وألف   | 1787          |
| من السماء، بعد العشاء الآخرة،          |                           |               |
| أضاءت منه الدنيا، وسمع لوقوعه          | •                         |               |
| مثل رمي المدافع، بقوة ثــلاث           |                           |               |
| مرات ، حتى فرقعت الجبال لدويّها،       |                           |               |
| وقد سمع ذلك من مكة إلى الجعرانة.       |                           |               |
| حصل في شــهر رجــب، بالمدينــة         | ألف ومائتين وثمان وثمانين | ١٢٨٨          |
| المنورة ، وباء مات منه كثيراً من       |                           |               |
| الناس، فصدرت الأوامر من الأستانة       |                           |               |
| ومصر بإرسال الأطباء، وعمر              |                           |               |
| كرنتينة بمكة بالزاهر للقادمين من       |                           |               |
| المدينة المنورة ، وأمر أمير مكة أربعـة |                           |               |
| من الفقهاء المحدين لحفظ القرآن         |                           |               |
| الكريم، أن يمشوا في أطراف مكة          |                           |               |
| من وراء العمران، من جهة المصافي        |                           |               |
| بأجياد مارّين من أعــالي الجبـال، إلى  |                           |               |
| جبل حراء، فطريق العشر، فـالزاهر،       |                           |               |
| فالحفاير ، فبركة ماجن بالمسفلة، إلى    |                           |               |
| أن يصلوا إلى المصافي بأجياد وهـو       |                           |               |
| موضع ابتداء سيرهم، وأن يختموا          |                           |               |
| القرآن الكريم من أوله إلى آخره من ا    |                           |               |
| مبتدأ سيرهم إلى انتهاء سيرهم،          |                           |               |
| وذلك تحصينا لمكة من هــذا الوبـاء،     |                           |               |
| فلما أتموا عملهم جاؤوا إلى حجر         |                           |               |
| إسماعيل، عند الكعبة المشرفة،           |                           |               |
| وقرأوا أيضا بعض سور مـن القـرآن        |                           |               |
| العظيم، الذي فيه شفاء ورحمة            |                           |               |

| الحوادث الخاصة                                                                                                                                                                                                                          | السنة بالحروف             | السنة الهجرية<br>بالأرقام |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------|
| للمؤمنين. واجتمع العلماء والناس وقرأوا صحيح البخاري عند البيت الحرام، وابتهلوا إلى الله تعالى أن يرفع عنهم وعن سائر المسلمين السوء فتداركهم الله برحمته وحفظهم من الوباء.                                                               |                           |                           |
| ليلة الرابع والعشرين من ذي القعدة ظهرت بمكة ، في الساعة الرابعة من الليل ، حمرة في السماء بين المشرق والشمال، إلى الساعة السادسة ، وكانت مثل لهب النار ، حتى فزع الناس والعساكر الشاهانية إلى جهة المعابدة لظنهم أنه من حريق بعض الدور. | ثمان وثمانين ومائتين وألف | 1711                      |
| في آخر اليوم السابع من رجب جاءت ريح شديدة بمكة منعت رؤية البيت الحرام، فانزعج الناس وارتجّت قلوبهم.                                                                                                                                     | تسعين ومائتين وألف        | 179.                      |

# ما ويع بحدمن الرخاء والغلاء والقحط والوباء

| الحوادث الخاصة                                                                     | السنة<br>بالحروف | السنة الهجرية<br>بالأرقام |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------|
| في حصار ابن الزبير ، رضي الله عنهما ، بلغ قيمة                                     |                  | 7 £                       |
| الدجاجة بمكة عشرة دراهم، والمد من النرة بعشرين درهماً، مع العلم بأن الدينار في ذلك |                  |                           |
| الزمن يساوى عشرة دراهم.                                                            |                  |                           |

# ما وقع بمكة من الرخاء والغلاء والقحط والوباء

| الحوادث الخاصة                                   | السنة      | السنة الهجرية |
|--------------------------------------------------|------------|---------------|
|                                                  | بالحروف    | بالأرقام      |
| بلغ الخبز بمكة ثلاثة أواق بدرهم، ورطل اللحم      | إحــــدى   | 701           |
| بأربعة دراهم، وشربة الماء بثلاثة دراهم، وبلغ     | و خمســـين |               |
| الخبز عشرة أرطال بدينار مغربي، ثم تعذر وجوده،    | ومائتين    |               |
| فأشرف الناس والحجاج على الهـــلاك ، فأرســل الله |            |               |
| عليهم من الجراد ما ملئ الأرض ثم يسر الله الأمر   |            |               |
| على أهل مكة.                                     |            |               |
| كان بمكة رخص لم يشاهد مثله حتى بلغ مائتي         | إحــــدى   | ٤٥١           |
| رطل من التمر والزبيب بدينار.                     | وخمســـين  |               |
|                                                  | وأربعمائة  |               |
| كان بمكة غلاء كبير أكل الناس فيه الجلود والعظام  | تســـعة    | ०२१           |
| والدم، ومات أكثر الناس ثم فرج الله تعالى         | وســـــتين |               |
| عليهم .                                          | وخمسمائة   |               |
| لحق بأهل مكة جهد كبير ، وأضر بهم القحط ،         | تســـعة    | 0 7 9         |
| وأهلك المواشي الجرب، فحرض القاضي الناس           | وســـعبين  |               |
| على صيام ثلاثة أيام، ثم اجتمع الناس كافة         | وخمسمائة   |               |
| للإستسقاء بالمسجد الحرام، وفتحت الكعبة،          |            |               |
| وأخرج مقام إبراهيم من جوفها ، ووضع على           |            |               |
| عتبتها ، وأخرج منها مصحف عثمان ، رضي الله        |            |               |
| عنه ، ونشمر سإزاء المقام ، فصلى القاضي بالناس    |            |               |
| صلاة الإستسقاء ثلاثة أيام حتى لطف الله بسكان     |            |               |
| حرمه وفرج عنهم .                                 |            |               |
| بيع بمكة مدة شهرين ربع مد من الحب بدينار         | أربع عشرة  | 718           |
| ذهب، وتعرف هذه السنة بسنة أم ٍلحم.               | وستمائة    |               |
| بلغ السعر بالطائف عشرين صاعا بدينا والسمن        | i          | 777           |
| منان بدينار ملكي، والتمر ستة أمنان بدرهم،        |            |               |
| والعسل سبعة أمنان مكية بدينار ملكيي، فإذا        | وستمائة    |               |
| رخص السعر بالطائف رخص بمكة أيضاً.                |            |               |

| الحوادث الخاصة                                      | السنة                                   | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
|                                                     | بالحروف                                 | بالأرقام      |
| كثر الحجّاج في أيام موسم الحجّ فعطش الناس           | إحــــدى                                | 701           |
| عطشاً شديداً فبيعت بمكة شربة الماء بدرهم،           | وخمســـين                               |               |
| والشاه بأربعين درهماً ، وبيع الشعير والدخس          | وستمائة                                 |               |
| بالطائف مد وربع بدينار .                            |                                         |               |
| اشتد الغلاء بمكة حتى بيعت غرارة القمــح في مكــة    | حمســــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 790           |
| بألف ومائتي درهم .                                  | وتســـعين                               |               |
|                                                     | وستمائة                                 |               |
| بلغت بمكة غرارة الحنطة ألفاً وخمسمائة درهم،         | سبعة                                    | ٧٠٧           |
| والذرة أكثر من سبعمائة ، والغرارة اللوبيـة المصريـة | وسبعمائة                                |               |
| مقدراها غرارتان مكيتان ونحو نصف غرارة ،             |                                         |               |
| ويحتمل أن تكون الغرارة المشار إليها هي الغرارة      |                                         |               |
| المكية والله تعالى أعلم، نقله الغازي عن ابن فهد.    |                                         |               |
| كان يمكة رخاء بيع أردب القمح المصري بثمانية         | خســــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | ۷۲٥           |
| عشر درهماً كاملية والشعير باثني عشر درهماً.         | وعشرين                                  |               |
| ·                                                   | وسبعمائة                                |               |
| بيعت ويبة الدقيق الفاخر بتبسعة دراهم، والسمن        | المسان                                  | ٧٣٨           |
| مسة أرطال بدرهم ، والعسل أربعة أرطال                | وثلانــــين                             |               |
| ا بدرهم، واللحم أربعة أرطال بدرهم، والعجوة          | وسبعمائة                                |               |
| اثنتىعشر رطلاً بدرهم .                              | i                                       |               |
| حصل غلاء عظيم بمكة فبيعت اللويية من الشعير          | أربعة                                   | ٧٤٤           |
| ا بدينار ، والرطل البقسماط بثلاث دراهم ، واللويسة   | وأربعــــين                             |               |
| من اللقيق بخمسين درهماً والأردب الحب بمائتي         | وسبعمائة                                |               |
| درهم.                                               |                                         |               |
| خلت مكة خلواً عظيماً ، وتفرق الناس في سائر          | ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | ٧٦٠           |
| الأقطار من الغلاء وجور الحكام.                      | وسبعمائة                                |               |
| كان يمكة غلاء عظيم حصل منه للناس كرب                | ستة وستين                               | 777           |
| وشدة قال ابن فهد: وعدم الحب حتى لم يوحــد في ا      | وسبعمائة                                |               |

# ما وقع بمكة من الرحاء والغلاء والقحط والوباء

| الحوادث الخاصة                                      | السنة      | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------------------|------------|---------------|
|                                                     | بالحروف    | بالأرقام      |
| مكة شيء منه وأقام السوق نحو الشهر لم يوجد فيه       |            |               |
| حب ولا تمر إلا قليل من اللحم والخضر، وعز            |            |               |
| وجود الأقوات بها فهلك جماعة كثيرة جوعاً اهـ.        |            |               |
| قيل إن الناس أكلوا الميتة ، وذلك أنه وحد بمكة       |            |               |
| حمار ميت ، وفيه أثر السكاكين ، وأصيبت المواشي       |            |               |
| بالجرب، وتعرف هذه السنة بسنة أم الجرب،              |            |               |
| واستسقى الناس بالمسجد الحرام فلم يسقوا،             |            |               |
| وأحضرت المواشى إلى المستحد للاستسقاء،               |            |               |
| وأدخلت فيه ، ووقفت بجهة بـاب العمـرة إلى مقـام      |            |               |
| المالكية ، ثم فرّج ا لله هذه الشدة عن الناس. وذلك ا |            |               |
| أن بعض خواص الأمير بيبفا ، المعروف بالخـاصكي        |            |               |
| مدير المملكة بالديار المصرية ، عرف ما عليه الناس    |            |               |
| بمكة من الشدة والتعب، فأمر من فوره بإرسال           |            |               |
| الف أردب من القمح الجدي إلى مكة عن طريق             |            |               |
| البر، وأرسل إليها عن طريق البحر إحدى عشرة           |            |               |
| ألف أردب أيضاً ، وفرقت كلها على النـاس بمكـة        |            |               |
| أحسن تفرقة وفرحوا بذلك ودعوا له .                   |            |               |
| غلت الأسعار بمكة وبلغت ويبة الدقيـق إلى خمسـين      | أسلاك      | ٧٨٣           |
| درهماً وأكثر ، وويسة الشعير إلى أربعين درهماً ،     | وثمـــانين |               |
| وحصل بالحرمين، وغيرهما من بلاد الحجاز في            | وسبعمائة   |               |
| آخر هـذه السنة قحط عظيم ، ومـات كثـير من            |            |               |
| الأشراف وغيرهم من الجوع وأكلت الجلود.               |            |               |
| وقع في أيام الناصر فرج بن برقوق غلاء عظيم .ممكة     | خمسة عشر   | ۸۱۰           |
| بحيث بيعت غرارة الحنطة بعشرين ديناراً ذهباً،        | وثمانمائة  |               |
| والغرارة حمل جمل معتدل، وكان الغلاء عاماً في        |            |               |
| جميع المأكولات ، بحيث بيعت البطيخة الواحدة          |            |               |
| ا بدينار ذهب ، ثم رفع ا لله تعالى تلك الشدة .       |            |               |

| الحوادث الخاصة                                   | السنة                                   | السنة الهجرية |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
|                                                  | بالحروف                                 | بالأرقام      |
| عم الغلاء بمكة وعدمت الأقموات وأكلت القطط        | اثنتــــــين                            | ۸۲۲           |
| والكلاب، حتى فقدت، فأكل بعض الناس                | وعشرين                                  |               |
| الآدميين، وكثر الخوف منهم، حتى امتنع كثير من     | وثمانمائة                               |               |
| النزول إلى ظاهر مكة ، خشية أن يؤكلوا ، وهلك      |                                         |               |
| الفقراء وافتقر الأغنياء، ذكره في "منائح الكرم".  |                                         |               |
| أكل الناس فيها حب الثمام، وجعلوه خبزاً.          | تســعمائة                               | 978           |
| والثمام كما جاء في "مختار الصحاح" نبت ضعيف       | وتــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |               |
| له خوص أو شبيه بالخوص وربما حشي به وشد بـــه     | وستين                                   |               |
| خصائص البيوت ، الواحدة نمامة .                   |                                         |               |
| اشتد الغلاء بمكة حتى أكلت الموتى والدواب ثم      | تسعمائة                                 | ۹۷۸           |
| تدارك الله الناس بلطفه.                          | وثمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |               |
|                                                  | وسبعين                                  |               |
| وصلِ الأردب المصري من القمح ثمانية عشر           | ألف وسبعة                               | ١٠٠٧          |
| ديناراً ، وفيه أكل الناس لحوم الكلاب والقطط ،    |                                         |               |
| وكان الفقراء يـأخذون دم الشاه ويجعلونـه في إنـاء |                                         |               |
| على النار ثم يستعلمونه .                         |                                         |               |
| وقع غلاء عظيم دام سنة واحدة فبلغت كيلة الدخن     | ألف واثنين                              | 1.77          |
| أحد عشرة محلقاً.                                 | وثلاثين                                 |               |
| حصل بمكة غلاء شديد بسبب كثرة الجراد، حتى         | ألف واثنين                              | 1.77          |
| كسي جدران البيوت فأجمعها وأعقب ذلك وباء          | وسبعين                                  |               |
| عظيم .                                           |                                         |               |
| اشتد الغلاء بمكة والطائف ، فاتفق أعيان مكة على   | ألف وتسع                                | 1.79          |
| طبخة دشيشه للفقراء تعطى لهم صباحاً ومساءً.       | وسبعين                                  |               |
| فكانوا يطبخون يومياً أربع أرداب وتفرق عليهم      |                                         |               |
| بالمعلا، وقد اشتد الحال من شعبان إلى ذي الحجة،   |                                         |               |
| حتى أكلت الناس الرمم والدماء والعظام، ثمم        |                                         |               |
| تدارك الله تعالى ، فوردت المراكب المصرية.        |                                         |               |

| الحوادث الخاصة                                            | السنة                                    | السنة الهجرية |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------|
|                                                           | بالحروف                                  | بالأرقام      |
| حصل غلاء فوصلت كيلة الحب إلى قرش وكذلك                    | ألف ومائــة                              | 1110          |
| الأرز، ووصل رطل السمن نصف قرش، وازداد                     | وخمســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |               |
| الغلاء شيئاً فشيئاً حتى وصل أردب الحسب إلى                | عشر                                      |               |
| عشرين أحمر ، إلى أن وصلت كيلة الحب المكي                  |                                          |               |
| نصف ريال ، وتساوي سعر الطائف بسعر مكة ،                   |                                          |               |
| وعدم السمن ولحقت بالناس شدة ، ثم جاءهم                    |                                          |               |
| الفرج من الله تعالى بورود المراكب المصريــة وفيهـا        |                                          |               |
| سبعة آلاف أردب جراية مقسومة بين مكة                       |                                          |               |
| والمدينة.                                                 |                                          |               |
| اشتد الكرب بمكة وعزّ كل شيء من الأقوات                    | ألف ومائــة                              | 1117          |
| وغيرها من الحطب والفحم والملح، بسبب قطع                   | وثمانية عشر                              |               |
| الطريق بين جدة ومكة لحصول حرب، بين                        |                                          |               |
| الشريف وبعض العربان في الطريق. وقد ذكر هــذه              |                                          |               |
| الحادثة الشيخ زين العابدين الشماع في قصيدة بها            |                                          |               |
| همسة عشر بيتا ، نذكر منها:                                |                                          |               |
| الحمد لله مبيد الدهور                                     |                                          |               |
| عالم ما يخفى بطيّ الصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                          |               |
| مسيّر الأفلاك في أفقها                                    |                                          |               |
| و مجرى الفلك بماء البحــــور                              |                                          |               |
| فقد جری بمکة محنة                                         |                                          |               |
| قد عمت الدنيا وفي كـــل دور                               |                                          |               |
| جرى غلاء ما سمعنا به                                      |                                          |               |
| ولا مضى في ســالفات العصور                                |                                          |               |
| قد أذهب الأرواح حتى لقد                                   |                                          |               |
| ضاقت على الموتى فسيح القبور                               |                                          |               |
| وقد غدا من عظم أهواله                                     |                                          |               |
| كل فتى منا عديم الشـــعور                                 |                                          |               |

| الحوادث الخاصة                                             | السنة      | السنة الهجرية |
|------------------------------------------------------------|------------|---------------|
|                                                            | بالحروف    | بالأرقام      |
| إلى أن قال :                                               |            |               |
| ونسأل الرحمن سبحانه                                        |            |               |
| يفرّج الكرب ويمحو الشـــرور                                |            |               |
| وعامنا قد صحّ تاريخه                                       |            |               |
| ألا إلى الله تصير الأمـــــور                              |            |               |
| صارت كيلة البر الهميس بالطائف بأربعة ديوانية ،             | أربعــــين | 118.          |
| والنقرة الصافية بسبعة ديوانية ، والشعير بديوانيين          | ومائة ألف  |               |
| ونصف، والعسل الرطل بأربعة ديوانية، والتمر                  |            |               |
| بديواني ونصف، والزبيب النعماني بأربعة ديوانية،             |            |               |
| والغواكه كثيرة ورخية للغاية. وكان صرف القرش                | :          |               |
| بأربعين ديوانية ، والأحمر بقرشين ، والمشخص                 |            |               |
| بأربعة قروش ، والريال بقرشين وثمن . اهـ.                   |            |               |
| في تــاريخ العــازي: لمــا تــولى القضــاء بمكــة الشـــيخ |            | 1127          |
| عبدالقادر المفتي سنة (١٣٣٦) ستة وثلاثين ومائة              |            |               |
|                                                            | ومائة وألف |               |
| الحجّة بخمسة ديوانيـة ، ومـن قبـل كـانوا يكتبونهـا         |            |               |
| بقرش وبقرشين اهـ.                                          |            |               |
| نقول: حبذا لو فهمنا مقدار القرش والديواني                  |            |               |
| والريال والمشخص الذي كان السابقون يتعاملون                 |            |               |
| بها، ولو أمكننا المقارنة بـين عُملتهـم وعُملتنــا لبيّنــا |            |               |
| الحساب الدقيق هنا ، فالريال كان عندهم بقرشين               |            |               |
| وثمن، بينما الريال عندنا باثنين وعشرين قرشا                |            |               |
| فياليت الموازين والمكاييل والقياسات والنقود كانت           |            |               |
| في البلدان موحّدة على الدوام ، لكن دوام الحال              |            |               |
| من المحال .                                                |            |               |
|                                                            |            |               |
|                                                            |            | İ             |

| الحوادث الخاصة                                                    | السنة       | السنة الهجرية |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|---------------|
|                                                                   | بالحروف     | بالأرقام      |
| وقع غلاء شديد بمكة واشتد على الناس الجوع                          | الـــف      | 1719          |
| وذلك في أواخر شهر ذي الحجة من السنة                               | ومــــائتين |               |
| المذكورة ، ثم دخلت سنة عشرين والحالة تزداد                        | وتســـعة    |               |
| سوءًا في كل يوم ، حتى لقد بلغت كيلة القمح                         | عشر         |               |
| والأرز مشخصين، وبلغ الرطل من السكر                                |             |               |
| والشحم والزيت ريالين، والرطل من البن والتمر                       |             |               |
| ريالاً ، والرطل من السمن ريالاً ونصف ريال ،                       |             |               |
| وكيلة الزبيب ثلاث ريالات ، ورطل اللحم نصف                         |             |               |
| ريال ، ولقد باع الناس حليهم وأثاثهم بأبخس                         |             |               |
| الأثمان ليشتروا ما يـأكلون ، ثـم ازداد الحـال سـوءًا              |             | ,             |
| حتى عدمت الأقوات وأكل الناس بــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |             |               |
| كبزر الخشخاش وزبيب الهوى وبذر التمسر الهندي                       |             |               |
| والنوي والصمغ العربي، وشرب الناس المدم                            | ,           |               |
| المسفوح وأكلوا الجلود والكلاب والقطط وكل                          |             |               |
| حيوان يدبّ ، ودام الحال هكذا إلى آخـر سنة                         |             |               |
| العشرين ثم تدارك الله الناس بلطفه وجماء الفرج                     |             |               |
| بعد الشدة .                                                       |             |               |

## ومما شاهدناه ورأيناه من الأحوال في مكة المكرمة

نقول: إنه في سنة (١٣٣٤) ألف وثلاثمائة وأربع وثلاثين هجرية حصل غلاء كبير في مكة المكرمة، بسبب قيام أمير مكة الشريف الحسين بن على الذي صار فيما بعد ملكا على الحجاز، رحمه الله تعالى، على حرب الدولة العثمانية التركية وإخراج الأتراك من الحجاز. وقد تم له ما أراد، فإنه في هذه السنة المذكورة قلت الأرزاق من مكة المشرفة، بسبب عدم ورود الحبوب والبضائع من البحر، فانعدم السكر من مكة، وانعدمت الحنطة وبعض الأشياء أيضاً، فكان الناس يأكلون حب الدخن وحب الذرة -بضم الذال المعجمه وفتح الراء المخففة- وهي حبوب مستديرة بيضاء أكبر من الدخن قليلاً، ويسمونها في الحجاز "الضرة" -بضم

الضاد المعجمة وفتح الراء المخففة- فهذان النوعان من الحبوب. يأتيان مكة من طريق اليمن .

أما شرب الشاي ونسميه بالحجاز "الشاهي" فقد صار الناس يشربونه بأنواع الحلويات كالحلاوة الليمونية والنعنانية وغيرهما، أما المدينة المنورة فكان الناس يشربونه بالرطب أو التمر لكثرته عندهم، وصار بعض الناس يشربون الشاي مرا – كأهل بخارى ويعملونه خفيفاً حداً – كل ذلك لعدم وجود السكر في البلاد، ولقد بلغت قيمة أقة السكر أو السكر الرأس المخروطي جنيها إفرنجيا ذهبا، أما والدنا، رحمه الله تعالى، فما كان يعجبه شرب الشاهي بشيء من الحلويات أو التمر، وإنما كان يمزحه بالحليب فقط، ويضع عليه قليلاً من الملح. وكان البدو يأتون صباحاً بالحليب في ماعون خاص من أطراف مكة كمني فما دونها فيبيعونه يأتون صباحاً بالحليب في ماعون خاص من أطراف مكة كمني فما دونها فيبيعونه الدارهم في أيدي الناس.

أما غاز الاستصباح فقد انعدم من البلاد، وصار وجوده قليلاً، فكانت الحكومة العربية الهاشمية ، أي حكومة الشريف الحسين بن على، رحمه الله تعالى، تخصص لكل حارة تنكة واحدة من "القاز" فكانت أمانة العاصمة، في ذلك الحين، تدفع لكل حارة من حارات مكة تنكة واحدة من القاز، ولا تبيع للشخص الواحد أكثر من ربع أقة أو ثمن أقة فقط ، فكان الزحام على مباسط القاز شديد جداً ، ولا يخفى أن تنكة القاز لكل حارة لا تكفيهم، فاهتدى الناس إلى وسيلة للإضاءة، في غاية الطرافة، مع رخصها وقلة تكاليفها وفي المثل "الحاجة أم الاختراع". فكان غالب الناس يأتون بكاسة شرب الماء التي من الزحاج فيملؤن ثلثيها من الماء، ويملؤن الثلث الباقي بزيت السمسم، ثم يأتون بقطعتين من الصفيح، أي "التنكة" فيقصونهما، بقدر فم الكاسة، ويجعلون أطرافهما معكوفة، حتى تقف فوق الكاسة ، ويضعونهما على شكل الصليب أي مثل علامــة (+) ويلحمونهمــا ببهض، ثم يخرقونهما من الوسط، فيجعلون في هذا الخرق فتيلة من القماش أو من القيطان، ثم يغمسون الطرف الفوقاني في الزيت، ويرمون باقي الفتيلة في بطن الكاسة التي فيها الماء والزيت، ويضعون هذه الكاسة فوق كرسي صغير مربع، في وسط الغرفة، وفي الغروب، في وسط الغرفة، وفي الغروب يشعلون هـذه الفتيلـة بالكبريت. هكذا كانت الإضاءة في ذلك العام، ولا يخفى أن الزيت إذا اختلط بالماء علا فوقه. وكانت علب الكبريت في تلك الأيام، في أحجام مستديرة كالأسطوانات الصغيرة، وأعواده لم تكن من الخشب، بل كانت من الفتيلة الرفيعة المشمعة، وكل علبة أعوادها كانت ملونة بعدة ألوان.

فسارت أحوال الناس على هذا المنوال وتعبوا قليلاً ، لكن لم يدم هذا التعب أكثر من عام واحد بل أقل ، ثم انفرجت الأزمة وجاء اليسر بعد العسر حيث انتهت الحرب العالمية الأولى العظمى ، فكان الناس ، إلى وقت قريب ، يطلقون على هذه السنة المذكورة سنة "الضرة" حيث أكلوا فيها دقيق الذرة ودقيق الدخن . فدوام الحال من المحال.

# ومما شاهدناه ورأيناه أيضاً من الأحوال في مكة المكرمة

نقول: إنه لما تولت الحكومة السعودية للمرة الثانية على الحجاز في شهر ربيع سنة (١٣٤٣) ألف وثلاثمائة وأربعون هجرية ، ومرت سنوات على ذلك، حدثت أزمة شديدة في البلاد، أي ابتداء من سنة (١٣٥٦) تقريباً، ودامت هذه الأزمة سنوات عديدة إلى سنة (١٣٦٥) تقريباً ، فكانت الحكومة السعودية لا تقدر أن تدفع رواتب الموظفين، إلا في كل ثلاث أو أربعة أشهر مرة واحدة، فتعب الناس أشد التعب، ورأوا ألوان الشدائد، لكنهم صبروا صبر الكرام، وفوضوا أمورهم إلى الملك العزيز العلام، حتى انفرجت هذه الأزمة بسلام. فكانت الحكومة السعودية ، إذا أمرت بصرف الرواتب كان يوم ضرفها يوم عيد وفرح عندهم وإذا سمع الناس الإشاعات حول صرف الرواتب لا يصدقونها أبداً ، إلا إذا شاهدوا صرف الرواتب بأعينهم وقبضوها بأيديهم، ولقد مرت على الناس حوادث كثيرة وحكايات عديدة ، بسبب هذه الشدة ما زالوا يتناقلونها فيما بينهم، ويتحدثون بها إلى الآن. بعد مرور هذه العاصفة الطويلة، التي دامت سنوات عديدة ، أتى الله بالفرج العظيم، وأبدل ذلك العسر بيسـر كبـير، فتبدلت أحوال الناس، وانتعشت مرافق حِياتهم، وصارت الأموال لدي بعضهم بدون حساب وقد صار بعضهم مليونيراً وطبعاً هناك طبقة فقيرة، وهي الأكثرية، وهذه سنة الله في خلقه، فالحمد لله على كل حال وسبحان مغير الحال والأحوال.

#### النسعيرة ومقاومته الاحتكار

في هذه الأزمنة المتأخرة في البلاد، كثر جشع بعض التجار، فصار الربح المعقول، بل الكسب المضاعف لا يرضيهم، ولا يقنعوا إلا إذا جاءهم عشرة أضعاف ربح على رأس المال وأصل قيمة البضاعة، وكذلك كثر احتكار الأطعمة في البلدان رجاء زيادة الأسعار في المستقبل، مع علمهم بأن احتكار الطعام حرام شرعاً، على أن الله تعالى ينتقم من هؤلاء الجشعين والمحتكرين انتقاماً ليس بالفظيع المخيف، وإنما هو انتقام بلطف من وراء ستار، فكم نرى ونسمع من ذهاب أموالهم في غير طريقها، كالحريق والسرقات وكثرة الأمراض التي يضطرون إلى بذل الأموال الكثيرة في المعالجة، وكتبسيط الرطوبة والسوس والدود، في كل ما هو مخزون من أنواع الدقيق والحبوب وفساد الأطعمة، ومع ذلك لا ينتهون عن غلى الفقراء والمساكين: ولهم في ذلك حيل هم أدرى بها.

وقد ورد النهي والتحذير عن الغش والاحتكار، فقد قال على الله عنهما. فليس منا" رواه مسلم عن ابن عمر وأبي هريرة، رضى الله عنهما.

وقال ﷺ: "إحتكار الطعام في الحرم إلحاد فيه" رواه أبو داود. وقال عليه الصلاة والسلام: "احتكار الطعام بمكة إلحاداً" رواه الطبراني.

قال العلامة الحفني في حاشيتة على الجامع الصغير عند الحديثين المذكورين ما نصه: قوله: "احتكار... الخ" هو شراء ما يقتات وحبسه إلى الغلاء فهو حرام ولو في غير الحرم، وخص الحرم لأن الإثم به أشد، أما لو اشترى غير طعام أو طعاماً غير مقتات بقصد ادخاره إلى الغلاء لم يحرم، وخرج بالشراء ما لو كان عنده بر مثلاً يأكله فادخره إلى الغلاء فلا يحرم، وكذا لو اشتراه بقصد أن يبيعه حالاً أو في زمن الرخاء فلا حرمة . انتهى من الحاشية المذكورة.

ومن المستحسن أن نذكر هنا ما دار في أحد بحالس الشرع الحنيف في العصور السابقة من النظر في أمر التسعيرة ومقاومة الاحتكار ، فقد حاء في كتاب "مثل عليا من قضاء الإسلام" تأليف الأستاذ محمود الباجي والمطبوع بتونس سنة (١٣٧٦) هجرية ما يأتي :

من قضاة الإسلام البارزين الذي ولي القضاء ببلاد شرق الأندلس، أبو الوليد سليمان بن خلف الباجي، شهد فيه القاضي عياض بأنه حال ببلاد المشرق نحو ثلاثة عشر عاماً، وهو في درجة واحدة مع القاضيين عياض بن موسى اليحصبي، وأبي بكر بن عبدا لله بن العربي. وقد عرف الناس فضل الباجي في الأدوار الأخيرة من حياته وبعد وفاته، لأنه كان صلباً في رائه قوياً في معارضاته، لا يخضع إلا للحق ولا يخشى في سبيله لومة لائم. وقد جر عليه هذا الخلق الأبي، محناً ومقاومات وفتناً، غير أنها لم تنل من نفسه الكبيرة شيئاً. ولم تحمله على تغيير سلوكه.

ومن شعره قوله :

إذا كنت أعلم علماً يقيناً بأن جميع حياتي كساعة فلم لا أكون ضنيناً بها وأجعلها في صلاح وطاعة

دخل الحاجب، يستأذن على ابس عبدوس، والي الحسبة، وكان أبو الوليد يطالع كتاب الموطأ، وقد وضعه على محمل من الأبنوس المطعّم بالأصداف، فأذن للوالي بالدحول، ولم يدخل الجمهور الذي وفد يتبع الوالي. وكان متألفاً من باعة الأطعمة والجالبين للأسواق. وبعد إفشاء السلام والتحية، قال الوالي للقاضي: أن سوق المدينة يجتاز أزمات متعاقبة، بسبب اضطراب الأسعار وعدم استقرارها، ويحدث أن ترتفع الأسعار دفعة واحدة، فيطمع الجالبون في الأرباح وتكثر الواردات، وتهبط الأسعار هبوطاً فاحشاً، فيخسر الجالبون وتضعف الثقة بالسوق.

وإني أوشك أن أحمل الناس على سعر موحد، وقد حثت للتحصيل على الموافقة الشرعية، والرأي الأسد، للمولى القاضي. وعلى الامتثال والطاعة.

فعقد القاضي، أبو الوليد، لتـوه، بحلس الاستشـارة الشـرعية، للبـت في هـذا المشكل الشرعي. وبعد بسط نظرية الوالي افتتح المحادلة.

فقال شيخ أهل الشورى: "إن مالكاً يرى أنه إذا كان للناس سعر غالب وأراد بعضهم أن يبيع بأغلى من ذلك فإنه يمنع. أما إذا أراد أن يبيع بأقل فقد روي عن مالك رأيان: رأي بالمنع على اعتبار أنه إذا أراد الرجل إفساد السوق فحط عن سعر الناس فيقال له: إما لحقت بسعر الناس وإما رفعت بضاعتك.

وحجة مالك: ما روي عن عمر بن الخطاب من أنه مر بحاطب بن أبسي بلتعة وهو يبيع زبيباً بالسوق فقال له عمر: إما أن تزيد في السعر، وإما أن ترفع من سوقنا لأن بعيراً قدمت من الطائف تحمل زبيباً فلو عرفوا السعر الذي تبيع به لقصدوا مدينة أخرى وأعرضوا عن البيع".

وقال ثاني المستشارين: "إنه يجب أن يفرق بين الجلابين، فلا يسعر عليهم شيء مما حلبوه للبيع، وبين التجار أصحاب الحوانيت والأسواق، الذين يشترون من الجلابين جملة، ويبيعون بالتفصيل. وهذا الرأي، ذهب إليه عبدا لله بن عمر، والقاسم بن محمد وسالم بن عبدا لله، الذين يرون أن أصحاب الحوانيت والأسواق، لايتركون على البيع باختيارهم، إذا أغلوا على الناس، ولم يقتنعوا من الربح بما يشبه. وعلى صاحب السوق أن يعرف ما يشترون به، فيجعل لهم من الربح بما يشبه وينهاهم أن يزيدوا على ذلك. ويعاقب من خالف الأوامر".

وقال ثالث المستشارين: "أن ابن حبيب، وابن المسيب، ويحيى بن سعيد، والليث، وربيعة، يرون أن التحديد لا يجرى حزافاً وإنما يكون مبنياً على تقدير الأرباح المنسبة".

وقال رابع المستشارين: "إني على رأي الإمام الشافعي، الـذي يحجر التداخل في التسعير والأسعار، لأن الناس مسلطون على أموالهم ليس لأحـد أن يأخذها أو شيئاً منها، بغير طيب أنفسهم، إلا في المواضع التي تلزمهم، وهذا ليس منها وحجة الشافعي ما روي عن أبي هريرة من أن رجلاً جـاء إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله سعر لنا: فقال: بل الله يرفع ويخفض، وإني لأرجو أن ألقى الله وليست لأحد عندي مظلمة".

بعد التداول بين شيوخ الشورى والقاضي أبي الوليد، واستعراض النصوص العامة والخاصة ، حكم أبو الوليد بما يأتى:

أولاً: لما كان المعتبر هو السعر الذي عليه الجمهور والأكثرية العامة من أصحاب الحوانيت والأسواق، فإن الواحد والعدد اليسير إذا انفردوا بالحط أمروا باللحاق بالسعر العام أو ترك البيع، وإذا انفردوا بالزيادة لم يؤمروا بالحط و لم يؤمر الجمهور بالترفيع إلى متواهم، لأن المعتبر حال الجمهور، وعلى نسبة ثمن الجمهور تقوم المبيعات.

ثانياً: ولما كان الجالبون هم الموّنون للأسواق، وليس بهم من الوقت ما يسمح لهم بالاحتكار والتلاعب بالأسعار فهم أحرار في بيعهم بأي ثمن أرادوا.

ثالثاً: ولما كانت الضرورة تدعو إلى تيسير الواردات مبن القمح والشعير فإن هذين النوعين لا يخضعان للتسعير الجبري.

رابعاً: وعلى كل الأحوال ، فإن التسعير يتم باحتماع وحوه أهل السوق من كل صنف وغيرهم من الأحانب عن السوق استظهاراً على صدقهم ، ويقع سؤالهم عن أثمان الشراء وأثمان البيع وعلى أساس مراعاة المصلحة العامة والخاصة يتم التسعير مع تجنب الإححاف والإكراه.

خامساً: وإذا امتنع الناس من بيع ما يجب عليهم بيعه ، فإنهم يؤمرون بالواحب ، ويعاقبون على تركه، وكذلك كل من وحب عليه أن يبيع بثمن المثل فامتنع ، لأنه يجوز إحراج الشيء من ملك صاحبه قهراً بثمنه، للمصلحة العامة ، كما في الشفعة.

سلم كاتب القضاء صكا، يشتمل على نص الحكم، الذي أصدره القاضي أبو الوليد إلى والي الحسبة ابن عبدوس، فقام بتنفيذه طبق نصه، واستقرت الأسواق واعتدلت الأسعار وكثرت الواردات، واختفى شبح الإحتكار، ولم تعد المعروضات مهددة بالإنهيار أو بالغلاء الفاحش.

وبلغ الأمر إلى علم خليفة الأندلس، فوجه إلى قضاة الأقاليم، نسخا من حكم القاضي أبي الوليد، للتأمل منه، سعياً وراء توحيد العمل بما اقتضاه.

هذا مثل أحكام الإسلام، في نظام البيع والشراء والعرض والطلب، ووسائل مقاومة الإحتكار، والتعريفة الجبرية وحفظ التوازن بين القدرة على الإستهلاك والتوريد المأمون، وقد عالج الإسلام هذه المشاكل الدقيقة، التي لا يخلو من أخطارها زمان ولا مكان، ووضع لها الحلول الموفقة، وفرض من التدابير الحازمة ما حفظ به استقرار الأثمان، والربح المناسب للتاجر والجالب. وبسط الرحاء وجعله في متناول الجميع.

والتشريع الإسلامي الصالح لكل حيل، والمساير بمبادئه ونظمه القويمة لكل تطور بشرى، تناول في نصوصه وأقضيته الروابط التي تربط الإنسان بنفسه وتربطه بمحيطه العائلي وتربطه بمحتمعه، ثم تربطه بالحياة العامة في جميع مظاهرها ومختلف

نواحي نشاطها ، وأي قانون اتسع لأحوال المعاملات كما اتسع لها القانون الإسلامي، وأي قضاء كان له ثراء في فقهه ، ودقة في تصويره، وعمق في نظره كقضاء الإسلام.

وإن تعجب فعجب لهؤلاء الذين يسرعون بالإلتجاء إلى أنظمة وضعها النـاس، وقواعد اصطلحـت عليهـا العوائـد ونظريـات لم تمحصهـا التجـارب، ولم تصقلهـا العقول والأحيال، ويزهدون فيما حلفه لهم الإسلام من تراث كبير ومجد عريض.

لقد أصدر أبو الوليد الباجي حكمه في الفترة التي بين أواخر القرن الرابع وأوائل القرن الخامس وفي أزهر عهود الأندلس، وألمع حقبه من تاريخها الحافل، وجاء ذلك الحكم دقيقا في نصه، حازما في تدابيره، حكيماً في مرامية، ودل على ماكان سائدا من الانسجام بين ديوان القضاء العدلي، وديوان الحسبة ومقام الخلافة، وعلى بساطة الاجراء، وسرعة البت. انتهى من الكتاب المذكور.

### إبطال المكوس والجمارك

نقول: عناسبة ذكرنا للمكوس والعشور، أن بعض الملوك والسلاطين الأتراك كانوا قد رفعوا ومنعوا أخذ العشور والمكوس "أي الجمرك" على جميع البضائع والحاجيات المستوردة إلى بلادهم – فمن جملة ذلك – ما هو ثابت على أحد أعمدة المسجد الحرام بالجهة الغربية، أي أن العمود الرحامي الموجود بين باب الباسطية وباب العمرة مكتوب عليه، بالنقر على نفس الرحامة، أن أحد الملوك قد أمر بابطال جميع المكوس من الحرمين الشريفين، فمنع أخذ العشور على جميع أنواع ما يرد إلى مكة المشرفة من الحبوب والأغنام والدجاج وغير ذلك... الح. ولم نقدر على معرفة تاريخ الكتابة في هذه الرحامة ، كما لم نقدر على معرفة اسم الملك الذي أمر بذلك، لارتفاع الكتابة على الرحامة عن أرض المسجد الحرام، و لم نجد سلماً في تلك الساعة لنصعد عليه ونطلع على كل ذلك حرفياً، فنظن أن ذلك كان من القرن التاسع أو العاشر من الهجرة.

يقول صديقنا الأستاذ أحمد السباعي في كتابه "تاريخ مكة" وقد حدثنا الدحلان فيما ذكر عن سني الفتنة فقال: أن قيمة الكيلة من القمح والأرز كانت تبلغ مشخصين وأن الرطل من السكر والشحم والزيت كانت تبلغ قيمته ريالين ولا نعرف فداحة هذا الغلاء إلا إذا قارنا هذه الأسعار بما يورده الدحلان نفسه عن

أسعار مثلها في أيام الرحاء فهو يقول أن الكيلة تبلغ قيمتها خمسة ديوانية والكيلة تعادل الصاع تقريباً وقيمة الرطل من العسل والزبيب أربعة ديوانية. والذي أعرفه في عهد طفولتي أن الهللة الواحدة وهي ربع القرش الحالي كانت تساوي ثلاثين ديوانيا وكانت العملة الدارجة في هذا العهد الذي ندرسه هي النقد العثماني ومن أنواعه كما يذكر الدحلان المشخص ويساوي ريالين والأحمر ويساوي قرشين والقرش الشرك ويساوي أربعين ديوانيا وبذلك كانوا يشترون سبع كيلات من القمح بقرش واحد. والذي يعرفه المضمرون بضمتين أن القرش نوعان. -قرش الصاغ- وهو (١٢٠) ديوانيا والقرش الشرك- وهو أربعين ديوانيا ، والريال المجدي يساوي (٢٠) قرشاً صاغاً و ٢٠ شركاً. ومن أغرب ما يروى عن تكاليف العيش في هذا العهد -إذا استثنينا أيام الغلاء- ما يذكره الغازي نقلاً عن الطبري والسنجاري أن أحد الأثمة في المسجد لما حجر عليه وقد كبر سنه رتبوا له نفقته اليومية وهي قرشان وفي هذا ما يدل على متوسط نفقة الشخص في هذا العهد. انتهى منه.

نقول: "إن القرش الصاغ والقرش الشُّرُكُ -بضمتين- هما من اصطلاح الأتراك، فمعنى القرش أي القرش السليم الذي لم ينقص قيمته، لذلك يقال فلان صاغ سليم، أي أنه صحيح سليم معافى، ومعنى الشرك "بضمتين" البالي الواهبي أي غير سليم، فالقرش الصاغ قيمته أكثر من القرش الشرك، واليوم لم يبق لهذه المصطلحات من أثر لزوال حكم الأتراك من جميع البلاد الإسلامية. ولقد أدركنا التعامل بالقرش الصاغ والقرش الشرك والديواني والمتاليك والبارة في طفولتنا، ولكن نسينا اليوم ذلك العهد لطول الزمن فلم يبق في ذاكرتنا سوى الأسماء.

#### المراد بالمسجد الحرامر وفضل الصلاة فيم

يطلق على المسجد الحرام مسجد الكعبة: فقد حاء في صحيح البحاري، في كتاب التوحيد، في باب قوله: ﴿ وَكُلُّم الله موسى تكليما ﴾ حدثنا عبدالعزيز بن عبدالله ، حدثني سليمان، عن شريك بن عبدالله أنه قال: سمعت ابن مالك يقول: "ليلة أسري برسول الله على من مسجد الكعبة أنه حاءه ثلاثة نفر..." إلى آخر حديث الإسراء الطويل.

قال العلامة ابن ظهيرة القرشي، رحمه الله تعالى، في كتابه "الجامع اللطيف في فضل مكة وأهلها وبناء البيت الشريف" ما نصه: اعلم أن الله تبارك وتعالى قد ذكر المسجد الحرام في كتابه العزيز في نحو خمسة عشر موضعاً. فإذا تقرر هذا، فقد اختلف في المراد بالمسجد الحرام، الذي تتعلق به المضاعفة في قوله في في حديث ابن الزبير السابق "وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة صلاة في مسجدي".

فقيل جميع بقاع الحرم، وقيل المراد الكعبة وما في الحجر من البيت، ويؤيده ما أخرجه النسائي، عن أبي هريرة، رضي الله عنه: "صلاة في مسجدي أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا الكعبة"، وقيل المراد الكعبة وما حولها من المسجد. وجزم به النووي وقال: أنه الظاهر، وقيل: المكان الذي يحرم على الجنب المكث فيه.

ونقل، عن الإمام تقي الدين بن أبي الصيف اليمني، أن المضاعفة تختص بالمسجد المعدّ للطواف، لأنه المنصرف عند الإطلاق في العرف. قال: ولا يضير رواية الكعبة، ولهذا قال الغزالي: لو نذر صلاة في الكعبة فصلى في إرجاء المسجد جاز. انتهى.

ورجح الطبري، رحمه الله، أن المضاعفة مختصة بمسجد الجماعة. وقال: أنه يتأيد بقوله، عليه السلام: مسجدي هذا، لأن الإشارة في حال مسجد الجماعة، فينبغي أن يكون المستثنى كذلك، فإنه قيل: قد ورد، عن ابن عباس، رضي الله عنهما، أن حسنات الحرم كلها، الحسنة بمائة ألف، فعلى هذا يكون المراد بالمسجد الحرام، في حديث الاستثناء، الحرم كله.

نقول، بموجب حديث ابن عباس، أن حسنة الحرم مطلقاً بمائة ألف، لكن الصلاة، في مسجد الجماعة، تزيد على ذلك. ولهذا قال بمائة صلاة في مسجدي ولم يقل حسنة. وصلاة في مسجده بألف صلاة، كل صلاة بعشر حسنات، فتكون الصلاة في مسجد عشرة آلاف حسنة وتكون في المسجد الحرام بألف حسنة. وعلى هذا يكون حسنة الحرم بمائة ألف، وحسنة المسجد الحرام بألف

ألف ويلحق بعض الحسنات ببعض ، أو يكون ذلك مختصاً بالصلاة خاصة فيها . والله أعلم . انتهى بنصه.

قال الجد رحمه الله: وحاصل هذه العبارات، مع اختلافها ، يرجع إلى ترجيح هذا القول، ثم قال: وهذا التضعيف يحصل بصلاة المنفرد وتزيد الحسنات بصلاة المكتوبة في جماعة ، على ما جاء أنها تعدل سبعا وعشرين درجة، وهذا ، فيما يرجع إلى الثواب، ولا يتعدى ذلك إلى الإجزاء عن الفوائت، حتى لو كان عليه صلاتان فصلي في المسجد الحرام صلاة لم تجزئه عنهما. وهذا لا خلاف فيه، انتهى. وقيد اختلف العلماء في هذا الفضل هل يعم الفرض والنفل أو يختص بالفرض، فمذهبنا، و مشهور مذهب مالك، أنه يختص بالفرض، والتعميم مذهب الشافعي، رضي الله عنه، كما صرح به النووي، رحمــه الله تعــالي، فــإنــ قيل لا عموم في لفظ الحديث لما أنه نكرة في سباق الإثبات، ويؤيده أن النبي عِلَيْنَا قال: أفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة، أحيب بأنه وإن كان نكرة في سياق الإثبات فهو عام لأنه في معرض الامتنان. قال الجد، رحمه الله، فإن قيل كيف يقال أن المضاعفة تعم الفرض والنفل، وقد تطابقت نصوص الأصحاب ونص الحديث على أن فعل النافلة في بيت الإنسان أفضل، إلا ما استثنى كالعيد وركعتي الطواف، فالجواب ما قيل لا يلزم من المضاعفة في المسجد أن يكون أفضل من البيت ، إذ فضيلة المسجد المذكور ، من حيث التضعيف ، وفضيلتها في البيت من حيثية أخرى تربو على التضعيف. انتهى.

أقول: هذا التفضيل بالنسبة إلى الرجال، وأما الإناث، فالصلاة في البيت، مطلقاً، لهن أفضل، لا سيما في هذا الزمان لكثرة الفساد سواء كانت المرأة عجوزاً أمْ شابّة. ونقل الشيخ ولي الدين العراقي، في شرح تقريب الأسانيد، أن التضعيف في المسجد الحرام يختص بالمسجد، الذي كان في زمن النبي، عليه الصلاة والسلام، بل يشمل جميع ما زيد فيه، لأن المسجد الحرام يعم الكل، بل المشهور عند أصحابنا أن التضعيف يعم جميع مكة، بل جميع الحرم الذي يحرم صيده كما صححه النووي.

وأما المدينة فيختص التضعيف بالمسجد، الذي كان في زمنه، عليه السلام، ثم قال لكن يشكل على هذا ما في تاريخ المدينة أن عمر، رضي الله عنه، لما فرغ من الزيادة في مسجد النبي عليه السلام، قال: لو انتهى إلى الجبانة لكان مسجد

رسول الله عليه السلام، وفي رواية أخرى: لو مد إلى ذي الحليفة لكان منه، وعن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله على يقول: لو زيد في هذا المسجد ما زيد لكان الكل مسجدي. وفي رواية أخرى: أو بني إلى صنعاء، وفي أخرى: ما زيد في مسجدي فهو منه ولو بلغ ما بلغ فإن صح ذلك فهو بشرى حسنة. انتهى باختصار. انتهى من الجامع اللطيف لابن ظهيرة.

#### معدار فضل الصلاة في المسجد الحرامر بالحساب

قال ابن ظهيرة رحمه الله تعالى في كتابه "الجامع اللطيف" ما نصه: فائدتان:

الفائدة الأولى: قد حسب النقاش المفسر فضل الصلاة في المسجد الحرام على مقتضى حديث تفضيل الصلاة فيه على غيره بمائة ألف، فبلغت صلاة واحدة في المسجد الحرام، عمر خمس وخمسين سنة وستة أشهر وعشرين ليلة وصلاة يوم وليلة. وهي خمس صلوات، في المسجد الحرام، عمر مائتي سنة وسبع وسبعين سنة وتسعة أشهر وعشر ليال. انتهى كلامه.

انظر: صورة رقم ١٢٧، المسجد الحرام والناس وقوف فيه يصلون حول الكعبة المشرفة من جهاتها الأربعة

الفائدة الثانية: قال الشيخ بدر الدين بن الصاحب الأتاري: إن كل صلاة في المسجد الحرام فرادى بمائة ألف صلاة ، كما ورد في الحديث، وكل صلاة فيه جماعة بألفي ألف صلاة وسبعمائة ألف صلاة والصلوات الخمس فيه بشلاث عشر الف ألف الف صلاة وخمسمائة صلاة ، وصلاة الرجل منفرداً في وطنه، غير المسجدين المعظمين، كل مائة سنة بمائة ألف وغمانين ألف صلاة ، وكل ألف سنة بألف ألف صلاة وغماغائة ألف . فتلخص من هذا أن صلاة واحدة في المسجد الحرام جماعة، يفضل ثوابها على ثواب من صلى في بلده فرادى، حتى بلغ عمر نوح النبي عليه السلام، بنحو الضعف وسلام على نوح في العالمين، وهذه فائدة تساوي دجلة . ثم قال : هذا إذا لم يضف إلى ذلك شيئاً آخر من أنواع العبادات ، فإن صام يوماً وصلى صلوات الخمس جماعة ، فعل فيه أنواعا من البر وقلنا بالمضاعفة فهذا مما يعجز الحساب عن حصر ثوابه . انتهى .

### هل تنضاعف السيئات بالحرمر أمرك؟

قال ابن ظهيرة في كتابه "الجامع اللطيف" ما يأتي: قال بعض العلماء: أن السيئات بالحرم تتضاعف كتضاعف الحسنات، وهو مذهب ابن مسعود وابن عباس، رضي الله عنهما، قال به مجاهد أيضاً والإمام أحمد بن حنبل ولهذا كان مقام ابن عباس بغير مكة.

والصحيح، عند جماهير أهل العلم، عدم المضاعفة، لكن السيئة فيه أعظم منها في غيره بلا ريب. ثم على قول أن السيئة تتضاعف، فقيل تضعيفها الحسنات بالحرم، وقيل بل كخارجه، وحرر بعض العلماء النزاع في هذه المسألة فقال: القائل بالمضاعفة أراد مضاعفة مقدارها، أي غلظها، لا كميتها في العدد، فإن السيئة جزاؤها سيئة، لكن السيئة تتفاوت، فالسيئة في حرم الله وبلده، على بساطه أكبر وأعظم منها في غيره، وليس من عصى الملك على بساط ملكه كمن عصاه في موضع بعيد عنه. فإنه قيل يرجع النزاع أيضاً إذ لا فرق بين أن تكون السيئة في موضع بعيد عنه، ويين أن تكون مائة ألف سيئة عددا، فالجواب أنه قد حاء: من زادت حسناته على سيئاته في العدد دخل الجنة، ومن زادت سيئاته على حسناته في العدد دخل النار، ومن استوت حسناته وسيئاته عدداً كان من أهل الأعراف. انتهى كل ما تقدم من الجامع اللطيف لابن ظهيرة.

انظر: صورة رقم ١٢٨، المسجد الحرام . وانظر: صورة رقم ١٢٩، المسجد الحرام قديماً

# باب بني شيبتر

باب بني شيبة، محله هو محل العقد القائم خلف مقام إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، وهو عقد على شكل نصف دائرة، مبني على عمودين من حجر الرحام المتين، مزين بنقوش بديعة.

وهذا العقد هو محل السكة الضيقة النافذة من بين بيوت قريش إلى المسجد الحرام. فإن قريشاً، لما بنت ببوتها حول الكعبة، على قدر حاشية المطاف، جعلوا يين كل دارين من دورهم مسلكاً ينفذ منه إلى بيت الله الحرام، فكان هذا العقد هو محل السكة النافذة، وبجواره كانت دار شيبة بن عثمان الحجبي، سادن الكعبة المعظمة، التي دخلت في توسعة المهدي للمسجد، لذلك نسب الباب إليه، فقيل:

"باب بني شيبة". ويقال له أيضاً ، باب السلام. فهو قديم، من أيام الجاهلية ، ولا يزال موضعه محفوظا إلى الآن . وقد ورد في كتب الحديث والتاريخ أن النبي كان يدخل المسجد الحرام من هذا الباب ، ويخرج منه ، وسبب ذلك ، كما ظهر لنا والله تعالى أعلم، أن النبي كانت إقامته بمكة ، إما بدار خديجة رضي الله عنها ، بزقاق الحجر أو بدار عقيل ، بسوق الليل ، أو كان ينزل بالأبطح جهة المعلا . فالآتي من هذه الأماكن لا بد وأن تكون وجهته قبل باب الكعبة ، فيدخل المسجد من باب بني شيبة بطبيعة الحال ، وأيضا ، فإن هذا الباب مقابل لباب بيت الله الحرام والله تعالى يقول: ﴿وأتوا البيوت من أبوابها فكان الأفضل الدخول للمسجد الحرام من باب بني شيبة . ولذلك يستحب الدخول للمسجد ، لكل للمسجد الحرام من باب بني شيبة . ولذلك يستحب الدخول للمسجد ، لكل قادم ، من هذا الباب ، الذي كان يسمى قديماً بباب السلام . فالقادم إذا دخل من أبواب المسجد الحرام ، ومر للطواف من هذا العقد ، أي باب بني شيبة ، فقد أي بالسنة وعمل بالأدب المطلوب .

انظر: صورة رقم ١٣٠، العقد القائم في مواجهة الكعبة وهو محلة باب بني شيبة

# المسافته ببن باب بني شيبته وجبل الرحته بعرفات

قال الغازي في الورقة التابعة لصحيفة (٣٨٦) ما نصه:

فائدة : المسافة بين باب بني شيبة شرقي المسجد الحرام وجبل الرحمة بعرفة هي ٢١٣٦٧ متراً بهذا التفصيل :

| <u> </u>                                                     |                                       |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                              | مڙ                                    |
| من باب بني شيبة إلى باب مقبرة المعلاة.                       | ١٠٤٢                                  |
| من باب مقبرة المعلاة إلى سبيل الست.                          | ۲۳۸۷                                  |
| من سبيل الست إلى جمرة العقبة.                                | ٣١٢.                                  |
| من جمرة العقبة إلى وادي محسر أي طول مني.                     | ۸۲۰۳                                  |
| من نهاية وادي محسِّر إلى أول المــأزمين أي طــول المزدلفــة، | ٣٨١٢                                  |
| ووادي مُحَسِّر هو بضم الميم وفتح الحاء المهملة وتشديد السين  |                                       |
| المهملة وكسرها ويقال له وادي النار.                          | # # # # # # # # # # # # # # # # # # # |
| من أول المأزمين إلى العلمين المحدين للحرم أي طول المأزمين.   | ٤٣٧٢                                  |

|                                                            | متز           |
|------------------------------------------------------------|---------------|
| من أول العلمين المحدين للحرم إلى العلمين المحدين لأول عرفة | 1008          |
| من جهة مكة أي طول وادي عرنة.                               |               |
| من أول علمي عرفة إلى سفح جبل الرحمة.                       | 1008          |
| الجموع                                                     | <b>۲</b> ۱۳٦٧ |

ذكره العلامة إبراهيم رفعت باشا، في "مرآة الحرمين" وقال: اعتمدنا في ذكر هذه المسافات على ما ذكره التقي الفاسي، في كتابه "شفاء الغرام" والأزرقي، في كتابه "تاريخ مكة"، والمسافة مذكورة فيهما بذراع اليد، وتارة بذراع الحديد، المستعمل في قياس القماش بمصر في عهد الفاسي بعد القرن الثامن.

وقد استنتجنا مقدار ذراع الحديد من قياس الفاسي لجدر الكعبة ومقارنته بقياسنا لها ولم يحصل في جدرها تغيير من عهد الفاسي إلى الآن ، فكان ذراع الحديد ٧ / ٢٦٥ سنتياً، ورأينا الفاسي قاس بعض الأماكن بالذارعين الحديدي واليدوي ، فاستنتجنا مقدار ذراع اليد فإذا هو ٤٩ سنتياً تقريباً . قال : ولا يخفى عليك أن تقدير المسافات في هذه الأمكنة محتمل للنقص والزيادة باعتبار ما في الأرض من نشوز وانخفاض واستقامة وانثناء ، فإن رأيت مخالفاً فلا تنكر ، فمنشأ الخلاف ما ذكرنا . انتهى .

#### صلاة الجمعة في المسجد الحرامر

قال الذكتور محمد حسين هيكل رحمه الله تعالى ، في كتابه "في منزل الوحي" عن صلاة الجمعة ، في المسجد الحرام ، ما نصه:

"المسجد الحرام مثابة المسلمين الذين يفدون إلى مكة من أقطار الأرض جميعاً في أشهر الحج، وهو مثابتهم، ما أقاموا بأم القرى: يفدون إليه لصلاة الفجر وعند الظهيرة ويعودون إليه لصلواتهم الأخرى وللطواف بالبيت كلما هوت نفوسهم إلى التطوف به. وهم يقضون فيه الساعات الطوال يتحدثون أثناء النهار ويستمعون إلى جماعة من الفقهاء يحدثونهم في الإسلام ويفقهونهم الدين قطعاً من الليل. وإن منهم لمن يقضي فيه يومه يجاور البيت، ومنهم من ينصرف نهاره إلى شؤن الحياة، فإذا أقبل الظلام فضى بالمسجد ليله يقوم إلا قليلاً، يذكر الله كثيراً،

ولا ينال من النوم إلا القدر الذي يكفيه لسعي النهار وتهجد الليل. لذلك قل أن يصلي بغير المسجد الحرام أحد من المقيمين بمكة على كثرة مساجدها . وما رأيت أحداً أقام بهذه المساجد مصلياً على كثرة مروري بها ووقوفي عندها ، ولا تقام بها صلاة الجمعة مطلقاً . ومن ذا الذي تطاوعه نفسه وهو بمكة على أن يصلي بمسجد غير المسجد الحرام والاجماع منعقد على أن مثوبة الصلاة فيه تزيد على مثوبة الصلاة بغيره أضعافاً مضاعفة . وهذا الإجماع صحيح أساسه . فالإسلام دين جماعة ودعوة للجماعة ، ولا شيء يمقته الإسلام كالخروج على الجماعة في غير حق . ولا تجد الجماعة بمكة مكاناً كالمسجد الحرام مقام بيت الله لتقوم بفروض حق . ولا تجد الجماعة بمكة مكاناً كالمسجد الحرام مقام بيت الله لتقوم بفروض

انظر: صورة رقم ١٣١، الكعبة المعظمة ومنظر الحرم المكي في أوقات الصلاة من الحج.

وصلاة الجمعة بالحرم من أروع مظاهر الإيمان في الجماعة الإسلامية ، هذا الإيمان القوي في بساطته، البالغ في قوته ، الذي يجمع بين الحرية والنظام جمعاً لم أقف على ما يقرب من رفعته في أي من الملل والنحل الحديثة أو القديمة التي اطلعت عليها . ولقد رأيت في أسفاري الكثيرة ببلاد يدين أهلها بغير الإسلام من شعائر العبادة ومن نظم الجماعة ما فيه مهابة ورهبة ونظام ، ولقد حضرت صلاة الجمعة في بلاد إسلامية شتى، ولكني لم أر في شيء من ذلك ، ما قد يقرب في حلال مظهره وقوة روعته ، وفي جمعه بين الحرية والنظام، وبين الاعتداد بالذات والإسلام لله ، ما رأيت في صلاة الجمعة بالمسجد الحرام، و لم يطبع شيء من ذلك كله من الأثر العميق في نفسي ما طبعته صلاة الجمعة بالمسجد الحرام من أثر بالغ في عمقه، الأثر العميق في نفسي ما طبعته صلاة الجمعة بالمسجد الحرام من أثر بالغ في عمقه، فما أفتاً كلما أذكره أشعر به متغلغلاً في أطواء روحي يسمو بها إلى ذروة الإيمان ويرقى بها إلى ما فوق مستوى الإنسانية الذي نألفه..." إلى آخر كلامه، انتهى من كتاب "منزل الوحي".

### وحى صلاة الجمعة في المسجد الحرامر

أنظر ، رحمك الله تعالى ما توحي به صلاة الجمعة ، في المسجد الحرام ، لبعض العلماء والفضلاء وقادة الفكر ، من الأمور المهمة الدقيقة المتصلة بصميم حياة المسلمين اليوم . فهذا هو الدكتور المصري محمد حسين هيكل ، رحمه الله تعالى ، يقول في كتابه "في منزل الوحي" بعد أن صلى الجمعة في المسجد الحرام ما نصه:

"أما صلاة الجمعة في الحرم فقد اهتز لها كل وجودي، وقد أثارت أمام ذهبي صورة بحسمة من المعاني السامية كنت أقدسها من قبل، ولكني لم أكن ألمسها لمساً مادياً، ولم أكن أراها بارزة بالوضوح الذي رأيتها به أثناء هذه الصلاة ولا إثرها. ولقد حلست مكاني والناس ينصرفون من المسجد أفكر فيما رأيت فلا أحد من مزيد التفكير فيه إلا مزيداً في تأثري به وإكباري له. ولولا أن جاء صاحبي يدعوني لمغادرة المسجد إلى الدار لأقمت حيث كنت مسترسلاً في التفكير ملتمساً العبرة البالغة منه. وما أكبرها عبرة وما أبلغها عظة!

وأبلغ أثر تركته هذه الصلاة في نفسي هذا النظام الكامل لعشرات ألوف يخطئها العد عن الإسلام به، وإيمان بوجوبه، وحب إياه، وإقبال عليه، فها هي ذي عشرات الألوف تقف وراء الإمام صامتة خاشعة متجهة بكل قلوبها إلى الله مؤمنة إيماناً كاملاً بكل كلمة وكل حرف من هذه السبع المثاني التي يتلوها الإمام إذ يتلوا سورة الفاتحة ثم تتلوا هذه السبع المثاني من بعدهلحمد رب العالمين الرحمان الرحيم مالك يوم الدين لاتعبد إلا إياه، ولا تستعين إلا إياه، تستهديه الصراط المستقيم صراط الذين أنعم عليهم فلم يغضب عليهم و لم يضلوا.

وها هي ذي عشرات الألوف من كل الأجناس والألوان واللغات ينتظمها إيمان واحد بهذا الذي تتلو، إيمان لا يتلجلج ولا يكبو، فإذا سمعت التكبير للركوع ركعت جميعاً مؤمنة تسبح بحمد ربها العظيم الذي تؤمن به وتقدسه وإذا سمعت التكبير للسحود تسبح بحمده كرة أخرى.

وها هي ذي تعيد الركعة الثانية حمدها وتسبيحها واستغفارها ربها وعبادتها إياه واسعانتها به في مثل نظامها في الركعة الأولى، وتتوجه كل هذه الألوف في هذا النظام الذي يأخذ بالقلوب والأفئدة إلى بيت الله من جوانبه الأربع.

أي حيش حيش الإيمان هذا! وأية قوة في العالم تستطيع أتغلب هذا الجيش أنه عرف كيف ينظم الحياة مثل نظام الصلاة الجامعة، وأن يجعل الإيمان قواماً لنظام الحياة كما أنه قوام هذه الصلاة! ألا لو أن ذلك كان واحتمع من في الأرض جميعاً لما غلب قوماً ذلك إيمانهم وذلك نظامهم وذلك سمّوهم إلى الله وهذه عبادتهم إياه وحده لا شريك له.

الإيمان قوام هـذا النظام البالغ في كماله ، الذي جمع الأروبي والإفريقي والآسيوي وأهل الأرض جميعاً في صعيد واحد. والإيمان هـو الـذي حعلهـم اخـوة

متفاهمين على تباين لغاتهم واختلاف أجناسهم، وإيمانهم له كل هذا السلطان لأنه إيمان تجرد من كل سوى الفكرة السامية، لا تشوبها شائبة ولا تندس إليها غاية من غايات هذه الحياة الدنيا. الفكرة المجردة من كل مطمع ومن كل هوى إلا رضا الله يستعذب المسلمون التضحية بكل شيء في سبيله، التضحية بالهناءة والطمأنينة، وبالمال والجاه، وبكل ما في الحياة، بل بالحياة نفسها.

وهذه الفكرة السامية يؤمن عشرات الألوف هؤلاء ويؤمن بها المسلمون جميعاً، تتلخص في كلمتين اثنتين هما أبلغ وأقوى ما عرفت الإنسانية منذ وحدت، ولا يمكن أن تعرف أبلغ ولا أقوى منهما إلى أن يبد الله الأرض وما عليها: الله أكبر.

نعم: هاتان الكلمتان هما أبلغ ما عرفت الإنسانية ، وما يمكن أن تعرف . هما مظهر السمو الإنساني على ما يتصل به الإنسان من سائر الكائنات . وهما مظهر سمو النفس وقوتها ، فلا يعتريها ، ضعف ولا يزعزع منها سلطان . يكفي أن يحيط الإنسان بمعنى هاتين الكلمتين كاملاً ، وأن يؤمن به إيماناً صادقاً ، ليتصل بالله اتصالاً صحيحاً وليرقى الاتصال فوق الأمل الخادع ، وفوق الغرور الكاذب ، وفوق كل ما في الحياة الدنيا.

إننا نحن المسلمين لنسمع هاتين الكلمتين ولنقولهما في كل يوم عشرات المرات: نسمعهما مرات ساعة الأذان، ونسمعهما ونقولهما مرات حين الصلاة، ونر ددهما في مناسبات كثيرة ونؤمن بهما حقا، لكن الكثيرين منا يؤمنون بهما ولا يحيطون بمعناهما إحاطة إدراك تام وشعور متنبه لهذا المعنى.

فما أعظم سلطان المال وما أكبر حكم أصحابه! نعم! لكن الله أكبر، وما أعظم سلطان هذا الملك الحاكم فوق العباد! نعم! لكن الله أكبر، وما كان سلطان رومية وامتداد إمبراطوريتها! نعم! لكن الله أكبر،

وما أعظم سلطان الإمبراطورية البريطانية التي لا تغيب الشمس عن أملاكها! نعم! لكن الله أكبر!

وما أعظم سلطان أوربا سلطاناً تحكم به الشرق وتتحكم به في مصير العالم كله! نعم! لكن الله أكبر. فإذا أنت اتصلت بـا لله وحـده ، وعبدته وحـده ، واستعنته وحـده، لم يكـن للمال ولا للملك وللإمبراطورية البريطانية ولا لأوربا ولا لقوة من القوى بالغــاً مـا بلغ كبرها أي سلطان عليك.

وما هذه القوى جميعاً وهي لا تساوي عند الله حناح بعوضة! وإن من التحديف حين نذكر أن الله أكبر من كل كبير وأعظم من كل عظيم، أن نذكر هذه القوى الضئيلة في حياة الكون والتي تبدو اليوم وتختفي غداً، وتقوى اليوم وتضعف غداً، وتوحد اليوم وتنعدم غداً.

يبتلع البحر من الأرض ما شاء الله أن يبتلع، ويذهب الأقوياء فـلا يبقى لهـم بعد ذهابهم إلا ذكر قوتهم، لكن الأرض إلى يسير عليها هؤلاء يعيشون ويـأكلون وإلى ثراها يرجعون، ما أكبرها! لكن الله أكبر.

والشمس ما أكبرها! لكن الله أكبر.

والوجود كله من محسوس نشهده وغائب نتوسمه ما أكبره! لكن الله أكبر! ﴿وسع كرسية السماوات والأرض ولا يؤوده حفظمها وهو العلي العظيم﴾.

وعبادة الله والإستعانة به تقضيانك علم ما خلق، والسعي في مناكب الأرض، وإدارك أسرار الحياة. وأنت أعظم اتصالاً بالله كلما كنت من هذا العلم وهذا السعي وهذا الإدراك أكبر حظاً. وإيمانك الحق بهاتين الكلمتين ينقلب إيماناً آلياً لا ينفع ولا يضر إذا لم تسع و لم تدرك و لم تتصل بنوره العظيم. إذا علمت هذا وعلمت به ودأبت لتدرك عظمة الله في خلقه مما نرى، وما نحس وما يجاوز إحساسنا، إذن فلن يغلبك غالب وأنت فرد. فأما إن علمته أمة وعملت به آمنت عن إدراك صحيح بأن الله أكبر، فقد حق لها أن تتولى هدى العالم إلى الحق في أسمى صورة وأرقى درجاته، هدى يصل بالانسانية إلى ما تبغي من بحد الإحاء في الله ، إخاء هو وحده الجدير بالإنسانية حين تبلغ من التقدم درجة حسنى.

ما بال هذه الألوف المؤلفة من المسلمين الذين يصلّون الجمعة في الحرم، ثم ما بال إخوانهم الملايين من المسلمين المنتشرين في بقياع الأرض جميعاً، وهم يؤدون صلاتهم في هذا النظام البالغ ويسمعون هاتين الكلمتين ويكررون في صلاتهم:
" لله أكبر" مرات وعشرات المرات، ما بالهم فيما هم فيه من ضعف وجمود وحضوع لسلطان الغير وحكمه ؟! فكرت في هذا حين أوبت إلى الدار واعتكفت

في غرفتي. فكرت فيه متألماً ثائراً بهؤلاء الذين أوتوا أسباب القوة فضعفوا وهانوا، وأوتوا سبيل العزة فذلوا واستكانوا. وكيف لا تثور النفس حين ترى هذا النظام البالغ ثم ترى ما هم فيه من هوان وفوضي، ومن شأن من ينتظمهم الإيمان السليم به أن يكونوا العزة والقوة. ولم ألق عسراً في الوقوف على علتهم، فنظامهم هذا ينقصه الروح ولذلك غاضت حياته، فانقلب آليا، فانقلبت على أهله غايته. وهذا هو السبب فيما هم فيه وما سيظلون فيه، حتى يغيروا ما بأنفسهم ليغير الله ما بهم.

الروح ينقص هذا النظام ولا ريب الروح المستمد مـن الإيمـان الكـامل. أليـس رسول الله ﷺ يقول: "لا يكمل إيمان أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحـب لنفسـه" والكثرة من هؤلاء المصلين لا يفكر أحدهم في أخيه ولا يحب إلا نفسه. هو لم يحضر إلى مكة و لم يفرض الحج و لم يستو مع الناس في صلاة الجماعة بالحرم ليكون لإخوانه المؤمنين كالبنيان المرصوص يشد بعضـه بعضـاً ، بـل جـاء إلى مكـة حاجـاً وحضر صلاة الجماعة ابتغاء المغفرة لنفسه والثواب لنفسه دون تفكير في المؤمنين ممن حوله ، وليس هذا شأن المسلمين اليوم وفي هذا العصر الأخير وكفي ، بــل هــو شأنهم "مع الشيء الكثير من الأسف" منذ مشات السنين التي خلت: منذ انتقل الأمر بينهم من الشوري إلى الاستبداد، ومن الاجتهاد إلى التقليد ومن الاستهانة بالموت إلى حب الحياة، ومن عبادة الله وحده إلى عبادة المال وأرباب المال. من ذلك اليوم البعيد عنا ، حينما كان تاريخ الأمة الإسلامية ما يـزال مزدهراً ، بـدأت الأثرة تبلغ من المسلمين أن صار أحدهم لا يعرف إلا نفسه ولا يحب إلا نفسه. ويحسب مع ذلك أنه يستطيع الوصول إلى رضا الله باعتزاز إخوانه المؤمنين، وبالانقطاع عن التفكير في أمر نفسه . ومن يومئذ نسى المسلم أنه إذ يقول وهـو يصلى الله: ﴿إِياكُ نعبد وإياكُ نستعين﴾، أنه يتحدث عن نفسه وعن إخوانه المؤمنين، وكأنما حيّل إليه في غرور أنه بهذه الصيغة يعظم نفسه وهو يخاطب ربـ. وحيثما بلغت الأثرة من النفوس هذا المبلغ ضعف إيمانهـا وتزعـزع يقينهـا وتعلقـت بالحياة وأذعنت خاضعة لكل سلطان يملك عليها أسباب المادة في الحياة.

هنالك تنزوي الروح ويضمحل سلطانها على النفس. وهنالك تتهلهل أواصر الاتصال بين المؤمنين وتضعف أخوتهم فيضعفوا جميعاً. وهنالك تصير حياتهم حياة أفراد تنتهي بالموت لاحياة أمة تتصل على الزمان ولها في شهدائها وفي موتاها

أعلام بحد وعزة تتعلق بها وتضحي للاحتفاظ بما شادوا من هـذا الجحـد، ولإكبـاره والمزيد منه .

انظر: صورة رقم ١٣٢ ، صلاة الجمعة حول الكعبة المشرفة في العام ١٣٧٢هـ

وذكرت وأنا أفكر في هذا وفي مثله، أولئك المسلمين الأولين الذين كانوا يجيئون للصلاة عند الكعبة كما نجيء نحن للصلاة عندها اليوم، فيصدهم المشركون ويؤذونهم ويبالغون في تعذيبهم، لم يكن يومئذ حول الكعبة مسجد معمور تحيط به هيئة الإسلام شأن المسجد الحرام اليوم، بل لم يكن حولها مكان مسور، إنما حرمها متصلاً بالطريق ومتصلاً بالمساكن، اتصال المسعى بين الصفا والمروة في وقتنا الحاضر. مع ذلك كان المسلمون الأولون يذهبون إلى الصلاة متحديب متضامنين وهم يعلمون أنهم معرضون لللأذى وللموت، وأن تحابهم وتضامنهم يجعلانهم أكثر للموت وللأذى تعرضاً. ولقد كثر عدد المسلمين بمكة قبل الهجرة، واعتز الإسلام بحمزة بن عبدالمطلب وبعمر بن الخطاب، وجعل عمر يدفع من أذى المشركين للمسلمين ما يستطيع دفعه، مع ذلك ظل المشركون على عداوتهم للنبي وأصحابه وإيذائهم إياهم، وظل المسلمون على تضامنهم وحبهم بعضهم لبعض في الشه، وصبرهم على الأذى في سبيل الحق وإيمانهم وحبهم بعضهم لبعض في يذهبون إلى حرم الكعبة للصلاة مستهينين بالأذى وبالموت، مؤمنين بأنهم رجل يذهبون إلى حرم الكعبة للصلاة مستهينين بالأذى وبالموت، مؤمنين بأنهم رجل واحد فلا يموتون ما بقي منهم من ينادي مؤمناً: "لا إله إلا الله الله أكبر" عبأ إخوانه في الله، موقناً أنه لا يكمل إيمانه حتى يحب لأحيه ما يحب لنفسه.

ولم يكن هذا الحب الصادق الذي يكمل به الإيمان حب عاطفة هوجاء، يسرى صاحبها في الإلقاء بيده إلى التهلكة استهانة بالموت، بل كمان حب تعقل وروية وحرص على معرفة الحياة وما فيها إلى غاية ما يبلغ المرء من معرفتها في ذلك العهد.

كان المسلمون يجتمعون بالرسول في كل يوم يتشاورون ، وكانوا يتنطسون أخبار المشركين ليقفوا على دخائل نفوسهم ، وكانوا ينافسونهم في العلم بالأمور ليدفعوا حجتهم بالحجة وقوتهم بما يستطيعون من قوة.

لم يكن أحدهم يرى في الإسلام لله والتوكل عليه ما يصرفه عن التفكير ليومه وغده، ولشد أزر وليه ودفع عدوه، بل كانوا يرون في الإيمان بـــا لله والإســـلام لــه سموا على كل إذعـــان لغـير الله، واســـتهانة بكــل بحهــود وكـــل مشــقة لبلــوغ هـــذا

السمو ، وبذلك كانوا حرباً على كل ضعف في أنفسهم كما كانوا حرباً على قوة خصومهم . من أجل ذلك استلوا من نفوسهم كل سلطان للأثرة عليها ، فقوي اعتداد الفرد منهم بنفسه وحبه لإخوانه ، وبذلك كانوا الغالبين.

وكان لهذا الاعتداد بالنفس مع انكار الذات أثره في أولي المواهب وأهل الزعامة منهم. لم يكن أحد من هؤلاء يرضى إذا آمن بشيء أن يكتم إيمانه مخافة ما يجره إعلان هذا الإيمان عليه من أذى، ولم يكن أحدهم ينتظر حتى يرى أين تكون منفعته ليكيف بوحيها رأيه أو عقيدته ، بل كانوا جميعاً يؤمنون بأن العقيدة والرأي معا ملك مشاع للجماعة ، فيجب أن يطالعها الفرد بما يرى ، وأن يحاول اقناعها به في صراحة وشجاعة وإيمان. لهذا نجم منهم القادة وأولو الرأي ، وتوارى من جماعتهم المراؤون والمنافقون الذين يريلون أن يتخذوا من كل شيء، حتى من الرأي والإيمان به، مطية أهوائهم ووسيلة منافعهم . ولذلك آمنوا بأن الروح من عند الله وأن الحياة الإنسانية متصلة بكلمة الله ، وأن الله خلق الإنسان على صورته ، فهو من ثم روح قبل أن يكون مادة ، وحياته من ثم فكرة متصلة بالروح ، وليست حركة آلية ، ولا حركة فطرية كحركة النبات ، ولا حركة سليقية كحركة الخيوان.

وحيثما آمن الإنسان بأن الحياة فكرة استهان بالموت في سبيل الفكرة. ومن استهان بالموت عنت له الحياة . وكلما ازدادت الفكرة سمواً ازداد صاحبها استهانة بالحياة وسمواً لذلك عليها . والجماعة التي تعيش من أجل فكرة إنسانية سامية ولا تخشى الموت في سبيلها ، تصل من القوة إلى حيث لا يغلبها غالب . كذلك كان شأن الجماعات الإنسانية في كل العصور ، وكذلك كان شأن الجماعة الإسلامية الأولى. كان الإيمان بالوحدانية يملأ نفوس أهلها، حتى ليصغر كل ما في الحياة إلى جانبه. وكانوا يعلنون إيمانهم هذا ولا يكتمونه، لم يكن يصرفهم عنه وعد ولا وعيد ، ولم تكن ترد الصادقين منهم تضحية وإن عظمت ، وإن بلغت التضحية بالحياة ، بذلك نصرهم الله وفتح لهم فتحاً مبينا.

### كينيت الخطبت في المسجد الحرامر

لم يرد شيء في حق الخطيب أن يكون على صفة من اللبس والهيئة، غير أنه كما لا يخفى يسن لمن حضر صلاة الجمعة أن يغتسل ويتطيب ويلبس أحسن ثيابسه ففي الحديث: "من اغتسل يوم الجمعة فأحسن غسله وتطهر فأحسن طهوره ولبس من أحسن ثيابه ومس ما كتب الله له من طيب أهله ثم أتى الجمعة و لم يلغ و لم يفرق بين الاثنين غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى" رواه ابن ماجة.

فإذا كان هذا يطلب من كافة الناس فيكون الخطيب أو الإمام أولى بذلك فقد قال الإمام الشافعي، رحمه الله تعالى، في الأم "وأحب الإمام من حسن الهيئة ما أحب للناس وأكثر منه وأحب أن يعتم فإنه كان يقال إن النبي على كان يعتم ولو ارتدى ببرد فإنه كان يقال أن النبي على الله كان يرتدى ببرد كان أحب إلى الهد.

روى الإمام الشافعي ، عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء أكان رسول الله على عصا إذا خطب؟ قال: نعم، كان يعتمد عليها اعتماداً. وروى ابن ماحه، عن عمارة بن سعد، أن رسول الله على كان إذا خطب في الحرب خطب على قوس وإذا خطب في الجمعة خطب على عصا. اهـ.

فالمطلوب من الخطيب والإمام ، حسن الشكل ، وجمال اللبس المباح ، مع الحشمة والوقار، في حدود التواضع.

وما كان رسول الله على إذا خطب يوم الجمعة يدعو لنفسه ، كما لم يكن أحد من الخلفاء الراشدين يدعو لنفسه على المنبر. ثم لما كان عصر الخلفاء العباسيين وصار الخطيب غير الخليفة أمر أمير المؤمنين محمد الأمين بن هارون الرشيد أن يدعى له على المنبر. ذكر ذلك كثير من المؤرخين، قال الإمام السيوطي، رحمه الله تعالى، في كتابه: "الأوائل" أول من دعى بلقبه على المنبر وكتب به هو الأمين. اهـ.

هذا، وبمرور الزمن والسنين، تطور الناس وتغيرت الأوضاع، وصارت لهم عادات وتقاليد ومظاهر يتبعونها ويمشون على نظمها، وهنا من اللازم علينا أن نسوق ثلاث روايات عن كيفية خطبة الجمعة وخطبة العيد في المسجد الحرام في عصور مختلفة للإحاطة والعلم بها، ناقلين كل ذلك عن تاريخ "عمارة المسجد الحرام" للشيخ حسين باسلامة، رحمه الله تعالى، فقد قال فيه ما نصه:

١- وذكر ابن جبير في رحلته وفي وصف الكيفية، التي كانت تتبع في خطبة الجمعة ، بمكة المكرمة ، وكيفية الخطيب، وصعوده على المنبر، وموضع المنبر في عصره ، وإليك ما قاله : "في يوم الجمعة، يلصق المنبر إلى صفح الكعبة الشريفة ، فيما بين الحجر الأسود والركن العراقي . ويكون الخطيب مستقبلاً المقام الكريم،

فإذا خرج الخطيب أقبل لابساً ثوباً أسود معتماً بعمامة سوداء وعليه طيلسان أسود ، وكل ذلك من كسوة الملك الناصر وعليه الوقار والسكينة وهو يتهادى ، بين رايتين سوداوين ، يتمسكهما رحلان من المؤذنين ، وبين يديه أحد القومة، في يده الفرقعة مفتول ينفضه في الهواء فيسمع له الصوت عال يسمعه من كسان داخل الحرم وحارجه. فيكون إعلاناً بخروج الخطيب ولا يزال كذلك إلى أن يقرب من المنبر فيقبل الحجر الأسود ويدعو عنده ثم يقصد المنبر ورئيس المؤذنين بين يديه لابساً السواد وعلى عاتقه السيف ممسكا له بيده ، وتركز الرايتان عن حانب المنبر، فإذا صعد أول درجة من المنبر قلده المؤذن السيف، فيضرب بنعل السيف ضربة على الدرج ، يسمع بها الحاضرون. وهكذا على سائر الدرج فإذا استوى في علياه استقبل الناس وسلم عليهم ، ثم يقعد ويؤذن المؤذن على قبة زمزم ، فإذا فرغ من خطبته صلى وانصرف على الوضعية التي أتسى بها . ثم يعاد المنبر إلى مكانه ازاء نظم . أه.

هذا ما كان من حالة المنبر والخطيب في عهد ابن حبير في القرن السادس.

٧- وأما حالة الخطيب، في عهد الدولة العثمانية على الحجاز، فكان يأتي يوم الجمعة، عند الزوال إلى المسجد الحرام، فيدخيل المدرسة الواقعة، بين بباب ببازان وباب علي، المسمّاة "بقبة الساعات" حيث وضعت في ذلك العصير فيها ساعتان كبيرتان للتوقيت. فيصلي فيها ركعتين. ومن عادة الخطيب في ذلك العصر أن يرتدي حبة واسعة الأكمام تسمى "الفرحية" ويعتم بعمامة من الشاش الأبيض، على كيفية هندية، مصنوعة من القماش الحرير الملون، ومبطنة بالخيزران اللطيف. وتلف العمامة الشاش عليها لها منتظماً متراصاً بعض الطيات على بعض وتسمى تلك اللفية "بالمدرج". ثم يأتي المرقي، إلى المدرسة المذكورة، يحمل الطيلسان والعصا، التي يعتكز عليها الخطيب، حال صعوده المنبر، وهذه العصاة، داخلها مسلاح من نوع السلاح الأبيض، وفيع السلة أشبه بسنان الرمع يسمى: "بالغدارة" وهذا المرقي،هو من ضمن المبلغين بالمسجد الحرام، قد تخصص لهذه الوظيفة. ويضع المرقي الطيلسان على رأس الخطيب فوق العمامة، فياتف به الخطيب، ويخرج من المرسة المذكورة ميمماً نحو المنبر، فإذا بلغ الحصوة الموالية لمرواق ويخرج من المرسة المذكورة ميمماً نحو المنبر، فإذا بلغ الحصوة الموالية لمرواق المدرسة، التي كنان بها، وحد هناك بيرقين أي "رايتين"، من الحرير الأحمر، ونفرين من أغوات الحرم، ونفرين من مشدى الحرم، فإذا وصل إليهم ساروا ونفرين من أغوات الحرم، ونفرين من مشدى الحرم، فإذا وصل إليهم ساروا

جميعاً أمام الخطيب، يتقدمهم المرقي حامل عصا الخطيب، ثم يتبعه حاملا البيرقين "الرايتين"، ثم أغوات الحرم ثم المشدّية. ويسيرون على هذه الحالة، إلى أن يصلوا المنبر، فإذا وصلوه ركزوا البيرقين على باب المنبر، ووقف الأغاوان عند باب النبر، أيضاً، ثم ترفع الستارة الخضراء، المزركشة بأسلاك الفضة المموهة باللهب، الموضوعة على باب المنبر، ويسلم المرقي العصا إلى الخطيب، فيصعد الخطيب على درج المنبر وخلفة المرقي. فإذا وصل الخطيب أعلى المنبر جلس على مسطبة، وقام المرقي، في وسط درج المنبر، وأذن أذان الجمعة الثاني، تابعا ذي ذلك رئيس المبلغين من قبة زمزم. فإذا أتم الأذان، قام الخطيب وشع في الخطبة الأولى. فإذا أتمها حلس. فيقوم المرقي ويصلي على النبي في الخطبة الأولى. فإذا أتمها الخطيب وألقى الخطب والمقى الخطيب دكر النبي فيها ذكر النبي على المرقي بالصلاة عليه، ثم إذا بلغ الخطيب اسم الخليفة أو السلطان أو الملك جهر المرقي بالدعاء له عنهم، فإذا ذكر الخطيب اسم الخليفة أو السلطان أو الملك جهر المرقي بالدعاء له بالنصر والظفر والتأييد. اه.

هكذا، كانت صفة الخطبة في عصر سلاطين آل عثمان، وفي عهد الشريف الحسين بن علي، ملك الحجاز، أي إلى سنة (١٣٤٣) ثلاث وأربعين وثلاثمائة وألف. وكان يوضع في أعلى المنبر رايتان خضراوان صغيرتان مزركشتان بأسلاك الفضة المموهة بالذهب.

٣- وأما خطبة عيد الفطر في ذلك العصر، فقد كان الخطيب، الذي تكون عنده نوبة خطبة عيد الفطر، من بين عموم خطباء المسجد الحرام، يستعد في داره بالشربات والمرطبات لاستقبال الوافدين عليه في داره فيجلس بعد صلاة فجر ذلك اليوم فإذا صار الإسفار أتاه شيخ الخطباء، مع فريق من خطباء المسجد الحرام، ثم رئيس المؤذنين، مع طائفة منهم، ثم فريق من أغوات الحرم ثم بعض المشدية وجميع من عموم خدم المسجد الحرام. فإذا تم احتماع هؤلاء، في دار الخطيب، دارت عليهم كؤوس المرطبات. فإذا أشرقت الشمس خرجوا صفوفا، مع الخطيب، على الترتيب الآتي: المرقي ثم المشدية ثم أغوات الحرم ثم المؤذنون ثم الخطيب وهو بينهم لابسا "الفرجية" والعمامة المدرج وعليه الطيلسان على حسب ما وصفنا ذلك في خطيب الجمعة، ثم يعجّون بالتكبير المسنون في على حسب ما وصفنا ذلك في خطيب الموضع، الذي يؤم الناس فيه، وهو في العيدين، وهم سائرون إلى أن يبلغ الخطيب الموضع، الذي يؤم الناس فيه، وهو في

الغالب، يكون عند مصلى جبريل، أمام الكعبة المعظمة، بين باب الكعبة والركن العراقي، الذي يلي حجر إسماعيل. فإذا وقف الخطيب في مصلاه أعلن رئيس المبلغين، من قبة زمزم رافعا بها صوته (صلاة العيد أثابكم الله ثلاثاً، ثم الصلاة رحمكم الله) ويتبعه المبلغون، اللذين هم في علو مقام الحنفي، فإذا أتم الصلاة، صعد الخطيب على المنبر وألقى خطبة العيد على الترتيب، الذي ذكرناه في خطبة الجمعة. اه.

قال: وأما حالة الخطيب في عصر حلالة الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن الفيصل آل سعود -أي منذ توليه على الحجاز عام (١٣٤٣) ثلاث وأربعين وثلاثمائة وألف- فهي في غاية البساطة ، وذلك أنه ، متى فرغ المؤذن من أذان الجمعة الأول، أتى الخطيب وحده إلى المنبر ، وعليه رداء وعمامة . ثم صار من عام ١٣٤٩ تسع وأربعين وثلاثمائة وألف ، اللباس الرسمي ، لجميع الموظفين، العباءة والغترة والعقال ، غير أن أهل العلم ، لايلبسون العقال .

قال: لا فرق بينه وبين سائر أهل العلم في شكل الملبس، لا من جهة النوع ولا من جهة الشكل، فمتى وصل المنبر، وجد هناك اثنين من أغوات الحرم واقفين عند باب المنبر، فيحمل العصا المعتادة للخطابة ويصعد المنبر، فإذا بلغ أعلاه، حلس على مسطبة وقام المؤذن على قبة زمزم في أذان الجمعة الثاني، فإذا فرغ من الأذان، قام الخطيب وألقى خطبة الجمعة. ولم يكن له مرقي، كما كان سابقاً، فهو يصلي على النبي في ويترضى عن الصحابة ويدعو للمسلمين عامة بدون أن يذكر اسم حلالة الملك كما كان في السابق حسبما تقدم، فإذا أتم الخطيب خطبتة نزل من المنبر ووقف للصلاة بالناس فيقيم المكبر على قبة زمزم الصلاة، ويتبعها المكبر، الذي في علو مقام الحنفى، فإذا تم التكبير أحرم الإمام بالصلاة. اهـ.

وهذه الكيفية لا زالت إلى يومنا هذا بمكة وهي خالية من المظاهر والفحفحة التقليدية، والله الهادي، إلى سواء الصراط.

#### منبر المسجل الحرامر

كان الخلفاء والولاة يخطبون بمكة المشرفة ، منذ عهد رسول الله الله الله المسجد الحرام، قياماً على اقدامهم ، على الأرض، في وجه الكعبة بلصقها ، وفي

حجر إسماعيل ، عليه الصلاة والسلام، إلى خلافة أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ، رضى الله عنه.

وسبب الخطبة في وجه الكعبة وهو جهة بابها، أن حد المسجد الحرام، في بدء الإسلام، وما قبله، هو المطاف المفروش بالرخام الأبيسض، المحيط بجوانب الكعبة المشرفة، الذي نسميه الآن بالصحن. وما دام الناس يتجهون إلى الكعبة، فبالضرورة يكون موقف الخطيب على المنبر، بلصق الكعبة ووجهه إليهم. ثم لما حصلت الزيادات، فيما بعد في المسجد، جعلوا مكان المنبر في آخر حدود المطاف، إلى حوار مقام إبراهيم عليه الصلاة والسلام، جهة باب الكعبة أيضاً.

قال الأزرقي، في تاريخه: أول من خطب بمكة على المنبر أمير المؤمنين، معاوية بن أبي سفيان، وهو منبر صغير على ثلاث درجات، قدم به من الشام، لما حج وهو أول من أتى به إلى مكة. ثم قال الأزرقي :وذلك المنبر، الذي جاء به معاوية، ربما خرب فكان يعمر ولا يزاد، حتى حج هارون الرشيد، فأهدي له منبر منقوش عظيم عال في تسع درجات، أهداه له عامله على مصر موسى بن عيسى. فكان منبر مكة. وجعل المنبر القديم بعرفة. ثم أمر الواثق العباس، لما أراد الحج، أن يعمل له ثلاث منابر: منبر بمكة ومنبر بمنى ومنبر بعرفة.

هذا ما ذكره الأزرقي وذكره الفاكهي أيضاً وزاد أن المنتصر بن المتوكل العباسي، لما حج في خلافة أبيه، جعل له منبرا عظيما فخطب عليه بمكة ثم خرج وخلفه بها. انتهى.

وذكر القرشي ذلك وزاد قال: ثم جعل بعد ذلك عدة منابر للمسجد الحرام.

وها نحن نذكر منابر المسجد الحرام، من عهد معاوية ، رضي الله عنه، إلى اليوم نقلاً عن كتاب الشيخ حسين باسلامة والشيخ عبدا لله غازي ، رحمهما الله تعالى، فنقول:

النبر الذي وضعه أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان، رضي الله عنه، في المسجد الحرام قدم به من الشام لما حج، لكن لا ندري هل كان ذلك في حجته الأولى سنة أربع وأربعين أم في حجته الثانية سنة خمسين على ما يقال.

- المنبر الذي وضعه فيه أمير المؤمنين هارون الرشيد لما حج لكن لاندري في أي حجاته جاء بالمنبر، فإنه كان كثير الحج، قال السنجاري حج بالناس تسع حجيج متفرقة أولها كان سنة سبعين ومائة.
  - ٣) المنبر الذي وضعه أمير المؤمنين الواثق با لله العباسى لما حج.
  - ٤) المنبر الذي وضعه المنتصر بن المتوكل العباسي لما حج في خلافة أبيه.
- المنبر الذي عمله وزير المقتدر با لله العباسي وكان منبراً عظيماً تكلف عمله
   الف دينار، فلما وصل المنبر مكة أحرقه المصريون حتى لا يخطب عليه
   للخليفة المقتدر با لله وخطبوا لصاحب مصر المنتصر العبيدي.
  - ٦) المنبر الذي عمل في دولة الملك الأشرف شعبان صاحب مصر سنة ٧٦٦.
    - ٧) المنبر الذي بعث به الملك الظاهر برقوق صاحب مصر سنة ٧٩٧.
- ٨) المنبر الذي أرسله شيخو صاحب مصر خطب عليه يـوم التروية وذلك سنة
   ٨١٥.
  - ٩) المنبر الذي أرسله الملك المؤيد الجركسي صاحب مصر سنة ٨١٨.
- ١) المنبر الذي ذكره الغازي في تاريخه أنه كان موجوداً بالمسجد الحرام قبل سنة
   ١٨٣٠ وكان محله عند مقام إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام، وكانت له عجلات فعند وقت الخطبة يجرحتى يسند إلى الكعبة فيقوم عليه الخطيب ،
   ثم في السنة المذكورة جاء مرسوم صحبة الحاج يتضمن جملة أشياء:
- منها ترك المنبر في مكانه عند المقام وأن يخطب الخطيب عليه في هذا المكان، فلا يجر إلى جانب الكعبة إذا أسند اللها. اليها.
  - ١١) المنبر الذي أرسله الملك الناصر خوش قدم صاحب مصر سنة ٨٦٦.
  - ١٢) المنبر الذي أرسله الملك الأشرف قايتباي الظاهر صاحب سنة ٨٧٧.
  - ١٣) المنبر الذي وصل إلى مكة فركب في جهة باب السلام وذلك سنة ٨٧٩.
     وعند إلقاء الخطبة يجر المنبر إلى المطاف فيخطب عليه.
- 1) المنبر الذي عمله السلطان سليمان خان ابن السلطان سليم خان من سلاطين آل عثمان ، فإنه في سنة ٩٦٦ ست وستين وتسعمائة بعث السلطان سليمان بهذا المنبر، المصنوع من الحجر الرخام الناصع البياض ، وهو رشيق الصورة يقف كالدمية اللطيفة ، تتحلى فيه روعة الفن ودقة الصنعة واتقان البركيب بحيث أنه يعد الآن آية من آيات الفنون الجميلة، وأن أكثر ما يلفت نظر

المدقق الخبير بالفنون الجميلة ، النقوش العجيبة والزخرفة البديعة المحفورة في نفس حجر الرحام، كيف أنهم حفروها فيه في ذلك الزمن الذي لم تستكمل فيه الصناعات الدقيقة جميع أدواتها وآلاتها ، ولكن ذلك لا يستبعد على دولة آل عثمان وسلاطينهم الفخام ، وهذه آثارهم في الحرمين الشريفين وغيرهما شاهدة على ما لهم من التقدم المطرد في الصناعات الدقيقة والاحتراعات العجيبة.

ولا يزال هذا المنبر إلى اليوم، وقد مر عليه أكثر من أربعمائة عام قوياً متيناً حافظا لرونقه وشكله الجميل، على أنه معرض للشمس والمطر والسيول والغبار، آناء الليل وأطراف النهار، لأنه واقع قرب المطاف، لا يحجبه سقف ولا جدار، فهو بجوار مقصور مقام إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، بينه وبينها أربعة أمتار. وعدد درجاته، من بابه إلى موضع جلوس الخطيب، أربع عشرة درجة ويبلغ طوله منتيمتراً وعرضه ١٨٦ سنتيمتراً (هذا القياس أخذناه بأنفسنا).

أما مقدار ارتفاع هذا المنبر، من أرض المطاف إلى هلال قبته، فيبلغ اثــني عشــر متراً تقريباً، كما قاله الشيخ عبدا لله باسلامة في كتابه، رحمه الله تعالى.

وكانت أول خطبة خطبت عليه هي خطبة عيد الفطر خطبها السيد أبو حامد النجاري أما تركيب الهلال عليه فقد كان سنة (١٠٢٠) أرسله السلطان أحمد خان فركب عليه.

انظر: صورة رقم ١٣٣ ، المنبر الحالي

ومن عجيب أمر هذا المنبر الجميل ما رواه الغازي، في تاريخه، نقلاً عن كتاب "تحصيل المرام" وهذا نقلاً عن تاريخ السيد مصطفى بن سنان الشهير بجنابي أنه قال: "لما كانت سنة خمس وستين وتسعمائة أمر الملك المجاهد، سليمان بن سليم خان، بعمل المنبر، الذي بالمسجد الحرام، وأن يعمل من رحام في طرز بديع. فلماحفروا مكان الأساس ظهر رجلان ميتان مدفونان بما عليهما من السلاح. ولم يفقد منهما شيء، فاختلف الناس في أمرهما. وأما أنا فلم أشك في كون أحدهما عبدا لله بن عثمان ، لأنه استشهد مع ابن الزبير وخفي أثره ودفن في المسجد، خوفا أن ينبشه أصحاب الحجاج، والآخر عبدا لله بن صفوان". والعلم لله. انتهى من الغازي.

والظاهر، والله أعلم، أنه لم يعمل للمسجد الحرام منبر من حجر الرخام غير هذا المنبر، وكل ما تقدم ذكره من المنابر كانت من الخشب، لذلك كانت تتلف سريعاً. وسيبقى، هذا المنبر أيضاً، إلى ما شاء الله، لأنه من الحجر الرخام القوي، محكم الصنعة، راسخ الأساس. جزى الله واضعه في المسجد الحرام خير الجزاء وغفر لنا وله آمين.

نقول: وقد نقل منبر المسجد الحرام الذي وضعته الدولة التركية العثمانية منذ مدة طويلة من مكانه الأصلي إلى الموضع الحالي وقد أخروه بضعة أمتار، إلى نحو سبعة أمتار تقريباً لتوسعة المطاف وذلك سنة ١٣٨٣هـ. وبمناسبة منبر المسجد الحرام نذكر استطراداً اتخاذ منبر لرسول الله على بالمدينة المنورة زيادة في الفائدة ، وإليك بيان ذلك:

### الخاذ المنبر لرسول أته

بمناسبة ما ذكرناه عن منبر المسجد الحرام، نذكر هنـا منـبر رسـول الله ﷺ بالمدينة المنورة، وذلك استطراداً للعلم والمعرفة فنقول وبا لله تعالى التوفيق:

حاء في كتاب "التراتيب الإدارية" بصحيفة ٦٧ من الجزء الأول ما نصه:

روى البحاري ، عن حابر بن عبدا لله ، أن أمرأة من الأنصار قالت لرسول الله ﷺ : يا رسول الله! ألا أحعل لك شيئاً تقعد عليه. فإن لي غلاماً نجاراً، قال : إن شئت ، فعملت له المنبر فلما كان يوم الجمعة قعد النبي ﷺ على المنبر الذي صنع له.

قال ابن بشكوال في كتاب "ما انبهم من الأسماء" اسم هذا الغلام النجار مينا، قال: ويقال: إن الذي صنع المنبر لرسول الله على مولى العاصي بن أمية صنعه من طرفاء ثلاث درجات، فلما قدم المدينة زاد فيه، وقيل صنعه ميمون النجار، وقيل صنعه صباح غلام العباس بن عبدالمطلب، وذكر ابن فتحون قبيصة المخزومي في كتابه وقال هو الذي عمل غلامه منبر النبي على الله .

وفي المقدمات لابن رشد، وفي سنة سبع، اتخذ النبي الله المنبر، وقيل في سنة ثمان ، عمله له سعد بن عبادة، وقيل غلام لامرأة من الأنصار وقيل غلام للعباس بن عبدالمطلب. قال ابن رشد: ولعلهم احتمعوا كلهم على عمله. (زقلت) ترجم

وترجم في الإصابة به الباقوم المذكور ، فذكر أنه بالميم ، ويقال باللام ، ووصفه بالنجار . ثم نقل أن باقوم النجار كان رومياً وهو الذي بنى لقريش الكعبة -انظر ص ١٤١- . وترجم فيها أيضاً لكلاب مولى العباس بن عبدالمطلب فذكر أن ابن سعد خرج بسند فيه الواقدي ، عن أبي هريرة ، قال: كان رسول الله في يوم الجمعة يخطب إلى حذع في المسجد قائما ، فقال : إن القيام قد شق علي . فقال له تميم الداري : ألا أعمل لك منبراً كما رأيت يصنع بالشام ؟ فشاور المصطفى المسلمين في ذلك فرأوا أن يتحذه ، فقال العباس بن عبدالمطلب: أن غلاماً ، يقال له كلاب ، اعمل الناس . فقال: مره أن يعمله . وفي صبح الأعشى أول من عمل المنبر كما رأي منبر الكنائس بالشام هـ .

قال الحافظ السيوطي في التوشيح على قول المصطفى: مر غلامك النحار يعمل لي أعواد ما نصه: هل صانعه ميمون وصحح، أو باقول بلام، أو باقوم يميم، أو صباح بصاد فموحدة كغراب، أو قبيصة أو كلاب مولى العباس، أو تميم الداري، أو ميناء بميم فنون فهمز كميقات، تسعة أقوال وهل في سنة سبع أو ممان هـ.

وأنشد محدث الشام، الشيخ عبدالباقي الحنبلي الأثري، في ثبته "رياض الجنة" لشيخه محدث الشام نحم الدين الغزي الشافعي قوله:

كان عليه يخطب النبي إلهنا المهيمن العلي المهيمن العلي أو باقوم أو تميم الداري والقول الأول هو القوي

صانع منبر المدينة الذي كان المحلى وسلم عليه دائماً إلهنا قيل اسمه ميمون أو باقول أو باق وقيل إبراهيم أو قبيصة والقوا قال الشيخ عبدالباقي وزدت متبعاً فقلت مبيناً:

م كلامهم أرفى هو القوي

صبساح قيصر باقلمهم

ثم قال في التوشيح، وكان ثـلاث درجات، إلى أن زاده مروان، في خلافة معاوية، ست درجات، بسبب أن معاوية كتب إليه أن يحمله إليه، فقلعه، فأظلمت طيبة، وكسفت الشمس، حتى رأوا النحوم فخرج مروان فخطب فقال: إنما أمرني أمير المؤمنين لأن أرفعه، فدعا نجاراً فزاده الست، فقال إنما زدت به أذكر الناس أحرجه الزبير بن بكار في أخبار طيبة من طرق، قال ابن النحار فاستمر على ذلك إلى أن أحرق المسجد النبوي سنة ١٥٤ فاحترق، فكان إشارة إلى زوال دولة بني العباس إذ انقرضت عقبه بقليل في فتنة التتره.

انظر: صورة رقم ١٣٤، المنبر القديم

وفي المنهل الأصفا، أنه احترق أول ليلة من رمضان عمام ٢٥٤، وكمان ذلك أعظم المصائب على الناس. وللحافظ محمد بن ناصر الديمن الدمشقي تأليف سماه «عرف العنبر في وصف المنبر» ذكره له الروادني في صلته انظره .

(فائدة) في التوشيح للأسيوطي: كان اليهود يسمون الأسبوع كله سبنا وقد وقع ذلك في حديث أنس في الاستتسقاء فحدث في الإسلام تسميته جمعة نظراً لليوم الأشرف. (زقلت). حاء في تاريخ الأزرقي ما نصه: حدثنا أبو الوليد قال: حدثني حدي، عن الزنجي، عن عمرو بن دينار، قال: رأيت منبر النبي في في زمان ابن الزبير ببطن عرفة حيث يصلي الإمام الظهر والعصر عشية عرفة، مبنيا بحجارة صغيرة، قد ذهب به السيل، فجعل ابن الزبير منبراً من عيدان. انتهى.

وجاء في تاريخ الخميس ما نصه: وفي هذه السنة، على ما في أسد الغابة، أو السابعة أو التاسعة من الهجرة اتخذ المنبر لرسول الله على من أثل الغابة . وفي رواية من طرفاء الغابة . روى أنه على مسجده سقوفا على جذوع النحل ، وكان إذا خطب يقوم إلى جذع من جذوعه، فصنع له منبر . وفي خلاصة الوفاء: أشهر الأقوال أن الذي صنع المنبر باقوم بموحدة وقاف ، وهو باني الكعبة لقريش . وقيل : باقول باللام بدل الميم . وأشبه الأقوال بالصواب ما قاله الحافظ ابن حجر أنه ميمون . وقيل : صباح غلام العباس وقيل : غلامه كلاب وقيل : ميناء غلام امرأة من الأنصار ونقل ابن النجار ، عن الواقدي ، أنه درجتان وبحلس . وللدارمي في صحيحه ، عن أنس ، فصنع له منبر له درجتان ويقعد على الثالثة . وفي رواية للدارمي هذه المراقي الثلاث أو الأربع على الشك. وفي صحيح مسلم، هذه الثلاث درجات من غير شك ، فأطلق على المجلس درجة . وليحيى عن ابن أبسى الزناد أن درجات من غير شك ، فأطلق على المجلس درجة . وليحيى عن ابن أبسى الزناد أن

النبي على المجلس على المجلس ويضع رحليه على الدرجة الثانية ، فلما ولي أبو بكر قام على الدرجة الثانية، ووضع رحليه على الدرجة السفلي. فلما ولي عمر قام على الدرجة السفلي، ووضع رحليه على الأرض. فلما ولي عثمان فعل ذلك ست سنين من خلافته ، ثم علا إلى موضع النبي على ولما استخلفت معاوية ، زاد في المنبر، فجعل له ست درجات. وكان عثمان أول من كسا المنبر قطيفة، وعن أبي الزناد، قال: فسرقت الكسوة امرأة. فأتى بها عثمان ، فقال لها: هل سرقت؟ قولي الحق. فاعترفت فقطعها. قالوا: فلما قلم معاوية ، عام حمج ، حرك المنبر، وأراد أن يخرجه إلى الشام، إلى دمشق، فكسفت الشمس يومئذ حتى رؤيت النجوم فاعتذر معاوية إلى الناس وقال: أردت أن أنظر إلى ما تحته ، وخشيت عليه من الأرضية . قال بعضهم كساه يومئذ قطيفة أو لينة. وفي رواية، أن معاوية كتب إلى مروان بذلك، فقلعه، فأصابتهم ريح فظلمة، بدت فيها النجوم نهاراً ويلقى الرجل الرجل يصكه ولا يعرفه. فقال مروان إنما كتب إلي أن أصلحه ، فدعا النجارين فعمل هذه الدرجات. ورفعوه عليها وهي ، يعني الدرجات ، التي زادها ست درجات . و لم يزد فيه أحد قبله ولا بعده . وفي تاريخ الواقــدي ، أراد معاويــة سنة خمسين تحويل منبر رسول الله عليه الله عليه الله عنه الشمس يومئذ. وكلمه أبو هريرة فيه فتركه . فلما كان عبد الملك أراد ذلك فكلمة قبيصة فتركه. فلما كان الوليد أراد ذلك فأرسل سعيد ابن المسيب إلى عمر بن عبد العزيز فكلمه فتركه فلما كان سليمان قيل له في تحويله فقال لاها الله أحذنا الدنيا ونعمد إلى علم من أعلام السلام نريد تحويله ، ذاك شيء لا أفعله. وما كنت أحـب أن يذكر هذا عن عبد الملك و لا عن الوليد وما لنا ولهذا. قال ابن النحار، فيمًا رواه عن أبي الزناد ، أنه صار بما زاد فيه مروان تسع درجات بـالمحلس . فلمـا قـدم المهـدي قـالُ لمالك أريد أن أعيده على حاله فقال له مالك إنما هو من طرفاء الغابة، وقد سمر إلى هذه العيدان ، وشد فمتى نزعته خفت أن تتهافت . فانصرف المهدي عن ذلك . قال ابن زياد وطول منبر النبي ﷺ خاصة ذراعان في السماء وعرضه ، أي عـرض مقعده، ذراع في ذراع، وتربيعه سواء، وعرض درجه شبران، لأن كل درجة شبر، وأن طبول المنبر من السماء بعدما زاد فيه أربعة أذرع وصار امتداده في الأرض سبعة أذرع بتقديم السين، باضافة عتبة الدكة الرخام، التي المنبر فوقها، الأنصاري أنه قال: كان المسجد مسقوفاً على جلوع نخل وكان النبي عَلَيْكُ إذا

خطب يقوم إلى حذع منها كما مر وكانت امرأة من الأنصار اسمها عائشة ، وكان لها غلام نجار اسمها عائشة ، وكان لها غلام نجار اسمه باقوم الرومي، قالت يـا رسـول الله : إن لي غلاماً نجـاراً أفلا آمره يتخذ لك منبرا تخطب عليه؟ قال: بلى فأمرته، فاتخذ له منبرا . انتهى . من تاريخ الخميس.

حاء في كتباب «زاد المسلم فيما اتفق عليه البخباري ومسلم» في الجسزء السادس بصحيفة (٥٠٥) ما نصه: وقد روى أبو نعيم حليته في ترجمة الإمام مالك أن هارون الرشيد استشار مالكا في أن ينقص منبر النبي الله ويجعله من جوهر وذهب وفضة فقال له مالك لا أرى أن تحرم الناس أثر النبي الله انتهى منه.

## حنبن الجلع

جاء في تاريخ الخميس بعد الكلام على اتخاذ المنبر لرسول الله ﷺ ما نصه: ثلاث درجات، فلما كان يوم الجمعة خطب على المنبر، قال جابر: سمعنــا لذلـك الجذع صوتا كصوت العشار . وفي خلاصة الوفاء اضطربت تلك السارية كحنيين الناقة الخلوج، أي التي انتزع ولدها. قال عياض: حديث حنين الجـذع مشـهور والخبربه متواتر أخرجه أهل الصحيح ورواه من الصحابــه بضع عشــر . وفي روايـة أنس حتى ارتج المسجد لخواره وفي رواية أنّ كأنين الصبي وفي روايـة سـهل وكـتر بكاء الناس لما رأوا به . وفي رواية المطلب ، حتى تصدع وانشق ، حتى حــاءِهُ النَّبِي ﷺ فوضع يده عليه فسكت . وفي رواية فنزل النبي ﷺ يمسحه بيده حتى سكن أو سكت كالصبي، الذي يسكت ثم رجع إلى المنـــبر وزاد غـيره فقـــال: قـــال النــي هذا أبكي لما فقد من الذكر وزاد غيره والذي نفسي بيده لو لم التزمــه لم يـزل هكذا إلى يوم القيامة تحزنا على رسول الله على فأمر به رسول الله على فلفن تحت المنبر. هكذا في حديث المطلب. وفي حديث أبي بن كعب، فكان إذا صلى النبي عَلَيُّ صلى إليه ، فلما هدم المسجد وغير ، أخذ ذلك الجذع أبي ، وكان عنمده في تُلك الدار، إلى أن بلي وأكلته الأرضة وعاد رفاتا. وذكــر الاسـفرايين أن النبيي على نفسه فجاءه بخرق الأرض، فالتزمه، ثم أمره فعاد إلى مكانه. وفي حديث بريدة قال النبي عليه الله الله الله الله الحائط الذي كنت فيه تنبت لـك عروقك ويكمل خلقك ويجد ذلك خوصك وتحرك ، وإن شئت أغرسك في الجنــة فيأكل أولياء الله من تمرك ثم أصغى له النبي على يسمع ما يقول فقال: بل تغرسني في الجنة فيأكل مني أولياء الله فأكون في مكان لا أبلى فيه يعني، في الجنة فسمعه من يليه فقال النبي على: قد فعلت. ثم قال: قد اختار دار البقاء على دار الفناء. أورده في الشفاء وفي خلاصة الوفا اعتمد المطري في بيان محل الجذع على ما روى ابن زباله، فقال: وكان هذا الجذع عن يمين مصلى رسول الله على لاصقا بجدار المسجد القبلي، في موضع كرسسي الشمعه اليمنى، التي توضع عن يمين الإمام المصلي في مقام النبي على والأسطوانة التي قبلي الكرسي متقدمة على موضع الجذع فلا يعتمد على قول من جعلها في موضع الجذع.

# ترجمته معاويته بن أبي سنيان مرضي الله عنم

بمناسبة ما تقدم ذكره ، نأتي بشيء يسير من ترجمته ، رضي الله عنه ، فقد أسلم معاوية يوم الحديبية وكتم اسلامه عن أبيه وأمه ، حتى أظهره يوم فتح مكة . وقيل بعد الحديبية . وهو من أشرف الصحابة نسبا ، حاهلية وإسلاماً ، فإنه من أكابر قريش ويجتمع برسول الله في عبد مناف ، لأن عبد مناف له أربعة أولاد وهم : هاشم حد النبي ، عليه الصلاة والسلام ، والمطلب حد الشافعي ، ونوفل ، وعبد شمس، حد عثمان ومعاوية ، رضي الله عنهما . وكان والد معاوية أبو سفيان من أكابر مكة وأشرافها وكان يحب الفحر في قومه ، ومن هنا قال من يوم فتح مكة : «من دخل دار أبي سفيان فهو آمن » وذلك زيادة في تشريفة .

روى الترمذي وقال أنه حديث حسن: أن رسول الله على دعا لمعاوية فقال: «اللهم اجعله هادياً مهديـاً» ولا شك أن جميع أدعيته، عليه الصلاة والسلام، لأمته، لا سيما لأصحابه، مستجابة.

وأن أم المؤمنين أم حبيبة، رضي الله عنها، زوجة النبي الله همي أخت معاوية، فصار بذلك صهرا له، عليه الصلاة والسلام، وهـو داخـل في قولـه الله الله المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المعاوية المع

«دعوا أصحابي وأصهاري، فإن من حفظني فيهم كان معه من الله حافظ، ومن لم يحفظني فيهم تخلى الله عنه، ومن تخلى الله عنه يوشك أن يأخذه». رواه الإمام الحافظ أحمد بن منبع.

ولقد بشره على بالخلافة ، فقد روى أبو بكر بن أبي شيبة بسنده إلى معاوية ، رضي الله عنه ، أنه قال: مازلت أطمع في الخلافة منذ قال لي رسول الله على «إذا ملكت فأحسن». وأن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ولى معاوية دمشق الشام ، فمكث بها مدة خلافته. وكذلك فعل معه أمير المؤمنين عثمان بن عفان ، رضي الله تعالى على الجميع . ولقد أقام معاوية مدة طويلة في عهد عمر وفي عهد عثمان في إمارته على دمشق الشام ، فلم يشك أحد منه ولا اتهمه بظلم مع كثرة شكاية أهل الأقطار من ولاتهم.

وفي سنة إحدى وأربعين من الهجرة تنازل الحسن بن علي أبي طالب، رضي الله عنه، تورعاً قطعاً للله عنهما، عن الخلافة وسلم الأمر إلى معاوية، رضي الله عنه، تورعاً قطعاً للشر وإطفاء للفتنة، فسمي هذا العام، عام الجماعة، لاجتماع الأمة بعد الفرقة على خليفة واحد.

هذا ولقد رأينا أن ننقل ترجمة معاوية ، رضي الله تعالى عنه ، من كتب الأحاديث ، لأنها أصح وأقوى ترجمة من غيرها من الكتب، ولقد وقع اختيارنا في النقل على كتاب «زاد المسلم فيما اتفق عليه البخاري ومسلم» فقد جاء في الجزء السادس منه عن ترجمته ما يأتى :

أما معاوية ، رضي الله تعالى عنه ، فهو ابن أبي سفيان صحر بن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف القرشي الأموي ، أمير المؤمنين ، وأول الملوك في الإسلام ، وقد ولد قبل البعثه بخمس سنين وقيل بسبع وقيل بثلاث عشرة والأول عشرة والأول أشهر ، وقد حكى الواقدي أنه أسلم بعد الحديبة ، وكتم اسلامه حتى أظهره عام الفتح . وانه كان في عمرة القضاء مسلماً ، ويعارض هذا ما ثبت في الصحيحين عن سعد بن أبي وقاص أنه قال: في العمرة في أشهر الحج فعلناها . وهذا يومئذ كافر ، يعني معاوية . وقال الحافظ ، في الإصابة : يحتمل إن ثبت الأول أن يكون سعد أطلق ذلك بحسب ما استصحب من حاله ، و لم يطلع على أنه كان أسلم لإخفائه لإسلامه أي عن أبويه . وقد أخرج أحمد من طريق محمد بن علي بن الحسين، عن ابن عباس ، أن معاوية قال: قصرت عن رسول الله على عند المروة ،

وأصل الحديث في البخاري من طريق طاوس عن ابن عباس بلفظ قصرت بمشقص ولم يذكر المروة ، وذكر المروة بعين أنه كان معتمرا . لأنه كان في حجة الوداع حلق بمنى ، كما ثبت في الصحيحين ، عن أنس ، وأخرج البغوي من طريق محمد بن سلام الجمحي، عن ابان بن عثمان ، كان معاوية بمنى وهو غلام مع أمه إذ عثر فقالت: قم لا رفعك الله أن فقال لها اعرابي : لم تقولين له هذا والله إني لأراه سيسود قومه. فقالت : لا رفعه الله أن لم يسد إلا قومه.

قال أبو نعيم: كان من الكتبة الحسبة الفصحاء حليما وقورا، وعن حالد بن معدان، في صفته، أنه كان طويلاً أبيض أحلح. وقد صحب النبي، صلى الله عليه وآله وسلم، وكتب له. وولاه عمر الشام بعد أخيه يزيد بن معاوية بن أبي سفيان وأقره عثمان. ثم استمر فلم يبايع عليا، ثم حاربه واستقل بالشام. ثم أضاف إليها مصر، ثم تسمى بالخلافة، بعد الحكمين، ثم استقل لما صالح الحسن، واجتمع عليه الناس، فمسي ذلك العام، عام الجماعة. وأخرج البغوي من طريق مبارك ابن فضالة، عن أبيه، عن علي بن عبدا لله، عن عبد الملك بن مروان قال: عاش ابن هند، يعني معاوية، عشرين سنة أميراً وعشرين سنة خليفة، وبه جزم محمد بن إسحاق، قال الحافظ، في الإصابة: وفيه تجوز لأنه لم يكمل في الخلافة عشرين إن كان أولها قتل علي، كرم الله وجهه، وإن كان أولها تسليم الحسن بن علي له فهي تسع عشرة سنة إلا يسيرا.

وفي صحيح البخاري، عن عكرمة قلت لابن عباس: أن معاوية أوتر بركعة فقال: إنه فقيه. وفي رواية أنه قد صحب رسول الله فقياً. وحكى ابن سعد، أن معاوية كان يقول: لقد أسلمت قبل عمرة القضية، ولكني كنت أخاف أن أخرج إلى المدينة، لأن أمي كانت تقول: إن خرجت قطعنا عنك القوت. وذكر ابن سعد، عن المدائني، قال: نظر أبو سفيان إلى معاوية، وهو غلام، فقال: إن ابني هذا لعظيم الرأس وأنه لخليق أن يسود قومه فقالت هند قومه فقط ثكلته أن لم يسد العرب قاطبة.

وقال المدائني: كان زيد بن ثابت يكتب الوحي، وكان معاويـة يكتب للنبي صلى الله عليه وآله وسلم فيما بينه وبين العرب وفي مسند أحمد وأصلـه في مسلم عن ابن عباس قال: قال لي النبي على : ادع لي معاوية وكان كاتبه. قال الحافظ ابن عبدالبر: ولي عمر، رضي الله تعالى عنـه، معاويـة علـى الشـام، عنـد مـوت أخيـه

يزيد. وقال صالح ابن الوجيه: في سنة تسع عشرة كتب عمر إلى يزيد بن أبي سفيان يامره بغزو قيسارية، فغزاها، وبها بطارقة الروم، فحاصرها أياماً، وكان بها معاوية أخوه فتخلفه عليها وسار يزيد إلى دمشق، فأقام معاوية على قيسارية، حتى فتحها، في شوال سنة تسع عشرة. وتوفي يزيد في ذي الحجة من ذلك العام في دمشق. واستخلف أخاه معاوية على عمله، فكتب إليه عمر بعهده على ما كان يزيد يلي من عمل الشام ورزقه ألف دينار في كل شهر. هكذا قال صالح بن الوجيه وخالفه الوليد بن مسلم.

ونقل ابن عبدالبر، في الاستيعاب، عن أبي إسماعيل محمد بن عبدا لله البصري، قال: جزع عمر على يزيد جزعا شديداً، وكتب إلى معاوية بولايته على الشمام. فأقام أربع سنين ومات عمر، رضي الله تعالى عنه، فأقره عثمان عليها، في اثنتي عشرة سنة إلى أن مات. ثم كانت الفتنة فحارب معاوية علياً خمس سنين اه.

قال ابن عبدالبر: صوابه أربع سنين . وقال غيره : ورد البريد ، بموت يزيد ، على عمر ، رضى الله تعالى عنه، وأبو سفيان بن حرب عنده ، فلما قرأ الكتاب بموت يزيد قال لأبي سفيان: أحسن الله عزاءك في يزيد ورحمه. ثم قال له أبو سفيان : من وليت مكانه يا أمير المؤمنين ؟ قال: أحاه معاوية . قال : وصلتك رحم يا أمير المؤمنين. وقال عمر ، رضي الله تعالى عنه، إذ دخـل الشـام ورأى معاويـة: هذا كسرى العرب. وكان قد تلقاه معاوية في موكب عظيم، فلما دنا منه، قال له: أنت صاحب الموكب العظيم؟ قال: نعم يا أمير المؤمنين. قال: مع ما يبلغني عنك، من وقوف ذوي الحاجات ببابك؟ قال: مع ما يلغك من ذلك. قال: و لم تفعل هذا ؟ قال: نحن بأرض جواسيس العدو بها كثير، فيجب أن نظهر من عز السلطان ما نرهبهم به ، فإن أمرتني فعلت ، وإن نهيتني انتهيت . فقال لمعاوية: ما أسألك عن شيء إلا تركتني في مثل رواجب الضرس، إن كان ما قلت حقاً إنه لرأى أريب، وإن كان باطلاً إنه لخدعة أديب. قال: فمرنى يا أمير المؤمنين. قال: لا آمرك ولا أنهاك ، فقال عمرو: يا أمير المؤمنين ما أحسن ما صدر الفتى عما أوردته فيه. قال: لحسن مصادره وموارده حشمناه ما حشمناه. وذُمَّ معاوية عند عمر يوماً فقال : دعونا من ذم فتي قريش ، من يضحك في الغضب ولا ينال ما عنده إلا على الرضا، ولا يؤخذ ما فوق رأسه إلا من تحت قدميه. روى جبلة بـن سحيم عن ابن عمر قال: ما رأيت أحداً بعد رسول الله على أسود من معاوية ،

فقيل له فأبو بكر وعمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم، فقال: كانوا والله خيراً من معاوية، وكان معاوية أسود منهم وقيل لنافع: ما بال ابن عمر بايع معاوية و لم يبايع علياً؟ فقال: كان ابن عمر لا يعطى يداً في فرقة ولا يمنعها من جماعة و لم يبايع معاوية حتى اجتمعوا عليه.

وأخرج أبو يعلى في مسنده عن سويد بن شعبة بإسناده إلى معاوية ، قـال : اتبعت رسوَّل الله صلى ِ الله عليه وآله وسلم بوضوء، فلما توضأ نظر إلى ، فقــال: يا معاوية: إن وليت أمراً فاتق الله واعدل. فما زلت أظن أني مبتلسي بعمل. قـال الحافظ في الإصابة: وسويد فيه مقال ، وقد أخرجمه البيهقي في الدلائل من وجمه آخر . اهـ. وقيل أن النبي على قال له: إن ملكت فاعدل ، وأخسرج ابن سعد عن أحمد بن محمد الأزرقي ، عن عمرو بن يحيى بن سعيد ، عن حده قال: دخل معاوية على عمر بن الخطاب وعليه حلة خضراء فنظر إليه الصحابة. فلما رأى ذلك عمر ، قام ومعه الدرة، فجعل ضرباً بمعاوية ، ومعاوية يقول: الله ، الله ، يــا أمير المؤمنين. فيم فيم؟ فلم يكلمه حتى رجع فجلس في مجلسه ، فقالوا له: لم ضربت الفتي وما في قومك مثله؟ فقال: ما رأيـت إلا خيراً وما بلغـني إلا خيراً، ولكني رأيته ، وأشار بيده يعني إلى ما فوق ، فأردت أن أضع منــه . وذكر الحـافظ بن حجر في الإصابة بإسناد قوي، من كتاب الزهد، لابن المبارك أن معاوية خرج إلى الحج مع عمر بن الخطاب، وكان من أجمل الناس فقال له عمر في مراجعة بينهما: سأحدثك ما بك الطافك نفسك بأطيب الطعام وتصبحك حتى تضرب الشمس متنيك وذوو الحاجات وراء الباب. قال أسلم، مولى عمر، حتى جئنا ذا طوى فأخرج معاوية حلة فلبسها ، فوجد عمر منها ريحاً كأنه ريح طيب ، فقال : يعمد أحدكم فيخرج حاجاً تفلاً ، حتى إذا جاء أعظم بلدان الله حرمة ، أخرج ثوبه ، كأنهما كانا في الطيب فلبسهما ، فقال معاوية : إنما لبستهما لأدخل بهما على عشيرتي ، يا عمر وا لله لقد بلغني ، إذاك ، هاهنا ، وبالشام . فا لله يعلم أنه لقد عرفت الحياء في عمر . فنزع معاوية الثويين ولبس ثوبيه اللذين أحرم فيهما . وفي تاريخ البخاري ، عن معمر ، عن همام بن منبه ، قال : قال ابن عباس: ما رأيت أحدا أحلى للملك من معاوية . ونسب الحافظ في الإصابة لابن أبي الدنيا أن عمـر بن الخطاب قال: إياكم والفرقة بعدي فإن فعلتم فاعلموا أن معاويــة بالشــام. فإذا وكلتم إلى رأيكم كيف يستبزها منكم. انتهى من كتاب زاد المسلم.

## نبذة عن عادات معاويته مرضى الله تعالى عنه وهو خلينته

حاء في الجزء الثاني من تاريخ المسعودي المسمى "مروج الذهب ومعادن الجوهر" عن بعض أخلاق وعادات معاوية بن أبي سفيان ، رضي الله تعالى عنه ، ما نصه:

كان من أخلاق معاوية أنه كان يأذن في اليوم والليلة خمس مرات . كـان إذا صلى الفجر حلس للقاص حتى يفرغ من قصصه، ثم يدحل فيؤتي بمصحف فيقرأ جزأه ، ثم يدخل إلى منزله فيأمر وينهي ، ثم يصلي أربع ركعـات ، ثـم يخـرج إلى بحلسه فيأذن لخاصة الخاصة فيحدثهم ويحدثونه، ويدخل عليه وزراؤة، فيكلمونه، فيما يريدون من يومهم إلى العشى ، ثم يؤتى بالغداء الأصغر وهو فضلة عشائه من جدي بارداً وفرخ أو ما يشبهه، ثم يتحدث طويلاً ثم يدخل منزله لما أراد، ثم يخرج فيقول: يا غلام أخرج الكرسي. فيخرج إلى المسحد فيوضع فيسند ظهره إلى المقصورة، ويجلس على الكرسي، ويقوم الأحداث، فيتقدم إليه الضعيف والأعراض والصبي والمرأة ومن لا أحيد له ، فيقول: ظَلمت ، فيقول: أعزوه . ويقول: عدي على . فيقول: ابعثوا معه . ويقول: صنع بي . فيقول: انظروا في أمره ، حتى إذا لم يبقَ أحد ، دخل فجلس على السرير ، ثم يقول الذنوا للناس، على قدر منازلهم، ولا يشغلني أحد عن رد السلام، فيقال: كيف أصبح أمير المؤمنين، أطال الله بقاءه، فيقول: بنعمة مسن الله . فإذا استووا حلوساً قال: يــا هؤلاء إنما سميتم أشرافاً لأنكم شرفتم من دونكم بهذا المحلس. ارفعوا إلينا حوائج من لا يصل إلينا، فيقوم الرجل فيقول: استشهد فـلان. فيقـول: افرضـوا لولـده، ويقول آخر: غاب فلان عن أهله. فيقول: تعاهدوهم، أعطوهم، اقضوا حوائجهم، الحدموهم، ثم يؤتي بالغداء، ويحضر الكاتب، فيقوم عند رأسه ويقدم الرجل فيقول له: احلس على المائدة. فيجلس فيمد يده ، فيأكل لقمتين أو ثلاثاً ، والكاتب يقرأ كتابه فيأمر فيه بأمر . فيقال يا عبدا لله اعقب فيقوم ويتقدم آخر ، حتى يأتي على أصحاب الحواثج كلهم . . وربما قدم عليه من أصحاب الحوائج أربعون أو نحوهم على قدر الغداء، ثم يرفع الغداء، ويقال للناس أحيزوا فينصرفون. فيدخل منزله فلا يطمع فيه طامع حتى ينادى بالظهر، فيخرج فيصلى ثم يدخل فيصلي أربع ركعات. ثم يجلس، فيأذن لخاصة الخاصة، فإن كان الوقت وقت شتاء أتاهم بزاد الحاج من الأحبصة اليابسة والخشكنانج والأقراص المعجونة

باللبن والسكر من دقيق السميذ والكعك المنضد والفواكه اليابسة، وإن كان وقت الصيف أتاهم بالفواكه الرطبة . ويدخل إليه وزراؤه فيؤامرونه فيما احتاجوا إليه بقية يومهم. ويجلس إلى العصر، ثم يخـرج فيصلى العصـر، ثـم يدخـل منزلـه فـلا يطمع فيه طامع حتى إذا كان في آخر أوقات العصر خرج، فجلس على سريره، ويؤذن للناس، على منازلهم، فيؤتى بالعشاء فيفرغ منه مقدار ما ينادي بالمغرب ولا ينادي له بأصحاب الحوائج. ثم يرفع العشاء وينادي بالمغرب، فيخسرج فيصليها ثم يصلي بعدها أربع ركعات يقرأ في كل ركعـة خمسين آية يجهـر تـارة ويخافت أخرى ، ثم يدخل منزله فلا يطمع فيه طامع حتى ينادى بالعشاء الآخرة فيخرج فيصلَّى، ثم يؤذن للخاصة وخاصة الخاصة والوزراء والحاشية، فيؤامره الوزراء فيما أرادوا صدرا من ليلتهم، ويستمر إلى ثلث الليل في أخبار العرب وأيامها، والعجم وملوكها وسياستها لرعيتها، وسائر ملوك الأمم وحروبها ومكايدها وسياستها لرعيتها، وغير ذلك، من أحبار الأمم السالفة، ثم تأتيه الطرف الغربية من عند نسائه من الحلوي وغيرها من المآكل اللطيفة. ثم يدخل فينام ثلث الليل، ثم يقوم فيقعد، فيحضر الدفاتر فيها سير الملوك وأخبارها والحروب والمكايد، فيقرأ ذلك عليه غلمان له مرتبون وقد وكلوا بحفظها وقراءتها ، فتمر بسمعه كل ليلة جمل من الأحبسار والسير والآثـار وأنـواع السياسات، ثم يخرج فيصلى الصبح ثم يعود فيفعل ما وصفنا في كل يوم.

وقد كان هم بأخلاقه جماعة بعده ، مثل عبــد الملـك بـن مـروان وغـيره ، فلـم يدركـوا خلقـه ولا إتقانـه للسياسـة ، ولا التـأني للأمــور ولا مداراتـه للنــاس علــى منازلهم ورفقه بهم على طبقاتهم . انتهى من الكتاب المذكور.

# بعض أعمال معاوية مرضي الله تعالى عنه عكة

كتب الأستاذ السيد أحمد علي بمجلة الحج بتاريخ شوال سنة ١٣٧٧ هــ عـن بعض الأعمال، التي قام بها معاوية، رضي الله تعالى عنه، ببلد الله الأمين "مكـة" وفيما يلى نص عبارته:

نظم أمير المؤمنين معاوية في عهد خلافته أمر إمارة الحرم، بتخصيص أموال، من بيت مال المسلمين، لشراء قناديل وزيت وما يلزم لهما. وجاء، سنة حجة ، بمنبر صغير للحرم ، من الشام ، وخطب عليه . فكان أول خطيب خطب بحرم مكة على منبر . وكان الخطباء من قبله يخطبون يـوم الجمعة قائمين عند وجه الكعبة على الأرض .

وعمر دار الندوة للنزول فيها إذا حج، ثم صارت مقر نزول الخلفاء الأمويين من بعده إذا قدموا للحج وأمر بتحديد أنصاب الحرم فكتب إلى عامله بمكة أن يستعين بمحرز بن علقمة ، إذا كان حياً ، في تحديد معالم الحرم بدقة ففعل .

وخصص، لحدمة الكعبة ، عبيداً بعث بهم من الشام . واتخذ الخلفاء من بعده إرسال عدد من العبيد كخدم للكعبة ، عادة لهم ، ورتب لها من يقوم بتطيبها عند كل صلاة من الأطياب المختلفة، التي كان يبعث بها من الشام ، في موسم الحج وفي شهر رجب.

وكسيت الكعبة ، في عهده ، بأمره مرتين في السنة . كسيت بالدياج يوم عاشوراء وبالقباطي في آخر شهر رمضان . واهتم ، رضي الله عنه ، بأمر توفير المياه في مكة وأطرافها فأجرى عشر عيون ، كلها في أعلى مكة ، في المنطقة الممتدة بين حراء إلى الجعفرية المعروفة الآن ، وعين واحدة أجراها بأسفل مكة . واتخذ عند كل عين منهلاً يرده الأهالي والحجاج ومزرعة كبيرة ونخيلا.

وعنى كذلك بأمر العمران فعمّر واشترى في الأرض المرتفعة الواقعة بين المروة والقرارة والسويقة عشر قصور منها: دار البيضاء وسميت بهذا الإسم لأنها طليت بالأجر الأحمر بالجس الأبيض، وبجوارها "دار الرقطاء" بهذا الاسم لأنها بنيت بالأجر الأحمر والجس الأبيض، ودار المراحل مخزنا لقدور عظيمة من صفر، يطبخ فيها الطعام للحجاج في موسم الحج، وفي شهر رمضان لفقراء مكة، ودار بالمسفلة، بناها غلام معاوية سعد القصير بحجارة منقوشة فيها صور وأشجار. ويخترق هذه المدار طريق واسع تمر به المحامل والهوادج، ودار الحدادين، بسوق الليل حيث كانت سوق الفاكهة والرطب. عرفت باسم دار مال الله، وكانت كالمستشفى مقراً للمرضى، وفي المدعا حيث دار أبي سفيان، كانت رحبة واسعة ترد اليهما القوافل القادمة من السراة والطائف والناقلة للحبوب والسمن والعسل. ثم اقطعها معاوية لزياد بني فيها داراً.

وأمر معاوية بإرسال نفر من النبط الموجودين بمكة إلى عُرَنة بعرفات ، لعمل الأجر لقصوره وبناياته التي شيدها في مكة . وعرفت تلك الأرض فيما بعد "باضاة النبط".

هذه لمحة تصويرية لناحية من نواحي مكة في عهد الخليفة معاوية ، رضي الله عنه، يستطيع الباحث أن يرى من خلالها مكة فيجدها عبارة عنن واحات صغيرة انتشرت في أعلاها ، ومناهل يردها الناس وكلها بعيدة عن الحرم ، وبها أسواق تباع فيها الفاكهة والحبوب والعسل والسمن ، تنقلها القوافل من الطائف وبلاد السراة ، والروائح الزكية تتصاعد عند كل صلاة من عند الكعبة ، وقصور تشرف على الحرم من ناحية مرتفعات المروة . وتجلب كميات الأحر الأحمر من وادي عرنة. انتهى من المجلة المذكورة.

#### عدل معاويته وقوة سلطانه

جاء في كتاب "مُثُلِ عُليا من قضاء الإسلام" تأليف الأستاذ محمود الباجي عـن عدل معاوية ، رضي الله عنه ، وقوة نفوذ حكمه ما نصه:

خرجت الكتيبة الفدائية العاشرة بأمر من الخليفة معاوية ، رضي الله تعالى عنه ، وطبق خطة وضعتها قيادة السواحل ، وكان من بين رجال الكتيبة وضاح بن مسلمة القرشي . وهو بطل من أبطال حرب المكامن وفدائي مغامر لا يستطيب المقام. ولا تغلق دونه الأبواب . وتوغل الفدائيون في أرض العدو يغيرون ويجمعون المعلومات اللقيقة عن الاستحكامات وحركات الجيوش . ومضاربها . وطبيعة الأرض . ومواقعها الهامة . والحالة الفكرية التي عليها السكان . ومكامن الضعف والقوة في جهاز الدولة . وسرعان ما افتضح أمر هؤلاء الأغراب عن البلاد فأسرع البعض منهم واختفى الباقون . غير أن فدائيا من الفارين جعل يتنبع حركات إخوته المقبوض عليهم ليقدم بذلك بيانا للقيادة العامة .

مثل الفدائيون العرب أمام ملك الروم. وباشر بنفسه بحثهم وحعل يسألهم عن برامج القيادة العربية العامة ، وعن الغاية من حركة التوسع التي يقوم بها الجيش العربي ، وعن المبادئ الأساسية التي يقوم عليها نظام الدولة .واحتدم الجدل بين الملك ويين وضاح بن مسلمة الذي كان يتزعم الفرقة المقبوض عليها واندس الفدائي الفار بين الحاضرين يستمع إلى ما يدور بين الملك وزعيم الفرقة.

صرح وضّاح فيما صّرح به أمام الملك بأن حيش معاوية قائم برسالة إنسانية لا حدود لها. ولا يقف دونها بحر ولا يابسة، وأنه مكلف خاصة بتطهير المجتمع البشري، من حشع الإقطاع، وعدوان الملوك ورؤساء الكنائس، وكان رئيس البطارقة واقفاً إلى حانب الملك فتحمس ودفعه الغضب إلى الاعتداء على وضاح فلكمه على وجهه لطماً مهيناً موجعاً، وثارت في الأسير الكريم أريحيته القرشية. وعزته العربية فصاح قائلاً: والسلاماه...!!

أين أنت عنا يا معاوية.!

أهملتنا وضيهت ثغورنا. وحكمت العدو فينا.

انقلب الفتى الفدائي الذي كان يشهد هذا الاعتداء عائداً إلى دمشق وأعلم الخليفة بما حدث وأكد له أن وضاحاً ما يزال في الأسر.

وبادر الخليفة باستدعاء رجل من ساحل دمشق، من مدينة صور، وكان عارفاً بالأقاليم الجحاورة، كثير الغزوات في البحر، صمل عظيم الحيلة بسارع التصرف، يجيد التكلم باللغة الرومية كأحد أبنائها، وجهّز له سفناً تجارية. وأعطاه مالاً كثيراً وأوعز له أن يتظاهر بالاتجار مع القسطنطينية. وأن يعمل على إيقاع البطريق الذي اعتدى على الفدائي وضّاح في الأسر، ويحمله إلى دار الخلافة من غير إساءة ولا عنف.

بينما كان المبعوث يقوم بدوره اتصل الخليفة معاوية بملك الروم وعرض عليه مبادلة الأسرى، وعين له من بين الأسرى المسلمين وضاحاً بن مسلمة، وتمت المبادلة، ودخل وضّاح إلى قصر الخلافة فأنعم عليه معاوية بالعطايا والهدايا والمكافئات، وظن الفدائي أن خليفته استجاب لندائه وافتداه، وأنعم عليه، وقرت عينه بذلك، ولكنه لم يدر أن الخليفة يهيئ له ترضية أخرى أسمى وأرفع وأرضى من جميع ذلك.

نجح الرائد الصوري في اصطياد البطريق بعد أن تربص به سنة كاملة، واقتاده في سفينته إلى دمشق، وكان البطريق يرجف حوفاً من أن يحكم الخليفة العربي بإعدامه، وضاقت به السفينة. وأظلمت الدنيا في جهه، ولم يسكن من روعه تأكيد الرائد له بأن معاوية لا يظلم أحداً ولا يسرف في الاقتصاص.

مثل البطريق أمام معاوية ، وأحضر وضاحاً القرشي والفدائي الذي شهد الاعتداء ، وطلب معاوية بمحضر شيوخ الأمة من وضاح أن يقرر دعواه وأن يصف نوع الاعتداء الذي ناله من يد البطريق ، وأمر الفدائي أن يشهد بما رأى ، واستجوب البطريق فاعترف بالاعتداء ، ثم أمر وضاحاً بأن يقتص من البطريق الذي لطم وجهه على بساط الملك وانتهك حرمة أميره ، واعتدى على سلطانه وقال: "إنا لم نضيعك أيها الجندي الباسل! ولا أبحنا دمك وعرضك" وعندما اقترب القرشي من البطريق حذره معاوية بأن لا يتحاوز في الاقتصاص القدر الذي ناله من يد خصمه.

وإزاء هذا التحذير اكتفى وضّاح بمصافحة غريمه وصرح بالعفو عنه وتقدم بين يدي الخليفة وقال: "ما أضاعك من سودك . ولا خاب فيك أمل من أملك. أنت ملك لا تستضام . تمنع حماك، وتصون رعيتك". انفض الموكب وتمت المحاكمة، وأكرم الخليفة العربي البطريق الأسير وحمله التحف والهدايا- وقال له: "ارجع إلى ملكك وقل له: تركت ملك العرب يقيم الحدود على بساطك ، ويقتص لرعيته في دار مملكتك وسلطانك . وأبلغ البطريق الرسالة إلى ملك الروم" ، فقال الملك:

"هذا وا لله أمكر الملوك و أدهى العرب. ولقد استحق أن تقدمه العرب عليها فساس أمورها. وا لله لو هم بأخذي لتمت له الحيلة على".

تعليق: أي ملك استطاع أن يوفر العدل لرعاياه كمعاوية بن أبي سفيان؟ وأي مواطن وجد الانصاف الذي وجده وضاح القرشي !!؟ فمن أجل لطمة يصاب بها فدائي يهتم الخليفة هذا الاهتمام البالغ، ويجري حركة مبادلة في الأسرى ويجهز السفن للقبض على المعتدي في منطقة نفوذ خارجة عن ملكة، وينجح في تدبيره فلا يسرف في الانتقام ولا يتعدى الاحراء الجزائي البسيط، شم يتحدى عدوه بهذا الانعام وحسن المعاملة، ولعل هذا العدل الأموي كان له الأثر البالغ فيما حد بعد هذه الحادثة من فتوحات باهرة وانتصارات ساحقة ومن أحل ذلك لقب معاوية بمربى الدول، وسائس الأمم، وراعى الممالك.

# أبواب المسجد الحرامرقبل توسعنه في زماننا

تقدم أن حد المسجد الحرام قبل الإسلام هو نفس دائرة المطاف، و لم يكن لـه سور ولا جدار وإنما كانت بيوت قريش تحيط به على دائرة المطاف. وقــد جعلـوا بين كل بيتين أو ثلاثة ممراً ومنفذاً يدخل الناس منه إلى المسجد، فلما زاد عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، أحاط بالمسجد الحرام جداراً، فهو أول من زاد في المسجد وأول من أحاط بالجدار ولم يذكر المؤرخون أنه عمل له باباً ولكن نحن نقول: أنه رضي الله عنه، عمل له باباً حيث يعلم من سياق الكلام بالضرورة، فما كان محاطاً بجدار لا بد أن يكون له منفذ والمنفذ هو الباب، ثم على قدر كبر المسجد تتعدد الأبواب. ولما كان المسجد الحرام أكبر مساجد الدنيا كانت له أبواب كثيرة وعددها خمسة وعشرون باباً، وإليك بيان هذه الأبواب:

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      |             |     |  |
|------------------------------------------------------------|-------------|-----|--|
| ملاحظات                                                    | اسم الياب   | عدد |  |
| ولا ندري لماذا سمي بذلك مع أن باب بني شيبة الذي            | باب السلام  | ١ ١ |  |
| أمام مقام إبراهيم هو باب السلام قديماً.                    |             |     |  |
| وبه مثذنة السلطان قايتباي ، سلطان مصر سابقاً ، وكـان       | باب قايتباي | ۲   |  |
| يقال له "باب القوارير" .                                   |             |     |  |
| سمي بذلك لأن النبي ﷺ كان يخرج منه ويدخل فيه مــن           | باب النبي   | ٣   |  |
| منزله بزقاق العطارين وهـو منزل حديجـة أم المؤمنين،         |             |     |  |
| رضي الله تعالى عنها ، ويسمى باب الجنائز لأنها كــانت       |             |     |  |
| سابقاً تخرج منه ، ويقال له أيضاً "باب النساء" ويقــال لــه |             |     |  |
| أيضاً باب الحريرين لبيع الحرير في الدكاكين الستي كــانت    |             |     |  |
| بجواره.                                                    |             |     |  |
| وهو ابن عبدالمطلب سمي به لأنه يقابل داره اليّي بالمسعى     | باب العباس  | ٤   |  |
| ويعرف بباب بني هاشم ، وبباب البطحاء أيضاً.                 | باب علي     | ٥   |  |
| ويقال له باب بني عائذ كما سماه الأزرقي ونحن نسميه          | باب بازان   | ٦   |  |
| باب القره قول أو باب مخفر الشرطة.                          |             |     |  |
| ويقال له باب بمني سفيان كما عرفه الأزرقي.                  | باب البغلة  | ٧   |  |
| سمى بذلك لأنه يقابله ، ويقال له باب بني مخزوم، وببــاب     | باب الصفا   | ٨   |  |
| أجياد الصغير.                                              |             |     |  |
| سمى بذلك لأنه يخرج منه إليه على خط مستقيم.                 | باب أحياد   | ٩   |  |
| ويقال له باب الجاهدية لأن عنــده مدرســة الملـك الجــاهد   | باب الرحمة  | ١.  |  |
| صاحب اليمن ويسمى أيضاً بباب أحياد.                         | j           |     |  |
| أي التكية المصرية لأنه أمامها ، ويقال لـه بــاب الشــريف   | باب التكية  | 11  |  |

#### أبواب المسجد الحرام قبل توسعته في زماننا

| ملاحظات                                                  | اسم الباب     | عدد |
|----------------------------------------------------------|---------------|-----|
| عجلان وباب بني تيم.                                      |               |     |
| وهي ابنة أبي طالب ، ويقال له باب الحميدية ، وهي دار      | باب أم هانئ   | ۱۲  |
| الحكومة ، ويقال له أيضاً "باب أحياد الكبير" كما يقال     |               |     |
| له "باب أبي جهل" وغير ذلك.                               |               |     |
| ويقال له باب الحزورة ، وباب الخزامية ، وباب بني          | باب الوداع    | 18  |
| حكيم بن حزام.                                            |               |     |
| سمي باسم رجل خياط كان عنده اسمه إبراهيم.                 | باب إبراهيم   | ١٤  |
| بمدرسة الشريف عبدالمطلب.                                 | باب صغير      | 10  |
| سمي به لأنه يدخلَ إلى المسجد من مدرسة الداودية.          | باب الداودية  | ١٦  |
| وسمي بذلك لأن المعتمر من التنعيم يرجع من طريـق           | باب العمرة    | ۱۷  |
| الشبيكة فيدخل المسجد الحرام مُن هذا الباب غالباً لقربــه |               |     |
| ويقال بماب بني سهم ، وباب بني جمح.                       |               |     |
| ويقال له باب السدة وباب عمر بن العاص.                    | باب العتيق    | ١٨  |
| وهو يين باب العقيق وباب الباسطية.                        | باب الزمامية  | ١٩  |
| سمي بها لاتصالـه بمدرسـة عبدالباسـط، ويقـال لـه بـاب     | باب الباسطية  | ۲٠  |
| العجلة ، وسمى بذلك لدار كانت عنــده بناهــا ابـن الزبـير |               |     |
| على عجل فكانت تبني بالليل والنهار حتى فرغ منها           |               |     |
| سريعاً.                                                  |               |     |
| وهو في جانب رحبة باب الزيادة وكان يقال له أيضاً          | باب القطبي    | ۲١  |
| باب الزيادة والقطبي المنسوب إليه هو عبدالكريم القطبي.    |               |     |
| ويقال له باب سويقة لأنه يخرج منه إليه.                   | باب الزيادة   | 77  |
| سمي بذلك لأنه يؤدى إليها.                                | باب المحكمة   | 77  |
| ومنه يدخل إلى مكتبة المسجد الحرام.                       | باب الكتبخانه | 7 8 |
| سمى بذلك لأن به درب صغير ينفذ إلى سويقة.                 | باب دريبية    | 40  |

نقول: لقد ذكر الغازي في الجزء الأول من تاريخه ما نصه: أن الأمير بيسق حينما ناب عمه الشريف حسن بن عجلان حال سفره في الحكم بمكة ، وذلك سنة (٨٠٤) لأربع وثمانمائة من الهجرة أمر البوابين بالمسجد الحرام أن يلزموا أبوابه،

كما أمر بتنظيف الطرقات من الأوساخ والقمائم، ونقل الكدر التي كانت بسـوق الليل والمعلاة، وأن لا يحمل السلاح بمكة، وأمر بإخراج أهل الفساد منها. انتهى.

## بَوَابو المسجد الحرامر

لما اتسع المسحد الحرام وكثرت أبوابه، كان لزاماً أن يكون لكل باب من أبوابه المتعددة بّواب يحرس المسجد الحرام من دخول الدواب كالقطط والكــلاب، ومن ملاحظة بعض الأمور للداخلين والخارجين، وقد حرت العادة أن يكونوا من الجهلة ومن طبقة العوام، لكن من أغرب الأمور التي اطلعنا عليها أن يكون البوابون في المسجد الحرام من الفقهاء والقضاة كما يحكي لنا التاريخ ، فقد ذكر رحمه الله تعالى في كتابه المخطوط "إفادة الأنام بذكر أخبار بلد الله الحرام" أنــه في سنة (٨٣٠) ثلاثين وثمانمائة وصل إلى مكة مرسوم في موسم الحج صحبة الركب المصري أن تفتح أبواب المسجد الحرام كلها ويعزل البوابون القديمون وكانوا قضاة وفقهاء ويولى على أبواب الحرم بوابون ليس لهم حرفة ولا صناعة ولا شغل فقراء مساكين، فحضر الأمراء والقضاة وقرئ المرسوم وقرر لكل باب بواب وعزل من كان بوابا قبل ذلك من الفقهاء والقضاة وألزم البواب بملازمة باب الحرم والنوم عليه ليلاً ونهاراً وأن لا يغيب عنه إلا لضرورة وأن يتعاهد البوّاب بابه بالكنس والرش والتنظيف ومنع الكلاب والجواري الحاملات لقرب الماء والحمال من الدخول في المسجد الحرام واستطراقه والمرور فيه بغير حاجة ، ورسم السلطان أن يقرر لكل بواب عشرة أشرفية معلوماً كل عام يحمل له من أوقاف الحرمين صحبة المسفر على مودع الحكم. اهـ من الغازي.

وهذا المرسوم الذي ينص بفتح أبواب المسجد الحرام كلها كان بناء على مرسوم آخر سبقه في نفس السنة المذكورة ينص فيه بسد أبواب المسجد الحرام بعد انقضاء الموسم إلا أربعة أبواب: باب السلام، وباب العمرة، وباب إبراهيم، وباب الصفا لا غير، ولم يعرف قط أن أبواب المسجد الحرام أغلقت إلا في هذه الحادثة فصعب على الناس المتعبدون ذلك فالتمسوا من السلطان فتح جميع أبواب المسجد فحاءه ذلك المرسوم.

ثم ذكر الغازي ما قاله الأديب شهاب الدين أحمد بن سعد بن أحمد الحنفي رحمه الله تعالى يخاطب أهل مصر في غلق أبواب المسجد الحرام ومنبر الخطيب وعزل القاضى ، وهو هذا:

يا أهل مصريا كرام الورى أغلقتم الأبواب عن طائف ومنسبر الخطيسب أضحى إذا ومنصب الشريف الذرى في الشريف الذرى في الذي شروفكم دائما منوا على سكان أم القرى وفتح الأبواب التي غلقت فضلاً فقد أصبح جيرانها

ما بالكم حثتم بأمر عجيب وعن مصل داخسل من قريب من فرق البيست حزيفاً كثيب شيتموه قبل وقست المشيب بخلصة البيست وقبر الحبيب بعود قاضيهم وقرب الخطيب حتى يرى ما كان ضنكاً رحيب في حيرة عظمى وأمسر عصيب.

يشير الأديب المذكور بقوله ومنبر الخطيب، إلى أنه ورد الأمر السلطاني بــــترك المنبر في مكانه بجوار مقام إبراهيـــم فــلا يجـر إلى حــانب الكعبـة ويسـند إليهـا كمــا كانت العــادة بذلـك، وبقولـه ومنصب الشـرع، إلى أنـه ورد الأمـر أيضاً بعزل القاضي.

ولم يذكر الغازي اسم السلطان الذي أصدر أمره بذلك، والذي نراه أنه الملك الأشرف أبو النصر برسباي من دولة الجراكسة، وكان سلطانا مهاباً ذا شهامة وتدبير، تـولى السلطنة يـوم الأربعاء ثـامن من ربيع الآخر سنة (٨٢٥) خمس وعشرين وثمانمائة وتوفي يوم السبت ثالث عشر ذي الحجة (٨٤١) رحمه الله رحمة واسعة.

أما البوابون في المسجد الحرام في وقتنا الحاضر فعددهم ثلاثون شخصاً وكلهم من العوام الجهلة وغالبهم من أهل اليمن، وكان فيهم اثنان من الأكراد من جهة السليمانية، أحدهما: اسمه محمود الكردي وهو بواب لبساب السلام ولا يمزال إلى اليوم. وثانيهما: اسمه فتح الله الكردي وهو بواب لباب الدربية الذي بجوار باب السلام. وقد توفي هذا في شهر شوال عام (١٣٧٥) خمس وسبعين وألف هجريسة رحمه الله تعالى.

ونرى أن الواحب يقضي أن يكون البوابون للمسجد الحرام من العوام الجهلة لأن هذه الوظيفة من وظائف الخدم ممتهنة غير شريفة ، يضع الناس لديهم نعالهم وما يلبسونه في أرجلهم وبعض حوائحهم ، فلا يليق بهذه المهنة الممتهنة العلماء والفقهاء والقضاة. ولا ندري ما سبب جعل هؤلاء الأعزاء الكرماء بوابين للمسجد الحرام، فرحم الله السلطان الذي أبطل هذه العادة السيئة.

انظر: صورة رقم ١٣٥ ، المسجد الحرام وقد ضربت فيه الحيام ليستظل تحتها المصلون

## نصب الخيامرفي المسجل الحرامر

لا بأس من نصب الخيام في المسجد والجوامع، أو وضع الستائر فيها للوقاية من الشمس والمطر والرياح، فقد ضرب رسول الله على خيمة في مسجده، كما حاء في صحيح البخاري، في كتاب الصلاة في باب الخيمة في المسجد للمرضى وغيرهم: حدثنا زكرياء بن يحيى قال حدثنا عبدا لله بن نمر قال حدثنا هشام عن أبيه عن عائشة قالت: أصيب سعد يوم الخندق في الأكحل فضرب النبي على المسجد ليعوده من قريب فلم يرعهم وفي المسجد خيمة من بني غفار إلا المدم يسيل إليهم فقالوا: يا أهل الخيمة ما هذا الذي يأتينا من قبلكم فإذا سعد يغذو حرحه دما فمات فيها. انتهى.

ولنذكر هنا عدد المرات الت نصبت فيها الخيام في المسجد الحرام بمكة اتقاء لفح الشمس وحرارتها:

ففي السنة الثالثة من دخول الملك عبد العزيز بن عبدالرحمن آل السعود إلى الحجاز أي في سنة (١٣٤٥) خمس وأربعين وثلاثمائة وألف أمر ، رحمه الله تعالى، بوضع سرادقات الخيام في المسجد الحرام حتى تقي الحجاج حرارة الشمس، فاستظل تحتها آلاف الحجاج تلك السنة فقط، ثم في السنة (١٣٤٦) ست وأربعين وثلاثمائة وألف أمر حلالته برفع الخيام لعدم صلاحيتها التامة وأن يعمل بدلاً عنها مظلات قوية على حافة الأروقة مما يلي صحن المسجد من جميع الجهات. ومازالت هذه المظلات القماشية موجودة من ذلك التاريخ إلى ما قبل العمارة الحديثة .وقد حصل فيها كثير من التغييرات والإصلاحات وكانت أولاً من خشب على هيئة جملون مكسوة بالقماش ثم رفعوا الأحشاب وأبدلوها بأعمدة خشب على هيئة جملون مكسوة بالقماش ثم رفعوا الأحشاب وأبدلوها بأعمدة

من الحديد تربط بها\أسلاك قوية ومتصلة بنفس حدار الأعمدة التي تحمل قباب المسجد ثم يثبت القماش فوق هذه الأسلاك.

ويحدثنا التاريخ أنه سبق أيضاً نصب بالمسجد الحرام ، فقد ذكر الأزرقي في تاريخه أن عبدا لله بن الزبير رضي الله عنهما حينما كان يقاتل الحصين بن نمير تحصن هو وأصحابه في المسجد الحرام وضربوا فيه خياماً ورفاقاً يكتنون فيها من حجارة المنجنيق ويستظلون فيها من الشمس فذهب رجل من أصحابه يوقد ناراً في بعض تلك الخيام مما يلي الصفا بين الركن الأسود والركن اليماني فطارت شرارة في الخيمة فاحترقت كسوة الكعبة... الخ. وروى فيه أيضاً عن عثمان بن ساج قال: أخبرتني عجوز من أهل مكة كانت مع عبدا لله بن الزبير بمكة فقلت ما: أخبريني عن احتراق الكعبة كيف كان ؟ قالت: كان المسجد فيه خيام كثيرة فطارت النار من خيمة منها فاحترقت الخيام والتهب المسجد حتى تعلقت النار بالبيت فاحترق . انتهى.

وأيضاً حصل نصب الخيام في أيام أمير المؤمنين المتوكل على الله ، فإنه حينما أمر بعمارة ما يحتاج لعمارته في المسجد الحرام سنة (٢٧١) إحدى وسبعين ومائتين نصبوا سرادقاً ستراً للبنائين والعمال من الناس ليشتغلوا بهدوء وراحة.

وذكر الغازي في تاريخه أنه في سنة (٨١٠) عشر وثمانمائة أرسل صاحب بنقالة بالهند السلطان غياث الدين أحمد خان أعظم شاه هدية كبيرة إلى أمير مكة الشريف حسن بن عجلان وكان من ضمنها خيام طلب منه إقامتها في صحن المسجد الحرام يستظل الناس والحجاج تحتها . فنصبت تلك الخيام لكن بعد سفر الحج المصري رفعت من المسجد لأن الناس كانوا يعثرون بأطنابها . انتهى.

ومن الأمور المستغربة ما جاء في تاريخ الغازي أيضاً أنه كان الباعة يبسطون بضايعهم أيام الموسم في المسجد الحرام وينصبون فيه الخيام على مصاطب، ثم في سنة (٨٣٠) ثلاثين ومماناتة وصل مرسوم صحبه الحاج يتضمن منع الباعة من كل ذلك. والمصاطب جمع مصطبة بالصاد وبالسين وهي المكان الممهد المرتفع قليلاً، ولم نقف في التاريخ على غير هذه الحوادث الأربعة لنصب الخيام في المسحد والله تعالى أعلم.

واعلم أنه ورد النهي عن البيع والشراء وطلب الضالة في المساجد، لأن مثل هذه الأمور محلها الأسواق والمحلات، واختصت المساجد للعبادة:قال على الأدار المعلمة الأسواق والمحلات،

رأيتم من يبيع أو يبتاع في المسجد فقولوا له: لا أربح الله تجارتك وإذا رأيتم من ينشد فيه ضالة فقولوا: لا ردها الله عليك" رواه الـترمذي والحاكم في المستدرك وهو حديث صحيح. قال العزيزي: زاد في رواية مسلم: "فإن المساحد لم تبن لهذا".

وروى الإمام الأزرقي في تاريخه قال: حدثني جدي قال: حدثنا سفيان بن عيينة عن عبدالكريم الجزري قال: سمع النبي الله رحملاً في المسجد يقول: "من دعا إلى الجمل الأحمر قال: لا وجدت" وقال: ألهذا بنيت المساجد... وعن الأزرقي أيضاً حدثنا سفيان عن عمرو بن دينار عن طاووس "أن النبي الله سمع رحلاً ينشد ضالة في المسجد الحرام فقال: لا وجدت" فرحم الله السلطان الذي أصدر مرسوماً بمنع البيع والشراء في المسجد الحرام وجزاه على ذلك خير الجزاء.

ولقد أنعمنا النظر في سبب عرض الباعة بضايعهم في المسجد الحرام، فظهر لنا أن الأرض خارج المسجد لم تكن متساوية والمسعى كان وادياً منحدراً عميقاً حتى أن الساعي إذا كان راكباً حصانه وبيده رمح ظهر رأس الرمح لمن كان بالمسجد، ومن المعلوم أن مكة كلها حيال متصلة بعضها ببعض فكان جهات المسجد من الخارج فيها نواتئ وربوات وانخفاضات فلا يتسنى للناس عرض بضايعهم فيها، بخلاف المسجد الحرام الذي أصلح وتساوت أرضه. أما في زماننا فأطراف المسجد الحرام ونفس مكة كلها أرضها ممهدة وأزقتها وشوارعها متساوية من عمل الناس لا من أصل الخلقة، على أنه لا تزال جميع مكة فيها منخفضات وارتفاعات طبيعية لكن بنسبة قليلة لا تمنع من سهولة السير والمواصلات المحلية.

## وجود المظلات في المسجد الحرام

لم تكن في المسجد الحرام مظلات يستظل تحتها المصلّون في وقست الظهيرة في يوم الجمعة أو في موسم الحج، فلما كان في أوائل عهد حلالة الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن آل سعود، رحمه الله تعالى، أمر بعمل أشرعة من القماش القوي الثخين، يستظل تحتها المصلّون من أهل البلاد والحجاج فتقيهم من حرارة الشمس. وحسناً فعل رحمه الله تعالى وأجزل ثوابه.

 الكلام على "عمل المظلات بالمسجد الحرام" ما نصه: بما أنه قد كثر ورود الحجاج في سنة (١٣٤٥) هجرية كثرة عظيمة ، حتى بلغ عدد الواردين منهم من جهة البحر مائة وأربعين ألفاً ، ومن جهة البر ما يربو على ثلاثمائة ألف ، وهذا العدد سواء كان من جهة البحر أو البر يندر وقوعه في مواسم الحج الأخرى، ولذلك ضاق المسجد الحرام بالمصلين ، فاضطرت الحكومة السعودية أن تضع سرادقات في حصاوى المسجد الحرام ، لأجل أن يستظل تحتها المصلون من وفود بلد الله الحرام ، ويتوقون بظلها من ضربة الشمس وحر الظهيرة ، ونتج من ذلك نفع عظيم لقسم عظيم من المصلين كما هو ظاهر في الصورة الشمسية بهذا الكتاب ، فقد وقت تملك السرادقات والصواوين أكثر من عشرة آلاف من الحجاج كانوا يؤدون على تلك السرادقات والعصر ، وقد مضى خلك العام على تلك الحاة .

ثم في سنة (١٣٤٦) صدرت إرادة جلالة ملك المملكة العربية السعودية الإمام عبدالعزيز السعود حفظه الله تعالى على وزير المالية الشيخ عبدالله السليمان الحمدان ، بعمل مظلات قوية ثابتة على دائرة الحصوة مما يلي أروقة المسجد الحرام من الجهات الأربعة ، ليستظل تحتها المصلون من حجاج بيت الله الحرام ويتقونها من حر الظهيرة من ضربة الشمس ، وأن يكون في غاية المتانة بحيث لا يزعزعها تيار الهواء ، لأنه قد ظهر فعلاً أن الرياح قد عبثت بالسرادقات التي قد نصبت في سنة (١٣٤٥هـ) مراراً.

فقام وزير المالية الشيخ عبدا الله السليمان بعمل مظلات قوية ، قوامها من الخشب الجاوي الثخين على شكل جملون ، وكسى ذلك الجملون بالقماش القوي الثخين المنسوج بالقطن الأبيض المسمى بالقلع من أعلاه ، ونصبت على حافة الأروقة مما يلي الحصاوي بالمسجد الحرام من جهاته الأربعة ، فصارت توضع هذه المظلات بالمسجد الحرام في أشهر الحج عند كثرة الحجاج وازد حام المصلين بالمسجد الحرام ، وترفع بعد سفر الحجاج من مكة إلى أوطانهم . وقد حصلت من هذه المظلات منفعة عظيمة للحجاج ، فإنها وقتهم من حر الظهيرة مدة إقامتهم عند أدائهم صلاتي الظهر والعصر إلى سفرهم إلى أوطانهم ، حيث قد استظل بحتها بضعة عشر ألف حاج ، وأنفق عليها مبلغ لا يستهان به . انتهى من الكتاب المذكور.

انظر: صورة رقم ١٣٦ ، المسجد الحرام وتظهر فيه الأشرعة القماشية وذلك سنة ١٣٧٢هـ

## اللجنت الثفيذيترلنوسعته المسجل الحرامر

بعد أن انتهت الحكومة العربية السعودية من توسعة المسجد النبوي بالمدينة المنورة في سنة (١٣٧٤هـ) عزمت على توسعة المسجد الحرام بمكة المشرفة فأمرت بتأليف لجنة لذلك لبدء العمل فيه من أول سنة (١٣٧٥) شمس وسبعين وثلاثمائة وألف هجرية. فتألفت هذه اللجنة من فضلاء البلاد وسميت "اللجنة التنفيذية لتوسعة المسجد الحرام" وأعضاؤها كما يأتي:

- (١) معالي الشيخ عبدا لله بن عدوان ، وزير المالية والإقتصاد الوطني.
  - (٢) سعادة أمين العاصمة.
  - (٣) سعادة مدير الأوقاف.
  - (٤) سعادة مدير عين زبيدة.
  - (٥) سعادة مدير الأمن العام.
  - (٦) مندوب من وزارة الداخلية.
  - (٧) محمد طاهر الكردي المكي الخطاط "مؤلف هذا التاريخ".

ولقد دام العمل في توسعة المسجد الحرام عشر سنوات و لم ينته العمل فيه إلى اليوم. ثم امتد العمل من توسعة المسجد الحرام إلى توسعة شوارع مكة المشرفة بما لم يسبق له مثيل في العصور القديمة أبداً، وقد صرفت الحكومة في هذه الأعمال العظيمة مبالغ طائلة لا تنحصر، بل لقد امتد العمل في العمران إلى جميع المدن الكبرى في المملكة العربية السعودية ، فسبحان الكبير المتعال، مغير الحال والأحوال، لا إله إلا هو العزيز الغفار. ثم بعد سنوات تغير بعض أعضاء اللجنة التنفيذية وصار رئيسها هو صاحب السمو الملكي الأمير مساعد بن عبدالرحمن، وزير المالية والاقتصاد الوطني.

# مضع الحجر الأساسي لنوسعته المسجل الحرامر

كان يوم الاحتفال العظيم لوضع الحجر الأساسي لتوسعة المسجد الحرام يوماً نيّراً مرموقا ، حضره العلماء والوزراء وأعضاء الوفود العربية والإسلامية والوفود الصحفية وأعيان البلاد ووجهاؤها ، وقد أقيم الاحتفال في الساحة الكبيرة التي كان فيها مبنى الحميدية "دار الحكومة" ومبنى التكية المصرية اللتان كانتا أمام باب أحياد ، وقد استعد مكتب التوسعة بكل شيء ولم تغمض لهم عين ليلة يوم الاحتفال.

فبعد شروق الشمس بساعتين من يوم الخميس ٢٣ شعبان عام ١٣٧٥ للهجرة الموافق خامس أبريل ١٩٥٦ للميلاد، شرف حضرة صاحب الجلالة مليكنا المعظم الملك سعود بن عبدالعزيز ملك المملكة العربية السعودية مكان الاحتفال، وبعد أن استزاح قليلاً افتتح الحفل بآي من ذكر الحكيم تلاها المقرئ الشهير الشيخ جميل آشي بصوته القوي الرخيم الواضح النبرات، ثم تقدم حضرة صاحب السمو الملكي الأمير محمد بن سعود فألقى الخطاب الملكي على الحاضرين نيابة عن جلالة والده، حفظه الله تعالى، ثم تقدم صاحب السعادة الشيخ محمد صاحب المعادة الشيخ محمد صاحب المعادة الشيخ محمد الشيخ محمد بن لادن، وكان خطاباً قيماً تاريخياً.

ثم نهض حلالة الملك المعظم ليضع الحجر الأساسي لتوسعة المسجد الحرام فوضعه بيده الكريمة ، ثم قصد المسجد الحرام للطواف وبعد ذلك توجه إلى حدة . وإن شاء الله تعالى سنذكر الخطاب الملكي والتفصيلات الوافية في كتابنا الذي نشتغل بتأليفه الآن عن توسعة المسجد الحرام وتوسعة المسجد النبوي نسأل الله الكبير المتعال الفتاح العليم أن يوفقنا لصالح الأعمال ويختم حياتنا بأحسن الأحوال آمين .

ويستأنس في وضع الملوك والرؤساء الحجر الأساسي في البنايات بما حاء في كتاب التراتيب الإدارية عن السهلي في الروض قال: ذكر ابن قتيسة أن رسول الله حين أسس مسجد قباء كان هو أول من وضع حجرا في قبلته ثم حاء أبو بكر بحجر فوضعه إلى حجر أبي بكر ثم أحذ الناس في البنيان فقال هذا أول مسجد بني في الإسلام.

وذكرنا هذا استئناسا لما يفعله الملوك وغيرهم من وضعهم الحجر الأساسي في بنيان المساحد والمعاهد والمستشفيات وأشباهها، وفعلهم هذا في غاية الاستحسان لمشاركتهم لرعاياهم فيما يعود بالنفع إليهم وفي الاقتداء بهم لفعل الخيرات والمبرات.

وغتم هذه المقالة بأن الله عز وجل الذي بيده مقاليد السموات والأرض وهو رب كل شيء يطيل في عمر حلالة مليكنا المعظم حتى يرى المسجد الحرام في ثوبه الجديد من هذه التوسعة المباركة ، وحتى يرى مكة المشرفة تزهو بهذه المشاريع العظيمة ، وحتى يرى المسلمين جميعاً في كافة الأقطار قد تيقظوا من نومهم ورحعوا إلى أنفسهم فاستمسكوا بشريعتهم الغراء ، واعتصموا بحبل الله فاتفقت كلمتهم وقويت شوكتهم وأنزل الله عليهم بركات السماء وأحرج لهم من بركات الأرض ، فصلم دينهم وصلحت دنياهم . وما ذلك على الله بعزيز ، بنا ونسأله الفضل والرحمة والرضا والغفران والعفو والعافية والتوفيق لكل حير ، ربنا تنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النبار ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

جاء في تاريخ القطبي ما مضمونه: أنه في سنة (٩٨٤) أربع وممانين وتسعمائة هجرية ، صدر الأمر السلطاني بهدم البيوت والمدارس الملاصقة بجدار المسحد الحرام من جهة باب السلام إلى باب الصفا فما فوق ، وذلك توسيعاً لطريق السيل ودفعاً لضرر دحوله إلى المسجد الحرام من ذلك الجانب إذا تراكم ، فهدمت تلك المنازل والبيوت توسعة للشوارع . اه.

هذا ما ذكره القطبي في تاريخه ، فيفهم منه لا بد أنه قد حصل هدم البيوت والأماكن في مكة من جهات متعددة وفي أزمنة متفاوتة ، وهذا أمر ضروري يحدث في كل بلدة وفي كل قطر ، وذلك بحسب ازدياد العمران، وبحسب هندسة ونظام نفس السكان واحتياجهم إلى تعدد الشوارع والمحلات.

ونقول: إن توسعة شوارع مكة المشرفة مع فرشها بالإسفلت أي تبليطها بالزفت وإنارة جميعها بالكهرباء، وعمل عدة نافورات ملونة في وسط بعض ميادينها، كانت فيما بين سنة (١٣٨١) ألف وثلاثمائة وإحدى وثمانين هجرية وما بعدها أي سنة (١٣٨٢) مع تشجير بعض الميادين أيضاً - وبعبارة أخرى إن مكة شرفها الله تعالى وأدام حيرها قد تطورت في التعمير والتحميل منذ بدء توسعة المسجد الحرام في سنة (١٣٧٥) ألف وثلاثمائة وخمس وسبعين هجرية، فسبحان مغير الأحوال ومدبر الأمور، لا إله إلا هو الكبير المتعال.

### مكنب توسعته المسجل الحرامر

لقد أنشئ هذا المكتب للإشراف على توسعة المسجد الحرام ومراقبة الأعمال. والعمال، ويتعلق بهذا المكتب جميع المهندسين والبنائين والنحارين والعمّال على اختلاف أجناسهم وأعمالهم، ورئيس هذا المكتب هو سعادة الشيخ محمد صالح القزاز وهو من مكة المشرفة، وهو رجل يفيض بالحيوية والنشاط والذكاء والمعرفة.

والرئيس العام لهذا المشروع هو معالي المعلم الشيخ محمد بن لادن وهو من حضرموت، وهو القائم بأعمال مشروع التوسعتين للمسجدين الحرامين بمكة المشرفة وبالمدينة المنورة، بل هو القائم بجميع المشاريع الكبيرة الحكومية، ومع أنه لا يعرف القراءة ولا الكتابة، شديد الذكاء عظيم النباهة حاضر البديهة، مستقيم الحال ناجح في الأعمال، فسبحان المعطي الوهاب، ولقد تأسس هذا المكتب في عام (١٣٧٥) هجرية بمكة المكرمة بعد تأليف اللجنة التنفيذية لتوسعة المسجد الحرام.

ولقد تكلمنا عن التعليم في المسجد الحرام وعن أسماء علمائه ومؤلفاتهم وأسماء أدباء مكة المكرمة بما فيه الكفاية فراجعه إن شئت.

### توسعت المسجل الحرامرفي العهل السعودي

لم نستطع أن نكتب شيئاً عن توسعة المسجد الحرام في العهد السعودي الثاني وذلك لمرضنا الطويل، وهذه التوسعة هي أعظم توسعة وقعت بمكة المشرفة لشوارعها وللمسجد الحرام وقد تركنا هذا المبحث لمكتب توسعة المسجد الحرام عكتبه بالتفصيل التام بعد انتهاء أعمال التوسعة ، لما عندها من المعلومات الوافية والصور والرسوم الكثيرة، غير أننا نضع هنا شيئاً من صور توسعة المسجد الشريف وهي هذه .

انظر: الصور أرقام ١٣ مظلة المسعى من الخارج وتبدو فيها عظمة البناء وروعة التصميم، ورقم ١٣٨ الجانب الشرقي من توسعة الحرم المكي الشريف ١٣٩ منظر آخر للجانب الشرقي من توسعة الحرم المكي الشريف

## الزيادات في المسجد الحرامر

اعلم أن المسجد الحرام لم يكن بهذا الاتساع والكبر، بل كان من قديم الأزل مساحته نفس المطاف المفروش بالمرمر والرخام المحيط بجوانب الكعبة المشرفة وبحجر إسماعيل إلى بئر زمزم ومقام إبراهيم، عليه الصلاة والسلام، ولم يكن عليه حيطان ولا سور إنما كان ذلك في عهد عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، فقد حياء في صحيح البخاري في باب فضائل أصحاب النبي في ، في باب، بنيان الكعبة: عن عمرو بن دينار وعبيد الله بن أبي يزيد، قالا: لم يكن على عهد النبي حول البيت حتى كان عمر فبنى حوله حائطاً، قال عبيدا لله: حدره قصير فبناه ابن الزبير، انتهى.

ثم إن عمر بن الخطاب ، رضي الله تعالى عنه ، أول من زاد في المسجد ووسعه وأحاطه بالجدران من جميع الجهات ، ثم تبعه الخلفاء فزاد كل واحد في المسجد بقدر ما يسع الناس في زمانه، حتى صارت الزيادات إلى عصرنا الحاضر تسع زيادات، وهي كما يأتي:

- (١) زيادة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه .
  - (٢) زيادة أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله تعالى عنه.
- (٣) زيادة أمير المؤمنين عبدا لله بن الزبير رضي الله عنه تعالى عنهما .
  - (٤) زيادة أمير المؤمنين الوليد بن عبد الملك رحمه الله تعالى.
  - (٥) زيادة أمير المؤمنين أبي جعفر المنصور رحمه الله تعالى .
  - (٦) زيادة أمير المؤمنين محمد المهدي العباسي رحمه الله عنه.
  - (٧) زيادة أمير المؤمنين المعتضد با لله العباسي رحمه الله تعالى.
  - (٨) زيادة أمير المؤمنين المقتدر با لله العباسي رحمه الله تعالى .
- (٩) زيادة صاحب الجلالة الملك سعود بن عبد العزيز بـن عبدالرحمـن الفيصـل آل سعود، وفقه الله تعالى وأدام عزه.

ولقد نظمنا عدة أبيات في المسجد الحزام وأسماء من زاد فيــه مـن عهــد عمـر، رضى الله تعالى عنه، إلى زماننا هذا. وإليك ما قلنا في ذلك:

قد كان حد المسجد الحرام من غابر العصور والأعوام ما كان دائراً بحول البيت المحدد زمزم عند البيت

كان صغيراً ضيّـ المكان بدون سور وبلا حدران حتى استقام المسجد الحرام كالساحة العظمي لها انسجام حــزاه ربــي أحسـن الجــزاءِ ألبســه مــن حلــل البهــاء وإنمسا الأعمسال بالنيسات فأصلح الله لنسا النيسات

يلتف حوله بيسوت العسرب من بينها مدخله كالنقب وفيما حاء لنا الإسلام وأسلم العربُ والأنامُ والمسلمون كشروا ويتمدؤا أم القسرى للحج نعه المغنه ضاق بهم المسجد الحرامُ فوسً عوه- أن ذا لرامُ ومنه عهد الخلفاء الراشدين لعصرنا هذا ونحن الآبجرين قد وسعوا رقعة هذا المسجد لتسمع مرات يقينا فساعدد أسماء من وسَّعه كما يلي حزاهم الله بخمير الأملل عمه عثمان هما حير خلف وابين الزبير ملحق بمن سلف ْ ثم الوليد وكذا المنصور وبعده المهدي هو الشهير وبعــــده المعتضــــد العباســـــى فـــالمقتدر بـــا لله ذو الإحســـاس وبعـــد هــــؤلاء مــــا زاد أحــــد في المســجد الحــرام شــــيئاً يعتمــــد فقد مضى أليف وسبعون سنة من آخر الزيادة المستحسنة إلى زمان الملاك السعود مليكنا الموفق المحمود فكان تاسع الملوك الخلف من وسعوا المسجد حقاً وكفى أعين ميلكنا الـذي سـار المثـل بجـوده ودينـه نعـم المثــلُ قــد وسَّــع المســجد أي توســعة عليــث ليــس بعدهــا توســعة فقد بناه ببناء شامخ على أساس مُحكم وراسخ عقـــود جميلــــة مزخرفــــة عمــــاده رفيعــــة مرصّعــــة بقر بطن الأرض بالآلات وبذل الكثير من هبات أعــــزه ونقـــه ونصـــره أعانـــه آيّــده وبصّــره

وها نحن نتكلم في هذا المبحث عن بيان هذه الزيادات كلها بالتفصيل التام أولاً ، ثم نأتي بخلاصة ذلك لسهولة حفظها وادراكها ، ناقلين عن تاريخ الغازي المسمى "إفادة الأنام بذكر أحبار بلمد الله الحرام" حيث أن كتابه حامع لأغلب كتب التاريخ ، فنقول وبا لله التوفيق وعليه الإعتماد والتكلان:

قال الغازي رحمه الله تعالى ، في تاريخه ما نصه: قال العلامة قطب الدين رحمه الله تعالى، في كتابه "الإعلام": اعلم أن الكعبة الشريفة لما بناها سيدنا إبراهيم عليه السلام ، لم يكن حولها حدار واستمرت كذلك من أيه العمالقة وجرهم وخزاعة ، لا يتجرأ أحد أن يبني بمكة داراً ولا جداراً احتراماً للكعبة الشريفة . فلما آل أمر البيت إلى قصي بن كلاب واستولى على مفتاح الكعبة جمع قصي قومه وأمرهم أن يبنوا بمكة حول الكعبة الشريفة بيوتاً من جهاتها الأربع وكانوا يعظمون الكعبة أن يبنوا حولها بيوتاً أو يدخلون مكة على جنابة وكانوا يقيمون بها نهاراً فإذا أمسوا خرجوا إلى المحل فقال لهم قصي أن سكنتم حول البيت هابتكم الناس ولم تستحل قتالكم والهجوم عليكم وبدأ هو وبنى دار الندوة في الجانب الشامن ويقال أنها مقام الحنفية الذي يصلي فيه الآن الإمام الحنفي الصلوات الخمس وقسم قصي باقي الجهات بين قبائل قريش فبنوا دورهم وشرعوا أبوابها إلى نحو الكعبة الشريفة. وتركوا للطائفين مقدار المطاف الشريف بحيث يعني أن القدر المفروش الآن بالحجر المنحوت إلى حاشية المطاف الشريف الآن وجعلوا بين كل دارين من دورهم مسلكاً شارعاً فيه باب يسلك منه إلى بيت الله تعالى.

ثم لما ظهر الإسلام وكثر المسلمون استمر الحال على ذلك الوضع من زمن النبي على ذلك الوضع من زمن النبي على وزمان خليفته أبي بكر الصديق. ولما زاد ظهور الإسلام وتكاثرت المسلمون في زمن أمير المؤمنين عمر الفاروق فرأى أن يزيد المسجد الحرام.

### الزيادة الأولى: زيادة عمر في المسجد الحرامر

فأول زيادة زيدت في المسجد الحرام زيادة عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، فاشترى ، رضي الله عنه دوراً حول المسجد وهدمها وأدخلها في المسجد وبقيت دور احتيج إلى إدخالها في المسجد وأبى أصحابها من بيعها فقال لهم عمر : أنتم نزلتم بفناء الكعبة وبنيتم به دوراً ولا تملكون فناء الكعبة وما نزلت الكعبة في سوحكم وفنائكم . فقومت الدور ووضع ثمنها في حوف الكعبة ، ثم هدمت

وأدخلت في المسجد، ثم طلب أصحابها الثمن فسلّم إليهم ذلك. وأمر ببناء جدار قصير أحاط بالمسجد، وجعل فيه أبواباً كما كانت بين الدور قبل أن تهدم. وجعلها في محاذاة الأبواب السابقة.

### الزيادة الثانية: زيادة عثمان في المسجد الحرامر

فلما كثر الناس في زمان أمير المؤمنين عثمان بن عفان أمر بتوسيع المسجد واشترى دوراً حول المسجد هدمها وأدخلها في المسجد وأبي جماعة عن بيع دورهم ففعل كما فعل عمر بن الخطاب وهدم دورهم وأدخلها في المسجد فضج أصحاب الدور وصاحوا فدعاهم وقال: إنما حراكم على حلمي عليكم. ألم يفعل ذلك بكم عمر ؟ فما ضج به أحد ولا صاح عليه وقد احتذيت حذوه فضجرتم مني وصحتم على ثم أمر بهم إلى الحبس فشفع فيهم عبدا لله بن خالد بن أسيد فتركهم. وكانت زيادة عمر بن الخطاب وعمارته للمسجد عقب السيل العظيم سنة سبع عشرة من تخريبه معالم الحرم الشريف يقال لذلك السيل: سيل أم نهشل (استطراد). وفي سنة سبع عشرة أيضاً عمل أمير المؤمنين عمر الردم ، الذي بـأعلى مكة صوناً للمسجد، بناه بالضفاير والصحر العظام وكبسه بالتراب، فلم يَعْلُه سيل بعد ذلك، غير أنه جاء سيل عظيم في سنة اثنين ومائتين فكشـف عـن بعـض أحجاره وشوهدت فيه صخار عظيمة كبيرة لم يُرَ مثلها، والأقدمون يسمون هذا الردم ردم بني جُمَّح، بضم الجيم وفتح الميم وبعدها حماء مهملة، وهم بطن من قريش نسبوا إلى جمح بن عمرو بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك. والمراد بهذا الردم الموضع الذي يقال له المدعى وهو مكان كان يرى منه البيت الشريف أول ما يرى . وكان الناس خصوصاً حين يرد الحج من ثنية كَدَاء وهي الحجون إذا وصلوا ذلك المحل شاهدوا منه البيت الشريف والدعاء مستجاب عند رؤية بيت الله تعالى وكانوا يقفون هناك للدعاء وأما الآن فقد حالت الأبنية عن رؤية البيت الشريف ومع ذلك يقف الناس للدعاء فيه على العادة القديمة. وعن يمينه ويساره ميلان للإشارة إلى أنه المدعى. ولما ردم هذا المكان صار السيل إذا وصل من أعلى مكة لا يعلو هذا المكان بل كان ينحرف عنه إلى جهة الشمال للبناء الذي بناه عمر فملا يصل هذا السيل إلى المسعى ولا إلى باب السلام إلى الآن. وصارت هذه الجهة من

يومئذ إلى أثناء هذا مرتفعة عن ممر السيل. وصار السيل الكبير كله ينحدر إلى جهة سوق الليل ويمر بالجانب الجنوبي من المسجد إلى أن يخرج من أسفل مكة.

وأما زيادة أمير المؤمنين عثمان في المسجد الحرام فقد ذكرها الإمام أقضى القضاة الماوردي في كتابه "الأحكام السلطانية" وغيره من الأئمة المعتمدين رحمهم الله تعالى . وفي كلام بعضهم زيادة على بعض فقالوا : أما المسجد الحرام فكان فناء حول الكعبة وفضاء للطائفين ولم يكن له على عهد النبي والي بكر حدر تحيط به وكانت الدور محيطة به وبين الدور أبواب تدخل الناس من كل ناحية فلما استخلف عمر بن الخطاب وكثر الناس وسع المسجد واشترى دوراً وهدمها وزادها فيه واتخذ للمسجد حداراً قصيراً دون القامة وكانت المصابيح توضع عليه وكان عمر أول من اتخذ الجدار للمسجد الحرام فلما استخلف عثمان ابتاع منازل ووسعه بها أيضاً وبنى المسجد الحرام والأروقة فكان عثمان أول من اتخذ للمسجد الأروقة . انتهى .

قال الحافظ النجم عمر بن فهد في تاريخه في حوادث سنة ست وعشرين: فيها اعتمر أمير المؤمنين عثمان بن عفان من المدينة فأتى ليلاً فدخل فطاف وسعى وأمر بتوسيع المسجد الحرام فذكر ما قدمناه قال: وجدد أنصاب الحرم وكلم أهل مكة عثمان أن يحول الساحل من الشعيبة وهي ساحل مكة قديماً في الجاهلية إلى ساحلها اليوم وهي جدة لقربها من مكة، فخرج عثمان ورأى موضعها وأمر بتحويل الساحل إليها ودخل البحر واغتسل فيه وقال: إنه مبارك وقال لمن معه: ادخلوا البحر للاغتسال، ولا يدخله أحد إلا يمتزر، ثم خرج من جدة على طريق عسفان إلى المدينة، وترك الناس ساحل الشعيبة من ذلك الزمان، واستمرّت جدة بندراً إلى الآن لمكة شرفها الله تعالى.

نقول: وحدّد عثمان رضي الله عنه أنصاب مكة ، وطلب أهل مكة منه أن يحول الساحل من الشُعَيْبة وهي ساحل مكة قديماً في الجاهلية إلى ساحلها اليوم وهي حدة لقربها من مكة ، فخرج عثمان ورأى موضعها وأمر بتحويل الساحل إليها ودخل البحر واغتسل فيه وقال: إنه مبارك وقال لمن معه: ادخلوا البحر للاغتسال ولا يدخله أحد إلا بمئزر ، ثم خرج من حدة على طريق عسفان إلى المدينة وترك الناس ساحل الشعيبة من ذلك الزمان واستمرت حدة بندراً إلى الآن لمكة شرفها الله تعالى ، ومعنى البندر: المدينة التي على ساحل البحر .

## الزيادة الثالثة: زيادة عبدالله بن الزبير في المسجد الحرام

ثم وقعت زيادة عبدا لله بن الزبير رضي الله تعالى عنه: قال الإمام أبو الوليد محمد بن عبدا لله بن أحمد بن محمد الأزرقي قال: حدثني جدي قال: كان المسجد الحرام محاطاً بجدار قصير غير سقف. وكان الناس يجلسون حول الكعبة بالغداة والعشي يتتبعون الأفياء فإذا قلص قامت الجالس. قال: وحدثنا جدي حدثنا عبدالرحمن بن الحسن بن القاسم عن عقبة عن أبيه قال: زاد عبدا لله بن الزبير في المسجد الحرام واشترى دورا فأدخلها إلى المسجد وكان مما اشترى بعض دار جدنا الأزرق وكانت لاصقة بالمسجد الحرام وبابها شارع على باب بني شيبة على يسار الداخل إلى المسجد . وكانت داراً كبيرة اشترى بعضها ببضعة عشر الف دينار ، وأدخلها المسجد الحرام وكتب لنا إلى أخيه مصعب بن الزبير بالعراق يعفع إلينا فركب رجال منا إلى العراق فوجدوا مصعباً يقاتل عبد الملك بن مروان فلم يلبث إلا يسيراً حتى قتل مصعب فرجعوا إلى مكة فصار ابن الزبير يعدنا ويدافعنا حتى جاء الحجاج بن يوسف وحاصره وقتله و لم نأخذ منه شيئاً . قال : وذكر أنه سمع مشيخة مكة يذكرون أن عبدا الله بن الزبير سقف المسجد غير أنهم وذكر أنه سمع مشيخة مكة يذكرون أن عبدا الله بن الزبير سقف المسجد غير أنهم

ثم عمره عبد الملك بن مروان ولم يزد فيه لكنه رفع حدرانه وسقفه بالساج، وعمره عمارة حسنة قال: وحدثني حدثنا سفيان بن عيينة عن سعيد بن فروة عن أبيه قال: كنت على عمل المسجد في زمان عبد الملك بن مروان فأمر أن يجعل في رأس كل أسطوانة خمسون مثقالاً من الذهب.

# الزيادة الرابعة: زيادة الوليدبن عبد الملك بن موان

قال الأزرقي: قال حدي: عمر الوليد بن مروان المسجد الحرام ونقض عمل عبد الملك، وعمل عملاً محكماً وكان إذا عمل المساجد زخرفها. وهو أول من نقل الأساطين الرخام وسقفه بالساج المزخرف وجعل على رؤوس الأساطين صفائح الذهب وأزر المسجد بالرخام وجعل للمسجد سرادقات.

قال النجم عمر بن فهد : بعث الوليد بن عبد الملك إلى واليه على مكة خالد بن عبدا لله القسري بستة وثلاثين ألف دينار فضرب منها على بابي الكعبة صفائح الذهب وعلى ميزاب الكعبة وعلى الأساطين التي في باطنها وعلى الأركان التي في جوفها ، ويقال أن الحلية التي حلاها الوليد بن عبد الملك للكعبة هي ما كانت في مائدة سليمان بن داود عليهما السلام من ذهب وفضة وكانت قد احتملت من طليطلة من حزيزة الأندلس على بغل قوي فتفسخ تحتها وكانت بها أطواق من ياقوت وزبرجد. انتهى .

# الزيادة الخامسة: زيادة أبي جعف المنصور

الفصل الثاني من ذكر ما زاده العباسيون في المسجد الحرام: أول من عمّر وزاد في المسجد الحرام من الخلفاء العباسيين ثاني الخلفاء أبو جعفر المنصور عبدا لله. قال في الإعلام: وفي المحرم سنة ثمان وثلاثين ومائمة وقيل: سنة تسع وثلاثين أمر أبو حعفر المنصور بالزيادة في المسجد الحرام فزيد في شقه الشامي الذي يلى دار الندوة وزاد في أسفله إلى أن انتهى إلى المنارة التي في ركن باب بني ســهم. ولم يزد في الجانب الأعلى شيئاً لاتصاله بمسيل الوادي ولصعوبة البناء فيه وعدم ثباته إذا قوي السيل عليه ولذلك لم يزد في أعلى المسجد واشترى من الناس دورهم وهدمها وأدخلها في المسجد الحرام وكان الـذي ولي عمارة المسجد لأبي جعفر أمير مكة يومئذ من حانبه زياد بن عبدا لله الحارثي وكان من شرطية عبد العزيز بن عبداً لله بن شافع حد شافع بن عبدالرحمن الشيبي وكان زياد أححف بدار شيبة بن عثمان وأدخل أكثرها في ألجانب الأعلى من المسجد فتكلم مع زياد في أن يميل عنه قليلاً ففعل فكان في هذا المحل ازورار في المسجد وأمر أبو جعفر المنصور بعمل منارة هناك فعملت واتصل عمله في أعلى المسجد بعمل الوليد بن عبد الملك وكان عمل أبي جعفر طاقاً واحداً بأساطين الرخام دائراً على صحن المسجد وكان الـذي زاد فيه مقدار الضعف مما كان قبله وزحرف المسجد بالفسيفساء والذهب وزينه بأنواع النقوش ورخم الحِجْر، بالحاء المكسورة ثم الجيم وهو أول من رخمه، وكان كل ذلك على يد زياد بن عبدا لله الحارثي والي الحرمين والطائف، من قبل المنصور . وفرغ من عمل ذلك في عامين وقيل في ثلاثة أعوام . وكتب على بـاب بني جمح ، أحد أبواب المسجد الحرام من جهة الصفا : "بسم الله الرحمن الرحيم ، محمد رسول الله ، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون. إن أول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين فيه آيات بينات مقام إبراهيم، ومن دخله كان آمناً و لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا، ومن كفر فإن الله غني عن العالمين: أمر عبدا لله أمير المؤمنين المنصور بتوسعة المسجد الحرام وعمارته والزيادة فيه نظراً منه للمسلمين واهتماماً بأمورهم والذي زاد فيه الضعف مما كان عليه قبل وفرغ منه ورفعت الأيدي عنه في ذي الحجة سنة أربعين ومائة وذلك بتيسير الله على أمير المؤمنين وحسن معونته وكفايته وإكرامه له بأعظم كرامة فأعظم الله أجر أمير المؤمنين فيما نوى من توسعة المسجد الحرام وأحسن ثوابه وجمع له بين خيري الدنيا والآخرة وأعز نصره وأيده".

# الزيادة السادسة: زيادة محمد المهدي العباسي

ثم زاد فيه المهدي العباسي ثالث الخلفاء من بني العباس قال في الإعلام: وفي سنة ستين ومائة حج أمير المؤمنين المهدي العباسي وقسم في الحرمين الشريفين أموالاً عظيمة وهي ثلاثون ألف ألف درهم وصل بها معه من العراق وثلثمائة ألف دينار وصلت إليه من مصر ومائتا ألف دينار وصلت إليه من اليمن ومائة ألف ثوب وخمسون ألف ثوب فرّق جميع ذلك على أهل الحرمين. واستدعى قاضي مكة يومئذ وهو محمد الأوقص بن محمد بن عبدالرحمن المحزومي وأمره أن يشتري دوراً في أعلى المسجد ويهدمها ويدخلها في المسجد الحرام وأعـد لذلـك أموالاً عظيمة فاشترى القاضي جميع ما كان بين المسجد الحرام والمسعي من الدور فما كانت من الصدقات والأوقاف اشترى للمستحقين بدلها دوراً في فجاج مكة واشترى كل ذراع يكسر في مثله مما دخل في المسجد بخمسة وعشرين دينــــأراً ومـــا دخل في سيل الوداي بخمسة عشر ديناراً فكان مما دخل في ذلك الهدم دار لـلأزرق وهي يومئذ لاصقة بالمسجد الحرام من أعلاه على يمين الخارج من باب بني شـيبة . وكان ثمن ناحية منها ثمانية عشر ألف دينار وكان أكثرها داخل في المسجد الحرام في زيادة عبدا لله بن الزبير، و دخلت أيضاً دار خيرة بنت سباع الخزاعية وكمان ثمنها ثمانية وأربعين ألف دينار دفعت إليها وكانت شارعة على المسعى يومشذ قبل أن يوءخر المسعى، ودخلت أيضاً دار لآل جبير بسن مطعم ودار شيبة بن عثمان اشترى جميع ذلك وهدم وأدخل في المسجد الحرام. وجعل دار القوارير رحبة بين المسجد الحرام والمسعى حتى استقطعها جعفر البرمكي من الرشيد لما آلت الخلافة

إليه ، فبناها داراً ثم صارت إلى حماد البربري فعمّرها وزيّن باطنها بالقوارير وظاهرها بالرخام والفسيفساء. وتداولت الأيدي عليها بعد ذلك إلى أن صارت رباطين متلاصقين: أحدهما كان يُعرف برباط المراغي . والثاني كان يُعرف برباط المراغي . والثاني كان يُعرف برباط السدرة ، فاستبدلهما السلطان قايتباي مدرسة ورباطاً في سنة (٨٨٣).

ووقف عليهما مسقفات بمكة وإقطاعاً بمصر، وهذه الزيادة الأولى للمهدى في أعلى المسجد وكذلك في أسفله إلى أن انتهمي به إلى بـاب بـني سـهم، ويقـال لـه الآن: باب العمرة ، وإلى باب الخياطين ويقال له الآن: بـاب إبراهيم. وكذلك زاد من الباب الشامي إلى منتهاه الآن ولذلك زاد من الجانب اليماني أيضاً إلى قبة الشراب وتسمى الآن قبة العباس وإلى حاصل الزيت وكان بين جدار الكعبة اليماني وجدار المسجد الحرام الذي يلي الصفا تسعة وأربعون ذراعاً ونصف ذراع وكان ما وراء مسيل الوادي فهذه الزيادة كلها الأولى للمهدى وأمر بالأساطين فنقلت من مصر ومن الشام وحملت بحراً إلى قرب جدة في موضع كان في أيام الجاهلية ساحلاً بمكة يقال لها الشُّعَيْبة فجمعت هناك لأن مرساه قريب بخلاف بندر حدة لأن مرساه التي تقف فيه السفينة بعيدة من البر وصارت أساطين الرحمام تحمل منها على العجل وتتحاكى العربان أن بها الآن بقايا أساطين رخام دفنتها الريح بالرمل وا لله أعلم بحقيقة ذلك. وعمل الأساس لتلك الأساطين بحيــث حفـر لها في الأرض جدارات على شكل الصليب أقاموا كل أسطوانة على موضع التقاطع كشف عنه السيل العظيم الواقع في سنة ثلاثين وتسعمائة فشاهدنا أساس الأساطين على هذا الوجه واستمر عليهم إلى سنة أربع وستين ومائة فحـج المهـدي في ذلك العام وشاهد الكعبة المعظمة ليست في وسط المسجد بـل في حـانب منـه ورأى المسجد قد اتسع من أعلاه وأسفله ومن جانبه الشامي وضاق من الجانب اليماني الذي يلى مسيل الوادي وكان من محل المسيل الآن بيوت الناس وكانوا يسلكون من المسجد في بطن الوادي ثم يسلكون زقاقاً ضيقاً ثم يصعدون إلى الصفا. وكان المسعى في موضع المسجد الحرام اليوم وكان باب دار محمد بن عباد بن جعفر العبادي عند حد ركن المسجد اليوم عند موضع المنارة الشارعة في نحر الوادي فيها علم السعى وكان الوادي يمر دونها في بعض المسجد الحرام اليوم فهدموا أكثر دار محمد بن عباد بن جعفر العبادي وجعلوا المسعى والوادي فيها. وكان عرض الوادي من الميل الأخضر الملاصق للمئذنة التي من الركين الشرقي للمسجد إلى الميل الأخضر الآخر الملاصق الآن لرباط العباسي وكان هذا الوادي

مستطيلاً إلى أسفل المسجد الآن يجرى فيه السيل ملاصقًا بجدار المسجد إذ ذاك وهو الآن بطن المسجد من الجانب اليماني فلما رأى المهدي تربيع المسجد الحرام ليس على الاستواء ورأى الكعبة الشريفة في الجانب اليماني من المسجد جمع المهندسين وقال لهم : أريد أن أزيد في الجانب اليماني من المسجد لتكون الكعبة في وسط المسجد فقالوا له : لا يمكن ذلك إلا بأن تهدم البيوت التي على حافة المسيل في مقايلة الجدر اليماني من المسجد، وينقل المسيل إلى تلك البيوت ويدخل المسيل في المسجد كما قلمناه . ومع ذلك فإن وادي إبراهيم له سيول عارمة ، وهـو واد حدور نخاف إن حولناه عن مكانه أن لا يثبت أساس البناء فيه على ما نريد من الاستحكام، فتذهب به السيول أو تعلو السيول فيه فتنصب في المسجد ويلزم هدم دور كثيرة وتكبر المؤنة ولعل ذلك لا يتم فقال المهدي: لا بد أن أزيد هذه الزيادة ولو أنفقت جميع بيوت الأموال وصمم على ذلك وعظمت نيته واشتدت رغبته فصار يلهج به فهندس المهندسون ذلك بحضوره وربطوا الرماح ونصبوها على أسطحة الدور من أول الوادي إلى آخره وربعوا الوادي من فـوق الأسطحة وطلع المهدي إلى حبل قبيس وشاهد تربيع المسجد ورأى الكعبة في وسط المسجد ورأى ما يهدم من البيوت ويجعل مسيلاً محلاً للسعى. وشخصوا له ذلك بالرماح المربوطة من الأسطحة ، ووزنوا له ذلك مرة بعد أخرى حتى رضى به ثم توجه إلى العراق وخلف الأموال الكثيرة لشراء هذه البيوت والصرف على هذه العمارة العظيمة .

وهذه هي الزيادة الثانية في المسجد الحرام. قال الحافظ بحم الدين عمر بن فهد في حوادث سنة سبع وستين ومائة ما ملّخصه: فيها هدمت الدور التي اشتريت لتوسعة المسجد والزيادة فيه الزيادة الثانية للمهدي فهدموا أكثر دار محمد بسن عباد وجعلوا المسعى والوادي فيها، وهدموا ما بين الصفا والوادي من الدور وحرفوا الوادي في موضع الدور، حتى أوصلوه إلى بحرى الوادي القديم في الأجياد الكبير، وهو الآن الطريق الذي يمر منه إلى دور السادة الأشراف أمراء مكة المشرفة. ابتدأوا من باب بني هاشم من أعلى المسجد ويقال له الآن: باب علي. ووسع المسجد منه إلى أسفل المسجد وجعل في مقابلة هذا الباب باب في المسجد يعرف الآن بباب حزورة ويحرفونه العوام فيسمونه باب عرورة لأن السيل إذا زاد على بحرى الوادي ودخل إلى المسجد حرج من هذا الباب إلى أسفل مكة فإذا على بحرى الوادي ودخل إلى المسجد حرج من هذا الباب إلى أسفل مكة فإذا طفح عن ذلك خرج من باب الخياطين أيضاً. ويسمى الآن باب إبراهيم فيمر

السيل ولا يصل إلى حدار الكعبة الشريفة من الجانب اليماني فكان من حدر الكعبة إلى الجدر اليماني من المسجد المتصل بالوادي تسعة وأربعون ذراعاً ونصف ذراع فلما زيدت هذه الزيادة الثانية فيه صار من حدر المسجد أولاً إلى الجدر الذي عمل آخراً وهو باق إلى اليوم تسعون ذراعاً فاتسع المسجد غاية الاتساع وأدخل في قرب الركن اليماني من المسجد في أسفله دار أم هانئ ويقال الآن للباب الذي فتح هناك باب أم هانئ لأن دارها كانت بقرب ذلك الباب داحل المسجد الحرام الآن ومن هذا الباب يدخل إلى المسجد أمراء مكة سادتنا الأشراف آل الحسن بن على بن أبي طالب وكانت عند دار أم هانئ بثر حاهلية حفرها قصى بن كلاب أحد أجداد النبي على فأدخلت أيضاً تلك البئر في المسجد الحرام وحفر المهدي عوضها بثراً خارج الحزورة يغسلون عندها الموتى من الفقراء واستمر البناة والمهندسون في بناء الزيادة ووضع الأعمدة الرخام، وتستقيف المستجد بالخشب الساج المنقش بالألوان نقراً في نفس الخشب كما أدركناه . وكان في غاية الزحرفة والإحكام باقياً فيه لون اللازورد في غاية الصف والرونق بالنسبة إلى لازورد هذا الزمان واستمر عملهم إلى أن توفي المهدي لثمان بقين من المحرم سنة تسع وستين ومائة قبل أن تتم عمارة المسجد على الوجمه المذي أراده وعقد الأمر لولده موسى الهادي وكان إكمال المسجد الحرام أول شيء أمر به الهادي. وبادر الموكلون بذلك إلى إتمامه إلى أن تصل بعمارة المهدي وبنوا بعض أساطين الحرم الشريف من حانب باب أم هانئ بالحجارة ثم طليت بالجص. وكان العمل في خلافة الهادي دون العمل في خلافة المهدي في الاستحكام والزينة والاهتمام لكن كملت عمارة المسجد الحرام على هذا الوجه الذي كان باقياً إلى هذه الأيام وما زيد بعد ذلك إلا الزيادتان كما نشرحهما إن شاء الله تعالى وهذه الأساطين الرخام حلبها المهدي من بلاد مصر والشام وأكثرها مجلوب من بلاد أخميم من أعمال مصر وهي بلدة خراب الآن من بلاد مصر القديمة كثيرة الرخام يجلب منه إلى مصر وإلى غيرها من البلدان الرخام العظيم والأعمدة اللطيفة المنحوتة والمخروطة من الرخام الأبيض يقال: أن أكثر رخام المسجد الحرام بجلوب منه والله أعلم.

### سبب وجود سقنبن للمسجل الحرامر في عمامة المهدي

لما وسّع أمير المؤمنين محمد المهدي العباسي المسجد الحرام هذه التوسعة العظيمة في سنتي ١٦٠ و ١٦٤ من الهجرة، جعل له ستقفين من خشب الساج القوي، وكان ما بين السقف الأول والسقف الثاني نحو ذراعين.

والذي نراه في جعل سقفين للمسجد الحرام في عمارة محمد المهدي، هو أن فن العمارة والزخرفة والنقش كان قد تقدم تقدماً عظيماً في أيام عبدالملك بن مروان، وبتوالي السنين ازداد فن العمارة والزخرفة حسناً وتقدماً كما بينا ذلك في غير هذا المحل، فأراد "المهدي رحمه الله" أن تكون عمارة المسجد الحرام أقوى وأجمل عمارة عربية ببلد الله الأمين، لذلك أمر المهدي أن يسقف المسجد الحرام بسقفين، السقف الأول: الذي يظل أرض المسجد يكون بالخشب الساج القوي وأن ينقش ويزخرف بالألوان والذهب بالنقر في نفس الخشب يكون آية في الإبداع والحسن والجمال، قال الإمام الأزرقي: والسقف الساج مزخرف بالنهب مكتوب في دوارات من خشب، فيه قوارع القرآن وغير ذلك من الصلاة على النبي النبي اللهدي. انتهى.

وأما السقف الثاني: الذي يلي السماء فيكون من خشب الدوم اليماني وخشب اللوم ضخم قوي يبلط السطح بالجص والنورة.

فيكون السقف الثاني الذي يلي السماء يحفظ السقف الأول الذي فيه النقـش والزخرفة بالألوان والذهب فلا ينزل عليه ماء المطر ولا تفسد برطوبة مياهه .

وهذه نظرية بعيلة في غاية من الدقة والإحكام، وإن كانت تستلزم مصاريف زائدة وتكاليف عظيمة، فرحم الله أهل الزمان الأول فقد كانوا إذا عملوا شيئاً أتقنوه، وفي الحديث الصحيح: "إن الله يحب المتقن عمله".

هذا ما نراه في تعليل وجود السقفين للمسجد الحرام . والله تعالى أعلم بالغيب .

### ذكر الترمير بالمسجد الحرامرفي عهد أمير المؤمنين

### المنوكل على الله

قال الغازي في تاريخه : قال في الإعلام : وفي أيام المعتمد على الله سنة إحــــدى وسبعين وماتتين وقع وهن في بعض حدران المسجد الحرام من الجانب الغربـي قبـل زيادة باب إبراهيم وكان من نفس الجدار الغربي من المسجد الشريف باب كان يقال له باب الخياطين وكان بقربه دار تسمى دار زبيدة بنــت أبـي جعفـر المنصـور فسقطت تلك الدار على سطح المسجد الحرام فانكسرت أعشابه وانهدمت أسطوانتان من أساطين المسجد الشريف ومات تحت ذلك عشرة أنفس من حيار الناس. وكان عامله بمكة يومئذ هارون بن محمد بن إسحاق وقاضيها يوسف بـن يعقوب القاضي فلما رفع أمر هذا الهدم إلى بغداد أمر أبو أحمد الموفق بــا لله –هــذا أخو أمير المؤمنين المعتمد على الله وولى عهده وكان لأمير المؤمنين انهماك في اللهو واللذات فقدم أحاه طلحة بن المتوكل على الله ولقبه الموفق وحعله ولي عهده وولاه المشرق والحجاز واليمن وفارس وطبرستان وسحستان والسند وكان الموفـق عاقلاً مدبراً شجاعاً مشتغلاً بأمور المملكة مدبراً ملتفتاً لأحوال الرعية وكان أخــوه المعتمد مكباً على لهوه ولذاته مهملاً لأحوال الرعية غير ملتفت لأمور المملكة فكرهه الناس وأحبوا أخاه طلحة الموفق بالله وظهرت لـه نجابات كثيرة وكان للمعتمد اسم الخلافة وجميع الأمور يتلقاها الموفق بصدر منشرح ويسدد غاية السداد كذا ذكره القطب في تاريخه- عامله على مكة هارون المذكرور بعمارة ما تهدم من المسجد الشريف. وجهز إليه مالاً بسبب ذلك فشرع في عمارته وجدد له سقفاً من خشب الساج ونقشه بالألوان المزخرفة وأقام الإُسطوانتين الساقطتين وبني عقودها وركب السقف ونصب في أيام عمارته سرادقاً بين العمال والبنائين وبين الناس يسترهم عن أعين من بالمسجد إلى أن أكمل ذلك في سنة اثنين وسبعين ومائتين وركب من الحجر لوحين في جدار المسجد الشريف في ذلك الجانب نقش على إحداهما بالنقش من لون الحجر ما صورته : أمر أبو أحمد الموفق بــا لله النــاصر لدين الله ولي عهد المسلمين أطال الله بقاه لعمارة المسجد الحرام رجاء ثــواب الله تعالى والزلفي إليه . وتم ذلك على يد عامله على مكة ومخاليفها هرون بن محمد بن إسحاق بن موسى في سنة اثنتين وسبعين ومائتين، وعلى اللوح الثاني نقش

كتاباً صورتها: بسم الله الرحمن الرحيم أمر الناصر لدين الله ولي عهد المسلمين أبو أحمد الموفق با لله أخو أمير المؤمنين أطال الله بقاءهما القاضي يوسف بن يعقوب بعمارة المسجد الحرام، لما في ذلك من رجاء ثواب الله تعالى، أحزل الله ثوابه وأحره وتم ذلك على يد محمد بن العلاء بن عبدالجبار في سنة اثنتين وسبعين ومائتين والحجران المذكوران لا وجود لهما الآن. وقد نقلت صورة تلك الكتابات من تاريخ الإمام أبي عبدا لله محمد بن إسحاق الفاكهي. انتهى.

### الزيادة السابعة: زيادة المعنضد بلُّك

## فكل الزيادتبن زيادة داس الندوة وزيادة باب إبراهيم

قال في الإعلام: ومما وقع في أيام المعتضد من عمارة المسجد الخرام زيادة دار الندوة وإدخالها في المسجد الشريف من الجانب الشامي وهي أول الزيادتين وهي صحن مربع بأربعة أروقة من حوانبه الأربعة أضيف إلى المسجد الحرام في وسط الجانب الشامي ملصقة إلى رواق الجانب المذكور وهذا المحل يسمى دار الندوة وهي كانت في زمن الجاهلية دار يجتمع صناديد قريش فيها عند نزول حادث بهم للاستشارة في دفع ذلك الحادث عنهم بالاتفاق على رأي يجمعون على كونه صواباً فيأتون به بعد ذلك وليست الزيادة هي عين دار الندوة بل محلها من تلك الأماكن لا على التعيين من خلف مقام الحنفي الآن إلى آخر هذه الزيادة .

كانت دار الندوة لما احتيج إلى توسعة المسجد الحرام أدخلت فيه وجعل بدلها موضع آخر خلفه مرة ثم أخرى إلى أن كان هو موضع الساحة المسماة اليوم بالزيادة ويسمى الباب الذي يليها باب الزيادة وفي ركنها اليماني الغربي باب كان يسمى باب الفهود واليوم باب القطبي فكان موضع تلك الزيادة دار لبني العباس ينزلونها إذا جاء إلى الحج أحد منهم أو من أتباعهم وعمرها لذلك منهم المعتضد بالله العباسي ثم خربت وكانت أشبه بالمدارس اليوم لها طاقات على المسجد الحرام ويظهر من وضعها اليوم أنه كان لها باب يدخل إلى المسجد وهو موضع البائكة أي العقد الأخير الشامي منها الذي تليه المحكمة انتهى . ذكره الشيخ جعفر من شرح رسالة ابن زيد .

وكانت دار الندوة بعد ظهور الإسلام وكثرة بناء الدور بمكة داراً واسعة ينزل بها الخلفاء إذا وردوا مكة ويخرجون منها إلى المسجد الحرام للطواف والصلاة وكان له فناء واسع صار سباطة ترمي فيه القمائم فإذا حصلت الأمطار الغزيرة سال من الجبال التي في يسار الكعبة مثل حبل قعيقعان وما حوله من الجبال سيول عظيمة إلى ذلك الفناء وحملت أوساخه وقمائمه إلى دار الندوة وإلى المسجد الحرام واحتيج إلى تنظيف تلك الأوساخ والقمائم من المسجد الشريف كلما سالت سيول هذا الجانب الشمالي وصار ضرراً على المسجد الحرام فكتب قاضي مكة يومئذ من قبل المعتضد العباسبي القاضي محمد بن عبدا لله المقدسي وأمير مكة يومئذ من قبله أيضاً عج بن حاج، مـولى المعتضـد المذكـور مكاتبـات إلى وزير المعتضـد يومئذ وهو عبيدا لله بن سليمان بن وهب يتضمن أن دار الندوة قد عظم خرابها وتهدمت وكثيراً ما تلقى فيها القمائم حتى صار ضرراً على المسجد الحرام وجيرانه وإذا جاء المطر سالت السيول من بابها إلى بطن المسجد وحملنت تلك القمائم إلى المسجد الحرام وأنها لو أخرج ما فيها من القمائم وهدمت وبنيت مسحداً يوصل بالمسجد الحرام أو جعلت رحبة يصلى الناس فيها ويتسع الحجاج بها لكانت مكرمة لم تتهيأ لأحد من الخلفاء بعد المهدي والهادي ومنقبة باقية وشرفاً وأحراً باقياً على طول الزمان وأن بالمسجد خراباً كثيراً وأن سقفه يسيل منه الماء إذا حاء المطر وأن وادي مكة قد انكبس بالأتربة فعلت الأرض عما كانت وصارت السيول تدخل من الجانب اليماني أيضاً إلى المسجد الحرام ولا بد من قطع تلك الأراضي وتمهيدها وتنزيلها إلى حد تمر فيها السيول منحدرة عن الدحول إلى المسجد الحرام. ووصل أيضاً إلى بغداد سدانة الكعبة ورفعوا أمرهم إلى ديوان الخلافة ، أن وجه جدران الكعبة من باطنها قـد تشعث ، وأن الرحام المفروش في أرضها قد تكسر وأن عضادتي باب الكعبة كانتا من ذهب فوقعت فتنة بمكة في سنة إحدى وخمسين ومائتين بخروج بعض العلويين فقلع عامل مكة يومئذ ما علىي عضادتي باب الكعبة من اللهب فضربه دنانير واستعان به على حرب العلوي الذي خرج عليه يومئذ وصاروا يسترون العضادتين بالديباج.

ووقعت أيضاً بعدها فتنة بمكة سنة ثمان وستين ومائتين فقلع عامل مكة يومئة مقدار الربع من الذهب الذي كان مصفى على باب الكعبة ومن أسفله وما على الأنف الباب الشريف من الذهب وضربه دنانير واستعان به على دفع تلك الفتنة وحعل بدل الذهب فضة مموهة على الباب الشريف وعلى أنف الباب المنيف فإذا

تمسح الحجاج به أيام الحج تبركاً بذلك المكان الشريف ذهب صبغ الذهب وانكشفت الفضة فيحدر تمويهها كل سنة والمناسب إعادة ذلك ذهباً صرفاً كما كان وأن رخام الحجر الشريف قد تكسر ويحتاج إلى التحديد وأن بلاط المطاف حول الكعبة الشريفة لم يكن تاماً ويحتاج أن يتمم من جوانبها كلها وأن ذلك من أعظم القربات وأكرم المثوبات وقد رفع ذلك إلى الديوان العزيز المبادرة إلى انتهاز ذلك والأمر راجع إلى دار الخلافة الشريفة والسلام.

فلما أشرف على هذه المكاتبات كاتب الخليفة المعتضد يومئذ الوزيسر عبيدا لله بن سليمان بن وهب الكاتب وكان من أهل الخير له قدم راسخ في قصد الجميل وفعل الحسنات ونية جميلة في إحراز الأجر والمثوبات بادر إلى عرض ذلك على إسماع الخليفة المعتضد وحسن له اغتنام هذه الفرصة والمبادرة إليها وببذل المقدور فيها فبرز أمر المعتضد إليه وإلى غلامه المؤمر بالحضرة بعمل ما رفع إليه من ترميم الكعبة الشريفة والحَجْر والمطاف والمسجد الحرام وأن تهدم دار الندوة وتجعل مسجد يلحق بالمسجد الحرام وتوصل به وأن يحفر الوادي والمسيل والمسعى وما حول المسجد الحرام ويعمق حفرها إلى أن يعود إلى حاله الأول ويجرى ماء السيل فيه ولا يدخل شيء منه إلى المسجد الحرام فيصان المسجد بذلك عن دخول السيول إليه وأن يحكم ذلك غاية الإحكام ويعمر ما تجب عمارته على وجه الإتقان والاستحكام وأمر أن يحمل من خزائنه مالاً عظيماً لهذا العمل وأمر قاضي بغداد يومئذ وهو القاضي يوسف بن يعقوب أن يرتب ذلك ويجهز بعمله من يعتمد عليه . وأمر بحمل المال إليه فجهز بعضه نقداً من أيام الحج مع ولده أبي بكر عبداً لله بن يوسف وكمان مقدماً على حواتج دار الخلافة ومصالح طريق الحج وعمارتها وأرسل بباقي المال صحائف سلمها إلى ولده المذكور ليسلمها ممن كتب اسمه في تلك الصحائف وعين معه لهذه الخدمة رجلاً يقال له أبو الهياج عميرة بن حيان الأسدي له أمانة وحسن رأي ونية جميلة وسيرة حسنة فوصلا إلى مكة في موسم حمج سنة إحدى وثمانين ومائتين فحلى بالذهب الخالص باب الكعبة الشريفة وحج وتخلف بعد الحج بمكة أبو الهياج المذكور ومن معه من العمال والأعوان وعاد عبدًا لله بن القاضي يوسف مع الحجاج إلى بغداد ليرسل إليه ما يحتاج إليه من بغداد لتكميل ما أمر من العمارة المذكورة فشرع أبو الهياج في حفر الوادي وما حول المسجد الحرام فحفره حفراً جيداً حتى ظهر من درج المسجد الحرام الشارعة على الوادي اثنا عشر درجة وإنما كان الظاهر منها خمس درجات

فحفرت الأرض ورمي بترابها حارج مكة ونظفت دار الندوة من القمائم والأتربــة وهدمت وحفر أساسها وجعلت مسجداً وأدخل فيها من أبواب المسجد الكبير ستة أبواب كبار سعة كل باب خمسة أذرع وارتفاع كل باب من الأرض إلى جهة الشمال أحد عشر ذراعاً وجعل بين الأبواب الكبار ستة أبواب صغار ارتفاع كل باب ثمانية أذرع وسعة كل باب ذراعان ونصف وجعل في هذه الزيادة بابان بطاقين شارعين إلى الخارج من حانبها الشمالي وباب بطاق واحد في حانبها الغربي وأقيمت أروقتها وسقوفها من حوانبها الأربعة وركبت سقوفها على أساطينها وسويت سقوفها بخشب الساج وجعل لها منارة وفرغ من عمارتها في ثلاث سنين ولعل إكمالها في سنة أربع وثمانين مائتين إلا أنها ما استمرت على هذه الهيئة بل غيرت بعد قليل إلى وضع آخر أحسن منه بعد المعتضد المذكور. قـال محمد بن إسحاق الفاكهي في تاريخ مكة : إن أبا الحسن محمد بن نافع الخزاعى ذكر في تعليق له أن قاضي مكة محمد بن موسى القاضي، لما كان إليه أمر البلد، حدد بناء زيادة دار الندوة وغير الطاقات التي كانت فتحت في حدار المسجد الكبير وجعلها متساوية السعة بحيث صار كل من في زيادة دار الندوة من مصل ومعتكف وجالس يمكنه مشاهدة البيت الشريف وجعل أساطينها حجرا مدورا منحوتاً وركب عليها سقوفاً من الخشب الساج منقوشاً مزحرفاً وعقوداً مبنية بالآجر والجص ووصل هذه الزيادة بالمسجد الكبير وصولاً أحسن من الأول، وجّدد شرافاتها وبيّضها، وأنه عمل ذلك في سنة ست وثلثمائة. انتهي. واستمرت تلك الأساطين المنحوتة من الأحجار السود عليها السقف الساج المزخرف المنضود مشيدة باقية إلى أن أدركناها في عصرنا ثم بدلت بأساطين المنحوتة من الرحام الأبيض المرمر ما بينها لتوثيقها أساطين منحوتة من الشُمَيْسي الأصفر بعقود محكمة أزين من عقود الجوهر وجعل عوض السقف الذي يبلي خشبه كل حين قبباً مرفوعة نزهة للناظرين في غاية الإتقان والتزيين في زمان سلطان سلاطين الزمان السلطان مراد خان بن سليمان خان . انتهى .

# الزيادة الثامنة: زيادة المقندر بأنه زيادة باب إبر اهيمر

وأما زيادة باب إبراهيم فقال في الإعلام: ومن جملة محاسن المقتدر با لله أنه زاد في المسجد الحرام زيادة باب إبراهيم وليس المراد به الخليل عليه السلام بل كان إبراهيم هذا خياطاً يجلس عند هذا الباب عمر دهراً فعرف به وكان قبل هذه الزيادة باب متصل بأروقة المسجد الحرام بقرب باب الحزورة ويقال له باب الخياطين وبقربه باب ثان يقال له: باب بني جمح، وخارج هذين البابين ساحة بين دارين لزبيدة أم الأمين بنيتا في سنة نمان وماتتين، وما بقي لتلك الدارين أثر الآن. والذي يظهر أن داري زبيدة كانت إحداهما في الجانب الشامي في مكان رباط الخوزي الآن وكانت الأخرى تقابلها من الجانب اليماني من تلك الزيادة وهي رباط رامشت الذي يعرف الأن برباط ناظر الخاص. انتهى.

قال في تحصيل المرام قلت: أما الذي من جهة الجانب الشامي فيقال له الآن رباط سليمان ويسكنه أهل اليمن. وأما الآخر فما بقي لتلك الرباط أشر. انتهى. قال القطب: فأدخلت هذه الساحة التي بين الدارين في المسجد الحرام وأبطل البابان يعني باب الخياطين وباب بني جمح حيث دخلا في المسجد الحرام، وجعل عوض البايين باب كبير هو المسمى بباب إبراهيم في غربي هذه الزيادة.

قال الحافظ بحم الدين عمر بن فهد في حوادث سنة ست وثلثمائة في كتابه "إتحاف الورى بأخبار أم القرى": وفيها زاد قاضي مكة يومئذ، محمد بن موسى في الجانب الغربي قطعة عن باب الخياطين وباب بني جمح وهي السوح الذي كان يين داري زبيدة أم الأمين. وعمل ذلك مسجداً أوصله بالمسجد الكبير، وطول هذه الزيادة من الأساطين التي في وزان حدر المسجد الكبير إلى العتبة التي عليها باب إبراهيم، سبعة وخمسون ذراعاً إلا سمس ذراع. وعرض هذه الزيادة من حانبها الشامي إلى حانبها اليماني وذلك من حدار رباط الخوزي إلى حدار رباط رامشت اثنان وخمسون ذراعاً وربع ذراع ومن هذه الزيادة في حانبها الشرقي المتصل بالمسجد الكبير صفان من الرواق على أساطين منحوتة من الحجارة وكذلك في حانبها الشمالي و لم يكن في حانبها الغربي رواق وفي حانبها اليماني

سبيل ماء وسط رواقيه وكانت لهذه الزيادة منارة ذكرها التقي الفاسي في شفاء الغرام، قلت: أما المنارة فلا أدري من بناها ولا متى هدمت وأما السبيل فكان موجوداً إلى سنة ثلاث ونمانين وتسعمائة فهدم عند وصول العمارة السلطانية إليه وأعيد بناؤه سبيلاً كما كان وهذه الزيادة الثانية وقعت في أيام المقتدر العباسي. انتهى.

انتهى كل ما ذكر من أول الفصل إلى هنا من تاريخ الغازي.

## المسجد الحرامروما أجري فيممن زيادات

في العهود الماضية والعص السعودي الزاهر

﴿إِنْ أُولَ بِيتَ وَضِعَ لَلنَّاسُ لِلذِّي بِيكَةَ مِبَارِكًا ﴾ .

كان البيت الحرام منذ أن رفع إبراهيم قواعده وإسماعيل قائماً في واد بين جبلين من أرض مكة لم يقم فيه بناء غيره وقد تحاشى الناس البناء بقربه تعظيما له واتخذوا منازلهم في شعاب الأودية بعيداً عنه.

### البنا حول البيت

ظل الأمر على هذا الحال قرونا عديدة إلى أن آل أمر مكة وحدمة البيت إلى (قصي بن كلاب) فأذن للناس في البناء بقربه فأقاموا منازلهم حوله في شكل دائرة تحيط به من جميع الجهات وتركوا مساحة صغيرة حوله هي المعروفة حتى الآن بالمطاف.

## بيت الله بعد ظهور الإسلامر وتوالي الزيادات

بقي المسجد الحرام محدوداً في تلك المساحات الصغيرة حتى بعث الله محمد وللله الله عمد الخجاج يتزايد من مختلف الأقطار التي استضاءت بنور الإسلام عندئذ بدأ المسجد يضيق عن استيعاب العدد الحبير من الوافدين الذي يزداد كل عام فبدأت الزيادات فيه تتوالى فكانت:

#### (زيادة الخلفاء الراشدين والسلف) ١- زيادة عمر بن الخطاب رضي الله عنه عام ١٧ه. ۲– زیادة عثمان بن عفان رضی الله عنه عام ٢٦هـ. ٣- زيادة عبدا لله بن الزبير رضى الله عنه عام ٥٥هـ. (الزيادة والعمارة في العصر الأموي) ٤- عمارة عبد الملك بن مروان عام ٥٧ه. ٥- زيادة الوليد بن عبد الملك عام ٩١ه. (الزيادة والعمارة في العصر العباسي) ٦- زيادة أبي جعفر المنصور العباسي عام ۲۳۷ه. ٧- زيادة الخليفة محمد المهدي العباسي عام ١٦٤هـ

۹ عمارة المعتضد با لله العباسي
 ۱ - زیادة المقتدر با لله العباسي

عام ۲۷۱ه.

#### (عمارة ملوك الشراكسة)

٨- عمارة المعتمد با لله العباسي

۱۱- عمارة الناصر زين الدين أبي السعادات فرج برقوق ابن قانسوة الشركسي

١٢- عمارة السلطان قايتباي عام ١٨٨هـ.

#### (عمارة سلاطين آل عثمان)

١٣- عمارة السلطان سليمان خان عام ٩٧٢هـ.

١٤ – عمارة السلطان سليم خان عام ٩٨٠هـ.

١٥- عمارة السلطان مراد خان عام ٩٨٤هـ.

ولقد كانت زيادة الخليفة محمد المهدي العباسي من أكبر الزيادات في تلك العصور إلى أن حاء العصر السعودي الزاهر فضرب المثل الأعلى في السخاء لتوسعة بيت الله الحرام هذه التوسعة العظيمة التي سوف تخلد أعمالهم الجميدة.

وقفت ساحة المسجد الحرام عند الحد الذي بلغته بعد عمارة السلطان مراد خان عام ٩٨٤هـ ولكن البناء حوله لم يتوقف بل ظل يزحف إليه حتى اتصلت بـــه

المنازل من جميع الجهات وأصبحت الطرق المؤدية إليه أزقة ضيقة ملتوية يجـد في احتيازها الذاهبون إليه والعائدون منه مشقه وعناء وخاصة في أيام الحج.

# المسعى قديماً

وهكذا كانت الحال بالنسبة للمسعى أيضاً فقد فصلت المباني الخاصة بينه وبين المسجد الحرام وأصبح على مر العصور طريقاً تقوم على جانبه الحوانيت تطؤها السلع المختلفة وترفع فوقها المساكن طبقات والباعة المتجولون يعرضون بضائعهم في كل ركن منه. لقد أصبح موضع العبادة سوقاً يختلط قصاده للعبادة بقصاده للبيع والشراء فيتزاحمون حتى صار السعي عملية شاقة تحتاج لكثير من الحذر والانتباه خشية التصادم بسبب الزحام أو التعثر في بعض المعروضات . . ظل المسجد الحرام على تلك الحالة عصوراً طويلة لم يفكر أثناءها أحد من ملوك المسلمين أو أمرائهم في توسعة أو تجديد عمارته مع ما كان مشاهداً فيه من ضيق شديد حتى عن استيعاب أهل مكة والمقيمين بها أيام الجمع والأعياد في غير مواسم الحج فضلاً عما كان يلقاه الوافدون من الحجاج من مشقة وتزاحم في طوافهم وصلواتهم وكان كثير منهم يضطر لأدائها في الطرقات والأزقة المحيطة بالحرم تحت أشعة الشمس .

### النوسعة الكبرى في العهد السعودي الزاهر

وجاء العهد السعودي الزاهر فأمر المغفور له صاحب الجلالة الملك عبدالعزيز آل سعود بتوسعة الحرم المدني الشريف، وبعد إتمامه و لله الحمد استؤنف بتوسعة الحرم المكي الشريف عام ١٣٧٥هـ حيث شكلت لجان هندسية متعددة وضعت الخرائط والتصميمات الدقيقة ورسمت المخطط لمراحل التنفيذ. . وكان لا بدلتحقيق التوسعة من إدخال الطريق الذي كان يخترق المسعى ويمر من أمام الحرم في العمارة الجديدة وتحويله إلى ما وراء الصفا خارج حدود التوسعة .

#### مجرى السيل

ولما كان هذا الطريق بحرى للسيل أيضاً فلتفادي ما كان يحدث من اقتحام السيول أبواب الحرم وغمر أرضه بالماء رؤي ايجاد بحرى حاص يحول إليه اتجاه السيل إلى خارج حدود التوسعة . . وفي يوم ٤ من ربيع الثاني عام ١٣٧٥هـ بدئ في التمهيد لأعمال التوسعة وتحويل الطريق وبحرى السيل في وقت واحد فتم هدم جميع المباني اللازمة في المرحلة الأولى للمشروع ثم حفرت أساسات الجدار الخارجي للتوسعة في القسم الأكبر من منطقة المسعى . وفي منطقة أجياد من الجانب المسعى إلى ما يقابل باب أم هانئ . . .

# وضع الحجر الأساسي للعماسة الجديدة

وفي يوم ٢٣ شعبان ١٣٧٥هـ احتفلت الدولة السعودية بوضع الحجر الأساسي في عمارة التوسعة وحضر الحفل مندوبون عن كثير من البلاد الإسلامية ورحال السلك السياسي العربي والإسلامي وعدد كبير من أعيان المملكة ووجهائها وكبار موظفي الدولة.

### تناصيل المسعى

إن طول المسعى بين الصفا والمروة يبلغ من الداخل ٢٩٤ ١/٢ متراً وعرضه ٢٠ متراً، وارتفاع الطبقة الأولى ١٢ متراً والطبقة الثانية وهي مصلى تابع المستجد ارتفاعها ٩ أمتار . والمسعى الجديد له ثمانية عشر باباً رئيسية على واجهة الشارع العام الشرقي . أما الفتحات التي بين الأعمدة بالمسعى ، والمطلة على الشارع ، فقد ركبت عليها شبابيك من الجديد المشغول وعددها ٧٤ شباكاً .

### قبته الصنا والأبواب والمنارات

وأقيم فوق الصفا سقف مستدير مقبب بجوار منارة طولها ٩٢ متراً عن سطح الأرض وعرضها من القاعدة ٧×٧ متراً وللمستجد سبع منارات حديدة وكلها بنفس الارتفاع واحدة فوق باب الصفا واثنتان بباب الملك عبدالعزيز واثنتان بباب

العمرة والباقيتان بباب السلام الكبير وهذه الثلاث الأبواب أبواب رئيسية وبالتوسعة الجديدة (٥١) باباً بين صغير وكبير وعلى حانبي كل باب سبيلين لسقيا الحجاج من ماء زمزم مباشرة لتخفيف الضغط على البئر في موسم الحج

ولقد رؤي في التوسعة الجديدة أنها من طابقين عدا البدروم يصلي فيه الحجاج أيضاً أيام الحج، وكذلك في أعلى السطح وبذلك يبلغ عدد المصلين بالمسجد من . . . و الف إلى . . . و الف مصل .

## تكسيت جدام العمارة بالمرم والحجر الصناعي

هذا وقد كسيت جميع حدران العمارة الجديدة بالمرمر والأحجار الصناعية المزخرفة والأعمدة الرخامية والموزايكو. ومن المفاخر التي تعتز بها المملكة أن جميع الرخام والمرمر قد استخرج من داخل المملكة ، حيث يقطع الرخام من حبال بالمملكة أكثرها على مقربة من مكة وتقطع هذه الأحجار الرخامية بالمقاسات المطلوبة وكذلك صب الأحجار الصناعية المنقوشة بنقوش عربية جميلة . وذلك في مصنع المرمر الخاص بالمشروع الموجود في جدة وتنقل الأحجار بالسيارات إلى مكة المكرمة .

### المنبقي من المبنى القلاير

أما المنى القديم فقد تقرر إبقاؤه كأثر من الآثار القديمة بتوحيه من صاحب الجلالة الملك فيصل حفظه الله وتم تنسيق ما بين القديم والجديد من جميع الجهات.

### مساحة المسجل الحرامربعل النوسعة وماص عليه

وقد بلغت مساحة الحرم بعد هذه التوسعة حوالي ١٩٠٠٠٠ مائة وتسعون الف متراً مسطحاً. وكانت في الماضي ٢٩١١٢٧ متراً مسطحاً وسوف يتكلف هذا المشروع العظيم ممانمائة مليون ريال. صرف منها للآن ٢٠٠٠ مليون ريال قامت الدولة السعودية بصرفها من حزينتها دون مشاركة أي دولة دولة من الدول الإسلامية.

#### المطأف

لقد كان المطاف حول الكعبة يضيق بالحجاج وخاصة عند مقام سيدنا إبراهيم عليه السلام وعند مبنى بئر زمزم ولتوسعة المطاف أزيل المبنى الذي فوق بئر زمزم ليكشف عن الكعبة من الجهة الشرقية ولتوسعة المطاف للحجاج وجعل البئر من أسفل ينزل الحجاج إليه بدرج.

### معامرسيلمنا إبراهيم الخليل

أما مقام سيدنا إبراهيم الخليل فلقد رأى حلالة الملك فيصل حفظه الله بأن يزال الغطاء الموجود فوق المقام ويعمل بدله غطاء بلوري يغطيه قفص من الحديد المشغول ، يكون جميل المنظر وحجمه صغير لتوسعة المطاف . ويتمكن الحجاج من مشاهدة الحجر الذي كان يبني عليه سيدنا إبراهيم الكعبة المشرفة ، وعليه آثار أقدامه الشريفة . لأن بعض الحجاج يعتقدون أن سيدنا إبراهيم مدفون في هذا المكان .

وفي شهر رجب من عام ١٣٨٧هـ احتفل بانتهاء وضع الغطاء البلوري الجديد الذي صنع من الكريستال النقي وأزاح الستار عن الغطاء الجديد حضرة صاحب الجلالة الملك فيصل المعظم يحيط به مندوبون عن بعض البلاد الإسلامية ورجال السلك السياسي العربي الإسلامي وعدد كبير من رجال الدين من مختلف الدول الإسلامية وكبار رجال الدولة والشعب السعودي. وقد نقل أيضاً المنبر من مكانه إلى ناحية الشرق وبذلك أصبح المطاف واسعاً يستوعب الطائفين في سهولة ويسر.

### الميادين حول الحرمر الشريف

ونظراً لهذه التوسعة العظيمة وازدياد عدد الحجاج الوافدين من مختلف البلاد بسياراتهم ووسائل انتقالهم فكان من الضروري إنشاء ميادين فسيحة لوقوف السيارات لحين انتهاء الحجاج من مناسكهم فقد أنشئت حول الحرم الميادين تحقيقاً لهذا الغرض. والحكومة الرشيلة تدرس إنشاء ميادين أحرى حول الحرم الشريف لاستيعاب العدد الضحم من السيارات، وتضاء هذه الشوارع المحيطة بالحرم

بأحدث الطرق الفنية في الإنارة. ولقد روعي في هذه الميادين حلاف وقوف السيارات بكون الحجاج في مأمن من السيارات أثناء خروجهم من الصلاة والمناسك، لذلك قامت بإنشاء أنفاق تحت الأرض لمرور الحجاج حيث يذهب كل حاج إلى منطقته في أمان بدون التعرض لحركة المرور وزحام السيارات، وعدد هذه الأنفاق ستة.

### حوس ات المياد (الميضاءات)

وزيادة على ذلك فقد بنيت دورات مياه -ميضاءات- بعضها تحت سطح الأرض والبعض فوقه للوضوء والغسيل.

### مجامري السيل ونفق والاي إبراهيمر

ولقد كانت السيول والأمطار تداهم الحرم الشريف من ناحية وادي إبراهيم القشاشية للخذا فقد اتخذت الاحتياطات اللازمة للحيلولة دون مهاجمة السيول للحرم الشريف وأنشئ نفق لمرور السيل يبدأ من تحت المسعى من ناحية دار الأرقم ويمر من تحت الحرم ثم ميدان الملك عبدالعزيز ثم إلى المسفلة.

لقد بلغ طول هذا النفق حوالي (٢) كيلومتراً وعرضه (٤) أمتار وارتفاعه من (٤ إلى ٦ أمتار) ونفق آخر للسيل تحت مبنى الحرم أيضاً يبدأ من بـاب الســـلام ويلتقى بالنفق الرئيسي عند ميدان باب الملك .

## نزع الملكيات وهدمها وتعويض أصحابها من أجل النوسعة

لما كان الحرم الشريف محاطاً بالمنازل والدور التي كانت تفصل بين الحرم الشريف والمسعى ، فقد تم نزع ملكية الشريف والمسعى ، فقد تم نزع ملكية هذه الدور وهدمها من أحل التوسعة وتعويض أصحابها حيث بلغت جملة هذه التعويضات أكثر من (٣٥٠) مليون ريال سلمت الأصحابها . أما تكاليف المباني فقد بلغت حوالي (٢٥٠) مليون ريال بحيث يصبح الإجمالي (٢٠٠) مليون ريال حتى الآن كما أسلفنا .

### مكنبته الحرمر الشريف

لقد صدر الأمر السامي بإنشاء مكتبة خاصة للحرم الشريف تسمى مكتبة مكة المكرمة واختير لها المكان المناسب في صدر الميدان الواقع أمام باب الملك، وكان لا بد من نزع ملكية الدور والمباني التي ستقام على مساحتها المكتبة وتم نزع ملكية هذه العقارات وهدمها حيث بلغت قيمة العقارات والدور التي هدمت تسعة ملايين ريال. أما المبانى فسوف تتكلف حوالي ستة ملايين ريال.

### إناسة المسجل الحرامر

سوف يضاء الحرم الشريف بأحدث الطرق الفنية ويقوم المكتب الهندسي بإعداد التصميمات الفنية للتمديدات ودراسة أشكال المعلقات وكذا الأجهزة اللازمة وسوف تتكلف هذه الإنارة من الداخل حوالي خمسة ملايين ريال.

### الجسوس

وتسهيلاً لحجاج بيت الله الحرام لدخول الحرم الشريف وحاصة لبعض الشوارع المرتفعة المحيطة للحرم فقد تم إنشاء حسر يتصل بالطابق الثاني من المسعى من ناحية المرور. ويجري الآن عمل حسور أخرى على شارع الشامية العالي من ناحية باب الزيادة ليتصل بالطابق الثاني مباشرة تخفيفاً وتسهيلاً للقاصدين للحرم الشريف وبعد فهذه نبذة سريعة عن مشروع صاحب الجلالة المغفور له الملك عبدالعزيز طيب الله ثراه لتوسعة وعمارة المسجد الحرام والذي تعهده حلالة الملك فيصل المعظم أطال الله في عمره حيث شرّفه الله بالقيام بهذا العمل الجليل العظيم، فكان حقاً عهد النهضة للمملكة العربية السعودية في عهد الفيصل المجبوب هذه النبذة تعبّر عما تم حتى الآن من بناء الحرم الشريف الذي دخل في مراحله الأحيرة.

نسأل الله أن يتم هذا العمل المبارك على خير مـا يتمنــاه المســلمون في أقــرب وقت إن شاء الله والحمد لله رب العالمين. جمادى الثانية ١٣٩١هــ

# الزيادة الناسعة: زيادة صاحب الجلالة الملك سعود بن عبد العزيز آلسعود

لما كثرت المواصلات وتيسرت سبل الانتقالات في جميع الأقطار والممالك، في زماننا هذا كثر قدوم الحجاج والزوار والواردين إلى الحرمين الشريفين، فضاق المسجد الحرام بمكة المشرفة وضاق المسجد النبوي بالمدينة المنورة حتى كان الحجاج يصلون في موسم الحج في خارج المسجدين المذكورين.

فلما رأى حلالة مليكنا المعظم الملك سعود بن عبد العزيز وفقه الله تعالى ضيق المسحد الحرام وازدحامه الشديد بالحجاج أمر حفظه الله تعالى بتوسعة المسحد الحرام بمكة توسعة عظيمة وتوسعة شوارع مكة وتجميلها بما يتفق ومكانتها لمدي جميع العالم الإسلامي، وقد ابتدؤا في القيام بعمل التوسعة من أول سنة (١٣٧٥) خمسِ وسبعين وثلاثمائة وألف هجرية . وسيأتي بيان هذه التوسعة مفصلاً تفصيـلاً وافيا في مبحث مستقل، بل سنجعله إن شاء الله تعالى في جزء خاص بجلد.

كما أن حلالته حفظه الله تعالى أمر بإتمام توسعة المسجد النبـوي الـذي أمـر بتوسعته جلالة والده الملك عبــد العزيـز رحمـه الله تعـالي رحمــة واسـعة ، فتــم هــذا المسجد الشريف على أحسن ما يرام وقد عمل له احتفال كبير حضره كثير من عظماء المسلمين وعلمائهم وأعيانهم .

هذا ولقد نظم بعضهم أسماء من وسع المسجد الحرام بمكة فقال :

وزاد باب خليل الله مقتمدر

من زاد مسجد بيت الله جملتهم قـــالوا ثمانيـــة إمـــامهم عمــــر عثمان وابن الزبير والوليد كذا المنصور يتبعه المهدي قد ذكروا وزاد معتضد باب الزيادة قبل

ونحن نزيد على هذه الأبيات بيتاً رابعاً يتضمن توسعة الملك سعود المذكور وهو هذا: سعود آل سعود صار تاسعهم جزاهم الله خيراً كلما ذكروا ولقد تقدم في أول المبحث ما نظمناه في أسماء هؤلاء .

## خلاصته ما تقدم من الزيادات في المسجد الحرام

تكلمنا فيما سبق عن الزيادات والتوسعات في المسجد الحرام بصورة مفصلة ، ثم رأينا من المستحسن جداً أن نأتي هنا بخلاصة ما تقدم عن الزيادات بدون تطويل لسرعة إدراكها وسهولة فهمها ، وهذه الخلاصة هي التي طلبتها منها وزارة المالية والاقتصاد الوطني في أول سنة (١٣٧٦) ست وسبعين وثلاثمائة وألف وهذا نصها :

يرتبط المسجد الحرام بالكعبة المعظمة ارتباطاً وثيقاً منذ بنائها الأول فإن حد المسجد الحرام منذ صدر الإسلام وما قبله هو نفس المطاف المفروش اليوم بالحجر الرخام الأبيض المحيط بجوانب الكعبة الذي نسميه بالصحن، هذه المساحة الصغيرة هي حد المطاف منذ بناء الكعبة لأول مرة، وهي نفسها أيضاً حد المسجد الحرام منذ العصور الغابرة، وإلى حده كانت منازل قريس فكانت منازلهم محيطة بالمسجد كأنها جداره وبينها فتحات توصل إليه وإلى الكعبة، حيث لم يكن للمسجد حدار يحيط به، ومن كرامة بيت الله الحرام وأسراره أنه لم يحدث قط منذ العصور الغابرة الأولى أي منذ بناء الكعبة، أن ادعى أحد من خلق الله أن أرض الكعبة أو ما حولها من مساحة المطاف ملك له.

ثم إن المسجد الحرام ضاقت مساحته الصغيرة على الناس في صدر الإسلام لانتشار الإسلام فحصلت فيه عدة مرات من الزيادات والتوسعة من عهد الصحابة رضوان الله تعالى عليهم أجمعين إلى يومنا هذا، وها نحن نحصي تلك المرات كما يأتى:

- عنه أول من وسع المسجد وزاد فيه ، وأول من أحاطه بالجدار ، وأول من فرشه بالحصباء .
- ٢) زيادة أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه سنة (٢٦) هجرية فقد ضاق المسجد الحرام على المصلين، فاشترى عثمان من الدور الملاصقة للمسجد وهدمها وأدخل أرضها فيه، ولما لم يكن للمسجد رواق فإنه رضي الله عنه جعل له أروقة يستظل الناس تحتها ونعماً فعل.
- ٣) زيادة عبدا لله بن الزبير رضي الله عنهما سنة (٦٥) هجرية فإنه في خلافته بعد أن انتهى من بناء الكعبة المشرفة عمر المسجد وزاد فيه زيادة كبيرة بالنسبة للزيادتين السابقتين، فاشترى دوراً وهدمها وأدخل أرضها في المسجد، ومن ضمنها بعض دار الإمام الأزرقي صاحب تاريخ مكة ببضعة عشر ألف دينار إذ كانت لاصقة به.
- فكانت مساحة المسجد الحرام مع زيادة ابن الزبير تسعة أحربة ، وقد سقف المسجد الحرام لكن لم يعلم هل سقفه كله أم بعضه .
- ٤) زيادة الوليد بن عبد الملك بن مروان سنة (٩٩١) فإنه أمر بتوسيع المسجد الحرام وعمارته عمارة متينة محكمة قوية ، وأحضر له أساطين الرخام من مصر والشام وجعل على رؤوسها صفائح الذهب وسقف المسجد بالساج المزخرف ، وجعل له شرفات . وجعل في حائطه الطيقان -العقود-، وجعل في أعلى العقود الفسيفساء . فكانت زيادة الوليد من الجهة الشرقية .
- ه زيادة أبي جعفر المنصور سنة (١٣٧) هجرية في شهر محرم ، فإنه أمر عامله على مكة زياد بن عبلا لله الحارثي بتوسيع المسجد الحرام فزاد في شقه الشامي الذي يلي دار الندوة وزاد في أسفله إلى أن انتهى إلى منارة باب العمرة ومنها على خط مستقيم من الجهة الغربية إلى ما يلي باب إبراهيم على حد الحصوة كما ذكر المرحوم الشيخ حسين باسلامة . وقد زاد في المسجد كثيراً عما كان عليه من قبل وزخرفه بالذهب والفسيفساء وألبس حِجْر إسماعيل بالرخام من داخله وخارجه وأعلاه . فكان أبو منصور أول من ألبسه بالرخام وللرمر . وقد استدام هذا العمل ثلاثة أعوام ، فقد بدئ فيه في السنة المذكورة وانتهى منه في ذي الحجة سنة (١٤٠) وفي هذه السنة حج أبو جعفر المنصور وبذل الأموال العظيمة رحمه الله .

٢) زيادة محمد المهدي العباسي سنة (١٦٠ وسنة ١٦٤ هجرية) أي وسع المسجد الحرام مرتين، وتوسعته وزيادته في تعادل جميع زيادات من تقدمه حتى صار بضعه الحالي إلى اليوم، ما عدا زيادة باب إبراهيم وزيادة باب الزيادة كما سيأتى تفصيله.

(ففي المرة الأولى) لما حج رحمه الله تعالى سنة (١٦٠هـ) وأتى بالأموال العظيمة التي قدرها المؤرخ بثلاثين ألف ألف درهم – أي بأكثر من ثلاثين مليوناً من الدنانير – استدعى قاضي مكة يومئذ محمد الأوقص المخزومي وأمره أن يشتري دوراً في أعلى المسجد الحرام ويهدمها ويدخل أرضها فيه فاشترى القاضي جميع ما كان بين المسجد الحرام والمسعى من الدور فما كانت من الأوقاف والصدقات "كالأربطة ويطلق عليها المصريون التكايا" اشترى للمستحقين بدلها دوراً في فجاج مكة ، فكان مما أدخل فيه من الدور ما بقي من دار الأزرقي الذي كما ذكرناه من أن ابن الزبير اشترى بعضها وأدخله في المسجد كثيراً من الدور الشهيرة في المسجد كثيراً من الدور الشهيرة في المسجد كثيراً من

وكذلك اشترى كثيراً من الدور من الجانب الغربي وأدخلها في المسجد الحرام، وكذلك من الجانب الجنوبي .

(وفي المرة الثانية) لما حج المهدي سنة (١٦٤) رأى أن المسجد الحرام لم يكن مربعاً تمام التربيع وأن الكعبة المشرفة لم تقع بوسطه، فجمع المهندسين ومهرة البنائين وأمرهم أن يربعوا المسجد بحيث تكون الكعبة بوسطه تماماً، فاعتذروا باستحالة هذا الأمر وصعوبة تنفيذه لأن الجهة الجنوبية – التي لم يتمكنوا من توسيع المسجد من ناحيتها بها مجرى سيل وادي إبراهيم وخلف المحرى دور ومنازل، ففي هدم هذه الدور وتحويل المجرى إلى أرضها قد لا يكون من السهل الميسور وربما لا يثبت أساس البناء فأصر أمير المؤمنين محمد المهدي رحمه الله وأحسن مثوبته على تنفيذ رغبته وقال لهم : لا بد من ذلك ولو أنفقت جميع بيوت الأموال وصمم على ذلك تصميماً قوياً فلما رأى المهندسون قوة عزم أمير المؤمنين نزلوا على إرادته وعملوا على تنفيذ أمره بهمة ونشاط وشمروا عن ساعد الجد بنية صادقة وإخلاص كبير فقاموا بمتحويل مجرى سيل وادي إبراهيم عن موضعه بأن نصبوا الرماح على أسطحة بتحويل من أول الوادي إلى آخره وبينوا ما يهدم من البيوت والدور وموضع

المسعى ومحل السيل وعملوا كل ما من شأنه أن يربع المسجد وأن تكون الكعبة بوسطه ، فلما شاهد المهدي رحمه الله رسم ذلك واطمأن إلى تنفيذ رغبته على الوجه الأكمل توجه إلى العراق وخلف أموالاً عظيمة لشراء البيوت وقيام العمارة . وبذلك صارت هذه التوسعة أضعاف أضعاف من تقدم من الزيادات ولا يزال المسجد الحرام على هذه التوسعة المربعة إلى اليوم وما حصل من الزيادتين الصغيرتين في المسجد بعده إنما هما حارجتان من الزبيع كما سيأتي بيانه .

ومحمد المهدي هذا كما أمر بتوسعة المسجد الحرام أمر أيضاً بتجديد بناء أنصاب وأعلام الحرم.

- ٧) زيادة المعتضد با لله العباسي سنة (٢٨١) هجرية فإنه أمر بإدخال دار الندوة في المسجد الحرام وكانت محلها رحبة باب الزيادة وعمر بأساطين وطاقات وأروقة مسقفة بالساج المزخرف، وفتح لها اثني عشر باباً بستة عقود كبار وبينهم ستة صغار وبنى فيها منارة، وقد فرغ من ذلك في ثلاث سنين.
- ٨) زيادة المقتدر با لله العباسي سنة (٣٠٦) هجرية فإنه أمر بتوسعة المسجد الحرام بإدخال رحبة باب إبراهيم وما يتبعه من الرواق وسمي بذلك باسم حياط كان يجلس عنده . وأيضاً جدد المقتدر با لله أنصاب الحرم .
- هذه خلاصة أمر توسعة المسجد الحرام والزيادة فيه ثم لم يحدث منذ أكثر من ألف سنة أن عمل أحد في توسعته أو الزيادة فيه مطلقاً ، هذا ما كان من أمر التوسعة قديماً .
- ٩) توسعة جلالة الملك المعظم سعود بن عبدالعزيز آل سعود سنة (١٣٧٥)
   هجرية .

لما أراد الله عز شأنه أن يكمل لجلالة مليكنا المعظم "سعود" ملك المملكة العربية السعودية وأن يسعده سعادة أبدية وأن يقوي دعائم ملكه وققه لتوسيع المسجدين الحرامين "المسجد النبوي والمسجد الحرام" فإنه حفظه الله بعد أن أتم توسعة المسجد النبوي أمر فوراً بتوسعة المسجد الحرام توسعة تتفق ومكانته السامية في قلوب كافة المسلمين. وقد بدأ في تنفيذ رغبته الملكية من ابتداء عام (١٣٧٥) وأحضروا له كافة لوازم البناء والعمارة وقاموا بالهدم والبناء من العام المذكور بعد شراء المنازل والدور، وأن هذه التوسعة ستكون من جميع جهات المسجد الحرام ليسع الآلاف المولفة من الحجيج الوافدين إلى بيت الله الحرام في كل سنة.

وهذه التوسعة هي أكبر وأعظم من جميع التوسعات التي حصلت في المسجد الحرام فيما مضى أي من (١٠٧٠) عاماً فإن توسعته تشمل على جميع الجهات من المسجد ليست بالأمر الهين ولا بالأمر العادي، بل أن هذه التوسعة ستتعدى نطاقها إلى توسعة شوارع مكة المشرفة، سواء الشوارع المتصلة بالمسجد الحرام، أم الممتدة إلى جهات البلدة، حتى تظهر مكة المكرمة "بلد الله الأمين" بالمظهر اللائق بها في هذا العصر الحديث، عصر التقدم في جميع نواحي الحياة.

وستكون أم القرى والمسجد الحرام إن شاء الله تعالى بعد سنوات قليلة عروسة البلاد الإسلامية ، وكما يكون لهما من المنظر الظاهري يكون لهما من المحبر والتمسك بالدين ما تقر به عيون المؤمنين في جميع البقاع وما ذلك على الله بعزيز .

### بيان مسلحت الزيادات في المسجد الحرامر

تقدم الكلام مفصلاً وملخصاً عن الزيادات والتوسعات في المسجد الحرام، وهنا رأينا أن نضع مساحة الزيادات بصورة بحملة في حدول حاص مع بيان مساحة كل زيادة بالمتر المربع وهو الممسى «بالمتر المسطح» وبالذراع الهاشمي المربع أيضاً، ولقد اشترك معنا في تحقيق مسائل المساحات بالمتر والذراع المهندس المصري الأستاذ حسين صيام وفقه الله تعالى وسدد خطاه.

مع العلم بأن مساحة المطاف الذي هو المسجد الحرام القديم من قبل الإسلام هي (٢٠٠٠) ألفان من الأمتار المربعة ، وثمانية آلاف ذراع هاشمي مربع . والمطاف بيضاوي الشكل تقريباً . ولا يفوتنا أن ننبه إلى أن معرفة ما زاده عمر بسن الخطاب في المسجد وحده ، أو ما زاده عثمان بن عفان فهي وحده رضي الله عنهما من المتعذر معرفته معرفة مضبوطة .

واعلم أن مقدار قياس الذراع الهاشمي هو : (٥٠) خمسون سنتيمتراً ، وقياس الذراع الحديدي هو الذراع المعماري هو (٧٥) خمسة وسبعون سنتيمتراً ، وقياس الذراع الحديدي هو (٥٨) ثمانية وخمسون سنتيمتراً .

| مقدار الزيادة                             | مقدار                                                                                              | بيان مواضع الزيادات                     | السنة التي | اسم من زاد                      | عدد                                     |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------|---------------------------------|-----------------------------------------|
| بالذراع                                   | الزيادة بالمتر                                                                                     |                                         | حصلت فيها  | في المسجد                       |                                         |
| الهاشمي المربع                            | المربع                                                                                             |                                         | الزيادة    | الحوام                          |                                         |
| (07)                                      | (12)                                                                                               | زاد رضي الله عنـــه في                  | في ســــنة | عمر بسن                         | ١                                       |
| خمســــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | الـــف                                                                                             | المسجد الحسرام بعمد                     | (۱۷) مسن   | الخطـــاب                       |                                         |
| آلاف                                      | وأربعمائة                                                                                          | انتهائه من وضع حجر                      | الهجرة     | رضىي الله                       |                                         |
| وستمائة                                   |                                                                                                    | مقام إبراهيم عليه                       |            | تعالى عنه                       |                                         |
|                                           | 후 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생 선생                                                           | الســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |            |                                 |                                         |
|                                           | 의 점<br>점<br>전<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한<br>한 | الحمالي الموجمود فيمه                   |            |                                 |                                         |
|                                           | **************************************                                                             | اليــوم، وذلــك بـــأن                  |            |                                 |                                         |
|                                           | 7<br>4<br>6<br>6<br>9<br>9<br>4<br>4<br>4<br>4<br>4<br>4                                           | اشترى الدور الملاصقة                    |            |                                 |                                         |
|                                           | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0        | للمسجد الحرام من                        |            |                                 |                                         |
|                                           | V 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                            | أصحابها ثم هدمها                        |            |                                 |                                         |
|                                           |                                                                                                    | وأدخــل أرضهـــا في                     |            |                                 |                                         |
|                                           |                                                                                                    | المسجد، ثــم أدار                       |            |                                 |                                         |
| •<br>•<br>•<br>•<br>•<br>•<br>•<br>•      |                                                                                                    | حائطاً عليه طوله دون                    |            |                                 |                                         |
| 4<br>1<br>2<br>4<br>5<br>6<br>6<br>6<br>6 |                                                                                                    | القامة وجعل في هـذا                     |            |                                 |                                         |
|                                           |                                                                                                    | الحائط أبوابأ للدخسول                   |            |                                 |                                         |
|                                           |                                                                                                    | إلى المسجد.                             |            |                                 |                                         |
| (09.1)                                    | (1240)                                                                                             | زاد رضي الله تعـــالى                   | في ســــنة | عثمان بـن                       | ۲                                       |
| خمســــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | ألــــف                                                                                            | عنه في المسجد الحــرام                  | (۲٦) مــن  | عفان رضي                        |                                         |
| آلاف                                      | وأربعمائية                                                                                         | وذلك بان اشتري                          | الهجرة     | الله تعـــالى                   |                                         |
| وتسعمائة                                  | وخمـــس                                                                                            | الدور الملاصقة له مـن                   |            | عنه                             |                                         |
|                                           | وسبعين                                                                                             | أصحابها، ثم هدمها                       |            |                                 |                                         |
|                                           |                                                                                                    | وأدخل أرضهما فيمه                       |            | 4<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |                                         |
|                                           |                                                                                                    | وجعل لمه أروقمة                         |            |                                 | 8 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 |
|                                           |                                                                                                    | يستظل الناس تحتها .                     |            |                                 |                                         |
| (۱۲۹۰۰)                                   | (٣٢٢٥)                                                                                             | زاد رضي الله تعـــالى                   | في ســــنة | عبدا لله بـن                    | ٣                                       |
| اثـني عشــرة                              | ثلاثــــة                                                                                          | عنه في المسجد الحــرام                  | (٦٥) مـن   | الزبير رضي                      |                                         |

| مقدار الزيادة                         | مقدار                           | بيان مواضع الزيادات                    | السنة التي                                                    | اسم من زاد                              | عدد                                     |
|---------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| باللراع                               | الزيادة بالمعر                  |                                        | حصلت فيها                                                     | في المسجد                               | 7<br>7<br>7<br>8<br>6<br>6              |
| الهاشمي المربع                        | المربع                          | ************************************** | الزيادة                                                       | الحوام                                  |                                         |
| الفـــــــا                           | آلاف                            | بعد انتهائه من بناء                    | الهجرة                                                        | الله تعـــالى                           | 9<br>4<br>9<br>9<br>9<br>4<br>4<br>6    |
| وتسعمائة                              | ومــــائتين                     | الكعبة المشرفة،                        | 구 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수 수                       | عنهما                                   |                                         |
|                                       | وخمـــس                         | وكانت زيادت كبيرة                      | 후 약 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명 명                       |                                         |                                         |
|                                       | وعشرين                          | بالنســـبة للزيــــادتين               | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |                                         |                                         |
|                                       |                                 | السابقتين فاشسترى                      |                                                               |                                         |                                         |
|                                       |                                 | دورأ وهدمها وأدخل                      | 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                         |                                         |                                         |
|                                       |                                 | أرضها في المسجد ثم                     |                                                               |                                         |                                         |
|                                       | # 4                             | سقفه .                                 |                                                               |                                         |                                         |
| (٦٩٠٠)                                | (۱۷۲۰)                          | زاد في المسجد الحرام                   | في ســــنة                                                    | الوليد بسن                              | ٤                                       |
| ســتة آلاف                            | الــــف                         | من الجهة الشرقية ،                     | (۹۱) مسن                                                      | عبدالملك                                | 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |
| وتسعمائة                              | وسبعمائة                        | وأحضر لمه أساطين                       | الهجرة                                                        | بن مروان                                |                                         |
|                                       | وخمـــس                         | الرخسام مسسن مصسر                      | •                                                             | 9 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 |                                         |
|                                       | وعشرين                          | والشام، وجعمل على                      |                                                               | à à a a a a a a a a a a a a a a a a a a |                                         |
|                                       |                                 | رؤوسسها صفسائح                         |                                                               | 9 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 | 9                                       |
|                                       |                                 | النهــب وســـقف                        |                                                               |                                         |                                         |
|                                       |                                 | المسجد بالسساج                         |                                                               |                                         |                                         |
|                                       |                                 | المزخرف وجعل لــه                      |                                                               |                                         |                                         |
|                                       |                                 | شرفات .                                | 8 8 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9                       |                                         |                                         |
|                                       |                                 | زاد في المسجد الحرام                   | - :                                                           | :                                       | ٥                                       |
|                                       |                                 | من الجهة الشامية الــي                 |                                                               |                                         |                                         |
|                                       |                                 | تلي دار الشدوة ، كما                   | الهجرة                                                        | العباسي                                 |                                         |
| وتمانمائة                             |                                 | زاد في أســفله إلى أن                  | **************************************                        |                                         |                                         |
| وتملقاتة                              |                                 | انتهى إلى منارة باب                    |                                                               |                                         |                                         |
|                                       |                                 | الندوة، ومن الجهة                      | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                         |                                         |                                         |
|                                       |                                 | الغربية إلى ما يلي باب                 |                                                               |                                         |                                         |
| # # # # # # # # # # # # # # # # # # # | b<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 | إبراهيم .                              |                                                               |                                         | :                                       |

| مقدار الزيادة                           | مقدار                                                                                                   | بيان مواضع الزيادات                     | السنة التي                                                                                       | اسم من زاد                                                                 | عدد                                  |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| باللراع                                 | الزيادة بالمتر                                                                                          |                                         | حصلت فيها                                                                                        | في المسجد                                                                  |                                      |
| الهاشمي المربع                          | المربع                                                                                                  | *************************************** | الزيادة                                                                                          | الحرام                                                                     |                                      |
| (٣٣٥٢٠)                                 | (۸۳۸۰)                                                                                                  | زاد في المسجد الحرام                    | في ســــنة                                                                                       | محمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     | ٦                                    |
| ثلاثـــة                                | ثمانيـــــة                                                                                             | الزيادة الأولى فاشــترى                 | (۱٦٠) من                                                                                         | المهـــدي                                                                  |                                      |
| وثلاثــــين                             | آلاف                                                                                                    | دورأ كثيرة وأدخلهما                     | الهجرة                                                                                           | العباسي.                                                                   |                                      |
| ألـــــف                                | وثلاثمائــة                                                                                             | في المسجد، لكنــه لم                    |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
| وخمســمائة                              | وثمانين                                                                                                 | يكن متساوياً من جميع                    |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
| وعشرين                                  |                                                                                                         | الجهات                                  | 0<br>2<br>2<br>3<br>6<br>6<br>6<br>6<br>7<br>7                                                   |                                                                            |                                      |
| (+3777)                                 | (२०२०)                                                                                                  | حج المهدي فزاد فيه                      | في ســـــنة                                                                                      | محمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     | ٦                                    |
| ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | ستة آلاف                                                                                                | الزيــادة الثانيـــة إذ رأى             | (۱٦٤) من                                                                                         | الهدي                                                                      |                                      |
| وعشرين                                  | وخمسمائة                                                                                                | أن المسجد لم يكن                        | الهجرة                                                                                           | العباسي                                                                    |                                      |
| ألــــف                                 | وستين                                                                                                   | مربعاً تمام التربيع وأن                 | 후<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경<br>경 | 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6                                      | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |
| ومــــائتين                             | 도<br>축<br>한 전<br>전<br>한<br>한<br>전<br>한<br>한<br>전<br>한<br>한<br>전<br>한<br>한<br>전<br>전<br>전<br>전<br>전<br>전 | الكعبة المشرفة لم تقع                   | = 1                                                                                              | 6<br>6<br>6<br>6<br>6                                                      |                                      |
| وأربعين                                 | 10 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                  | بوسطه، فـــأصر أن                       | ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** **                                                           | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                      |                                      |
|                                         | 0 d d d d d d d d d d d d d d d d d d d                                                                 | يربعوا المسجد بحيث                      |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
|                                         |                                                                                                         | تكــون الكعبــة في                      |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
| # 6 6 6 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 |                                                                                                         | وسطه تمامــــاً ، وفي                   |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
|                                         |                                                                                                         | سبيل ذلك بذل الكثير                     |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
|                                         |                                                                                                         | من المال في شراء                        |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
|                                         |                                                                                                         | البيوت وقيام العمارة،                   |                                                                                                  | 6<br>6<br>8<br>9<br>9<br>8<br>8<br>8<br>8<br>8<br>8                        |                                      |
|                                         |                                                                                                         | ولا يسزال المسسحد                       |                                                                                                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                      |                                      |
|                                         |                                                                                                         | الحرام على هذه                          |                                                                                                  | h 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                    |                                      |
|                                         |                                                                                                         | التوسعة المربعـــة إلى                  |                                                                                                  | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0                             | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |
| v                                       |                                                                                                         | اليــوم ‹‹أي إلى قبــــل                | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0                                    | के के के के किया है जिस के किया के किया किया किया किया किया किया किया किया |                                      |
|                                         | 1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1                            | التوسعة السعودية الــتي                 | i .                                                                                              |                                                                            |                                      |
|                                         | 문<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선<br>선        | حصلت في زماننا ».                       | :                                                                                                |                                                                            |                                      |
|                                         |                                                                                                         | زاد في المسحد الحرام                    |                                                                                                  |                                                                            |                                      |
| عشـــرة                                 | الفــــين                                                                                               | فأمر بإدخسال دار                        | (۲۸۰) من                                                                                         | بــــا لله                                                                 | •                                    |

| مقدار الزيادة                             | مقدار                                               | بيان مواضع الزيادات     | السنة التي                                | اسم من زاد                              | عدد                        |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| باللنراع                                  | الزيادة بالمتر                                      |                         | حصلت فيها                                 | في المسجد                               |                            |
| الهاشمي المربع                            | المربع                                              |                         | الزيادة                                   | الحوام                                  |                            |
| آلاف                                      | وخمسمائة                                            | الندوة التي محلها بــاب | الهجرة                                    | العباسي                                 |                            |
|                                           |                                                     | الزيادة ورحبتها فيـه،   |                                           |                                         |                            |
|                                           |                                                     | وعمـــره بأســـاطين     |                                           |                                         |                            |
|                                           |                                                     | وطاقات وجعــل لــه      |                                           |                                         |                            |
|                                           |                                                     | أروقة وسقفه بالساج      |                                           |                                         |                            |
| 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8     |                                                     | المزخرف وفتح اثسني      | 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8     |                                         |                            |
|                                           | 제 한 한 경<br>전 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대 대  | عشر باباً للمسجد.       |                                           |                                         | 2<br>4<br>4<br>1<br>1      |
| (٣٩٢٠)                                    | (٩٨٠)                                               | زاد في المسجد الحرام    | في ســـــنة                               | المقتدر بالله                           | ٨                          |
| ثلاثة آلاف                                | تسبعمائة                                            | فأمر بإدخمال رحبة       | (۳۰٦) من                                  | العباسي                                 |                            |
| وتسمعمائة                                 | وثمانين                                             | باب إبراهيم وما يتبعــه | الهجرة                                    | 경 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 |                            |
| وعشرين                                    | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 | من الرواق، وهــذه       | 5 6 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8   | 6<br>6<br>6<br>6<br>6<br>7<br>1<br>1    |                            |
|                                           | i                                                   | آخر توسعة للمسجد        |                                           |                                         |                            |
|                                           |                                                     | حتى ســنة (١٣٧٥)        | #                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   |                            |
|                                           |                                                     | هجريــة مــن زماننـــا  |                                           |                                         |                            |
|                                           |                                                     | هذا .                   |                                           |                                         |                            |
|                                           |                                                     | أمر جلالة الملك سعود    |                                           | 1                                       | ٩                          |
|                                           |                                                     | بن عبدالعزيــز بتوسيع   | ;                                         | •                                       | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |
|                                           |                                                     | المسجد الجرام والزيادة  | من الهجرة                                 | عبدالعزيــز                             |                            |
|                                           |                                                     | فيه من جميـع جهاتـه ،   | 1 d B P P P P P P P P P P P P P P P P P P | آل سعود                                 |                            |
|                                           |                                                     | ليسع الآلاف المؤلفة     | 6<br>5<br>5<br>5<br>5<br>6<br>8<br>8      |                                         |                            |
|                                           |                                                     | من الحجيج الوافدين      | 6<br>6<br>7<br>8<br>8                     | **************************************  |                            |
|                                           |                                                     | إلى بيت الله في كـــل   | •                                         |                                         |                            |
| 6<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |                                                     | عام، وكان ذلك بعـد      |                                           | •                                       |                            |
|                                           |                                                     | الانتهاء من توسعة       | 1                                         | 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0   |                            |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *     | **************************************              | المسجد النبوي في        | :                                         | *                                       |                            |
|                                           |                                                     | عصرنا أيضاً. فهله       |                                           |                                         |                            |

| مقدار الزيادة                                       | مقذار          | بيان مواضع الزيادات                     | السنة التي                              | اسم من زاد                                                                                  | عدد |
|-----------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| باللراع                                             | الزيادة بالمتر |                                         | حصلت فيها                               | في المسجد                                                                                   |     |
| الهاشمي المربع                                      | المربع         | *************************************** | الزيادة                                 | الحوام                                                                                      |     |
| -<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>- |                | التوسـعة في المســجد                    |                                         |                                                                                             |     |
| 0<br>0<br>0<br>0<br>0                               |                | الحرام بـلا شـك هـي                     |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | أكبر وأعظم من جميــع                    |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | التوســعات الســـابقة                   |                                         | -                                                                                           |     |
|                                                     |                | فحزاه الله تعــالي خــيرِ               |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | الجــزاء وزاده توفيقـــاً               |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | وتأييداً ، وأثــاب جميــع               |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | مـن زاد في المســحد                     |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | الحـــرام أو المســـجد                  |                                         | 8<br>8<br>9<br>9<br>9                                                                       |     |
|                                                     |                | النبـــوي أو أحــــرى                   |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | عمارة وإصلاحاً فيهما                    | **************************************  | j.<br>6<br>6<br>6<br>6<br>6<br>6                                                            |     |
|                                                     |                | ثواباً جزيـلاً إنـه تعـالي              |                                         | ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ##                                                      | i   |
|                                                     |                | واســع الفضـــل                         | 3 A A A A A A A A A A A A A A A A A A A | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |     |
|                                                     |                | والإحسان وهو الــذي                     |                                         |                                                                                             |     |
|                                                     |                | لا يضيع أجر من                          |                                         | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |     |
|                                                     |                | أحسن عَملاً .                           |                                         | # 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                     |     |

وهنا ينبغي لنا أن نذكر تراجم من زاد في المسجد الحرام، وقد تقدم ذكر بعضهم في المحلات المناسبة، وهنا نضع تراجم من لم يتقدم ذكره، وإليك بيان ذلك.

## ترجمته الوليد بن عبد الملك

جاء في تاريخ الخميس عنه ما ملخصه: بويع للوليد، بالخلافة في يوم الخميس منتصف شوال سنة (٨٦) ست وثمانين وتوفي في منتصف جمادىالآخرة سنة ست وتسعين ودفن بدمشق وتولى دفنه عمر بن عبد العزيز، وكان نقش خاتمه: يا وليد إنك ميت ومحاسب، وفي المختصر الجامع حج الوليد بالناس سنة (٨٨) وسنة

(٩١) وسنة (٩٤)، وفي دول الإسلام كان الوليد يعطي أكياس الدراهم لتقسم في الصالحين، وكان يختم القرآن في ثلاث، قال إبراهيم بن عبلة: كان يختم في رمضان سبع عشرة مرة، قال الوليد: لولا أن الله تعالى ذكر اللواطة في كتابه ما ظننت أحداً يفعله. وكان الوليد ذا سطوة شديدة لا يتوقف إذا غضب، وكان كثير النكاح والطلاق يقال أنه تزوج ثلاثاً وستين امرأة، وفي عهده حصلت فتوحات عظيمة فكان في كل وقت يصل إليه البريد بخبر فتح بعد فتح ويحمل إليه فتوحات عظيمة وامتلأت خزائنه وعظمت هيبته، حتى أن عماله كانوا يكتبون إليه أن بيوت المال قد ضاقت من مال الخمس فيجيبهم أن ابنوا بها المساجد، وفي عهده تقدم فن العمارات والبنايات فكان الناس إذا التقوا تساءلوا عن البناء والصناع، وهذه قبة صحرة بيت المقدس فإن ما فيها من النقوش والفسيفساء والقيشاني يدهش عقول الفنانين وأرباب الصنعة، كل ذلك من عهد الوليد وأبيه عبد الملك بن مروان. ثم من بعدهما حصل فيها بعض تعميرات وإصلاحات.

قال صاحب تاريخ الخميس نقلاً عن كتاب دول الإسلام: والوليد هو الذي بنى جامع دمشق وزخرفه وكان قبله نصفه كنيسة للنصارى والنصف الآخر الذي فيه محراب الصحابة للمسلمين، فأرضى الوليد النصارى بعدة كنائس صالحهم عليها فرضوا ثم هدمه سوى حيطانه، وأنشأ فيه النسر والقناطر وحلاها بالذهب وأستار الحرير وبقي العمل فيه تسع سنين حتى قيل كان يعمل فيه اثنا عشر ألف مرحم وغرم عليه من الدنانير المصرية زنة قنطار وأربعة وأربعين قنطار بالدمشقي حتى صيره نزهة الدنيا وأمر نائبه على المدينة ابن عمه عمر بن عبد العزيز ببناء مسجد النبي في وتوسيعه وزخرفته ففعل. وهو أول من اتخذ المارستان للمرضى ودار الضيافة وأقام عمر بن عبد العزيز والي المدينة سبع سنين و خمسة أشهر، وشيّد مسجد النبي في أوبني الأميال في الطرقات، وأنفذ إلى خالد بن عبدا لله القسري عامله على مكة ثلاثين ألف مثقال ذهباً فصفح باب الكعبة والميزاب والأساطين.

ويقال أن الحلية التي حلاها الوليد بن عبد الملك للكعبة هي ما كانت في مائدة نبي الله سليمان بن داود عليهما الصلاة والسلام من ذهب وفضة ، وكانت قد احتملت من طليطيلة من حزيزة الأندلس على بغل قوي فتفسخ تحتها ، وكانت بها أطواق من ياقوت وزبرجد اه. . ونحن لم نبحث عن قصة مائدة سليمان عليه السلام، فا لله تعالى أعلم بذلك.

ثم قال: وفي حياة الحيوان قال الحافظ ابن عساكر: كان الوليد عند أهل الشام من أفضل خلفائهم بنى المساجد بلمشق وأعطى الناس وفرض للمخدومين وقال: لا تسألوا الناس وأعطى كل مقعد خادماً وكل أعمى قائداً وكان يبر حملة القرآن ويقضي عنهم ديونهم وبنى الجامع الأموي وهدم كنيسة ما ريوحنا وزادها فيه وذلك في القعدة سنة ست ونمانين وتوفي الوليد و لم يتم بناؤه فأتمه سليمان أخوه وكان جملة ما أنفق على بنائه أربعمائة صندوق في كل صندوق ثمانية وعشرون ألف دينار وكان فيه ستمائة سلسلة ذهب للقناديل وما زالت إلى أيام عمر بن عبد العزيز ، فجعلها في بيت المال واتخذ عوضها حفراً وحديداً. وبنى الوليد قبة الصخرة ببيت المقلس ، وبنى المسجد النبوي ووسعه حتى دخلت الحرة النبوية فيه . وله آثار حسنة كثيرة جداً ومع ذلك روي أن عمر بن عبد العزيز قال: لما ألحدت الوليد أو تكفن في أكفانه وغلت يداه إلى عنقه ، نسأل الله العفو والعافية من الدنيا والآخرة . فتحت في أيام خلافة الوليد الفتوحات العظام ، مئل: الهند والسند والأندلس وغير ذلك . انتهى من تاريخ الخميس .

وقال أيضاً بعد هذا الكلام ما نصه: وقوله: أن الوليد بنى قبة الصخرة فيه نظر، وإنما بنى قبة الصخرة عبد الملك بن مروان في أيام فتنة ابن الزبير لما منع عبد الملك أهل الشام من الحج خوفا من أن يأخذ منهم ابن الزبير البيعة، وكان الناس يقفون يوم عرفة بقبة الصخرة إلى أن قتل ابن الزبير. وعن ابن خلكان وغيره لعلها تشعثت فهدمها الوليد وبناها والله تعالى أعلم اه.

انتهى كل ذلك من تاريخ الخميس.

وفي الأزرقي: فلما كان في خلافة الوليد بن عبد الملك بعث إلى وإليه على مكة خالد بن عبدا لله القسري بستة وثلاثين ألف دينار فضرب منها على بابي الكعبة صفائح الذهب وعلى ميزاب الكعبة وعلى الأساطين التي في بطنها وعلى الأركان في حوفها قال أبو الوليد: قال حدي: فكلما كان على الميزاب وعلى الأركان في حوفها من الذهب فهو من عمل الوليد بن عبد الملك وهو أول من ذهّب البيت في الإسلام اه.

ثم قال بعد بضعة أسطر: قال ابن حريج: وعمل الوليد بن عبد الملك الرخام الأحمر والأخضر والأبيض الذي في بطنها مؤزراً به حدرانها وفرشها بالرخام

وأرسل به من الشام وجعل الجزعة التي تلقى من دخل الكعبة من بين يدي من قام يتوخّي مصلى رسول الله على في موضعها وجعل عليها طوقاً من ذهب فجميع ما في الكعبة من الرخام فهو من عمل الوليد بن عبد الملك وهو أول من فرشها بالرخام وأزّر به جدرانها وهو أول من زخرف المساحد. انتهى من تاريخ الأزرقي .

#### ترجمته المعنضل بأتس

جاء في تاريخ الخميس ما ملخصه:

المعتضد با لله أبو العباس أحمد بن ولي العهد الموفق بـا لله طلحـة ابـن المتوكـل على الله جعفر بن المعتصم با لله محمد بن الرشيد هرون الهــاشمي العباسي ، مولــده في سنة (٢٤٢) اثنتين وأربعين ومائتين ، كان شجاعاً مقداماً مُهاباً ذا سطوة وحزم ورأي وجبروت .

وفي سنة (٢٨٦) ظهرت القرامطة بالبحرين فقاتلهم المعتضد .

مات المعتضد يوم الاثنين لثمان بقين من شهر ربيع الآخر سنة (٢٨٩) تسع وثمانين ومائتين ، قالوا : ومن عجيب ما ذكر عنه المسعودي إن صح قال : شكّوا في موت المعتضد فتقدم الطبيب فحس نبضه ففتح عينيه ورفس الطبيب برجله فدحاه أذرعاً ومات الطبيب ثم مات المعتضد من ساعته . انتهى ملخصاً من تاريخ الخميس .

جاء عنه في كتاب «محاضرات الخصري» ما نصه: هو أبو العباس أحمد بن أبي أحمد الموفق طلحة بن المعتصم وأمه أم ولد اسمها ضرار ولد سنة « لم يذكر الخضري السنة » وكان عضداً لأبيه الموفق في حوربه وأعماله وولي العهد بعد وفاة أبيه وبعد خلع المفوض ابن المعتمد سنة (٢٧٩) تسع وسبعين ومائتين وبويع له بالخلافة من اليوم الذي توفي فيه المعتمد على الله لإحدى عشرة بقيت من رجب سنة (٢٧٩) تسع وسبعين ومائتين (١٥ أكتوبر سنة ٢٩٨) و لم يزل خليفة حتى توفي لثمان بقين من ربيع الآخر سنة (٢٨٩) تسع وثمانين ومائتين (١٥ إبريل سنة وثم كانت مدته تسع سنوات وتسعة أشهر وثلاثة أيام .

قال الخضري: كان المعتضد قوي القلب حريماً ولذلك كان للحلافة في عهده أكثر مما كان في عهد أبيه من الهيبة وإن كان الأمر في الحقيقة حلّ أن يصلح لأن وراءهم عدواً لا ينام يريد إفساد ملكهم بما أمكنه ولو أدّى ذلك إلى إفساد البلاد كلها. وكان مع شجاعته قليل الرحمة سفاكاً للدماء شديد الرغبة في التمثيل بمن يقتله. وله إصلاحات داخلية جليلة منها: أنه أمر برد الفاضل من سهام المواريث على ذوي الأرحام وأمر بإبطال ديوان المواريث. وكان أصحاب التركات يلقون من ذلك عناء ومنها اهتمامه بكري دحيل وهو أحد روافد دحلة وقلع من فوهته صحراً كان يمنع الماء.

قال: ومن أهم إصلاحه ما يعرف بالتقويم المعتضدي، ولقد بيّن هـذا التقويـم بالتفصيل الأستاذ الخضري في محاضراتـه بصحيفـة ٤٤٩ فمـن أراد الاطـلاع على ذلك فليراجع الكتاب المذكور.

والمعتضد هو الذي ترك سامرا واستبدل بها بغداد فضاعت أبهتها وخرجت بعد أن كانت تضارع بغداد ، بل لم يكن في الأرض كلها أحسن منها ولا أجمل ولا أعظم ولا آنس ولا أوسع ملكا منها ، ولما استدبر أمرها جعلت تنقض وتحمل أنقاضها إلى بغداد يعمر بها ، فقال ابن المعتز :

قد أقفرت سرمرًا وما لشيء دوام فالنقض يحمل منها كأنها آجام ماتت كما مات فيل تسل منه العظام انتهى من محاضرات الخضري.

\*,

# سياسته المعنضد بأتمه العباسي في الحكمر

جاء في الجزء الثالث من كتاب "المطالعة الوافية" عن ذلك ما يأتي: اشتهر الخليفة العباسي المعتضد بالحزم والجرأة، فكان يصطنع الشدة في السياسة ويؤثرها على الرفق واللين. وبلغ من حرصه عليها وولوعه بها أنه كان لا يتركها في ظاهر الأمر إذا بدا له أن يتركها في الحقيقة والواقع. لذلك استطاع أن يحفظ للدولة بعض سطوتها ويمسك عليها شيئاً من هيبة السلطان. برغم عوامل الضعف والشر التي كانت تعيث فيها وتوهن من قوتها.

وفي القصة التالية يعرض نديمه عبدا لله بن حمدون صورة لأسلوبه في حفظ الأمن وتأديب العابثين به . قال : كان المعتضد يسير بعسكره في بعض النواحي وأنا معه . فصاح رجل في قثاء . فاستدعاه وسأله عن سبب صياحه . فقال : أخذ بعض الجيش شيئاً . فقال : اطلبوهم . فحاعوا بثلاثة أنفس . فسأل الخليفة : أهؤلاء الذين أخذوا القثاء ؟ فقال الرجل : نعم فقيدهم في الحال وأمر بحبسهم . فلما كان من الغد ضرب أعناقهم ، فأنكر الناس ذلك وتحدثوا به ، وحزنت قلبهم .

ومضت على ذلك مدة طويلة . فجلست أحادثه ليلة ، فقال لي : يا عبدا لله ، هل تعتب الناس علي شيئاً ؟ عرفني حتى أزيله . فقلت : كلا يا أمير المؤمنين . فقال : أقسمت عليك بحياتي إلا صدقتني . قلت : يا أمير المؤمنين أقول وأنا آمن ؟ قال : نعم . قلت : إسراعك إلى سفك الدماء . فقال : وا لله ما هرقت دماً قط منذ وليت هذا الأمر إلا بحقه .

قال: فأمسكت إمساك من ينكر هذا الكلام. فقال: بحياتي إلا قلت؟ فقلت: يتحدثون عن قتلك أحمد ابن الطيب، وكان خادمك، ولم تكن له جناية ظاهرة. فقال: ويحك إنه دعاني إلى الإلحاد. فقلت له: يا هذا أنا ابن عم صاحب هذه الشريعة. وأنا الآن منتصب منصبه فكيف ألحد؟ وكان يقول لي: إن الخلفاء لا تغضب. وإذا غضبت لم ترحسن. فلم أستحسن إطلاقه.

فسكت سكوت من يريد الكلام. فقال: في وجهك كلام. فقلت: الناس ينقمون عليك أمر الرجال الثلاثة الذين قتلتهم للقثاء. فقال: والله ما كان أولئك المقتولون هم الذين أخذوا القثاء. وإنما كانوا لصوصاً حملوا من موضع كذا وكذا. ووافق ذلك أمر أصحاب القثاء فأردت أن أهول على الجيش بأن من عاث منهم وأفسد في مثل هذا القدر. كانت هذه عقوبتي له. ليكفوا عما فوقه. ولو أردت قتلهم لقتلتهم في الحال والوقت وإنما حبستهم. وأمرت بإخراج اللصوص من غد مغطين الوجوه ليقال أنهم أصحاب القثاء.

فقلت: فكيف تعلم العامة. قال: بإخراجي الجنود الذين أخذوا القثاء أحياء. وإطلاقي لهم في هذه الساعة. ثم قال: هاتوا الجنود. فحاءوا بهم وقد تغيرت حالهم. فقال لهم: ما قصتكم؟ فقصوا عليه قصة القثاء. فاستتابهم عن فعل مثل ذلك وأطلقهم فانتشرت الحكاية فزالت التهمة. انتهى من كتاب المطالعة الوافية.

ومن المصادفات الحسنة التاريخية ما عثرنا في كتاب محاضرات الخضري بصحيفة ٢٣٨ على بيان دقيق للمصروفات اليومية في قصر أمير المؤمنين المعتضد بالله، هذا هو الكشف كما في الكتاب المذكور:

| وجوه الصرف وأنواع النفقات                                  | دينار   |
|------------------------------------------------------------|---------|
| أرزاق أصحاب النوبة من الرجال ومن برسمهم مـن البوابـين ومـن | ١٠٠٠    |
| يجري بمحراهم .                                             |         |
| أرزاق الغلمان الخاصة وفيهم الحجاب وخلفاء الحجاب.           |         |
| أرزاق مماليك المعتضد المعروفين بالمماليك الحجرية .         | 10      |
| أرزاق المماليك المختارين .                                 | ٦.,     |
| أرزاق الفرسان المميزين .                                   | 0       |
| أرزاق سبعة عشر صنفاً من المرسومين بخدمة الدار .            | 11.     |
| المرتزقة برسم الشرطة بمدينة السلام والخلفاء عليهم ومن يجري | ٥,      |
| مجراهم.                                                    |         |
| أثمان أنزال الغلمان المماليك .                             | ٣٠٠     |
| نفقات المطابخ الخاصة والعامة والمخابز وأنزل الحسرم ومخابز  | 707 1/7 |
| السودان .                                                  |         |
| ثمن وظائف شراب الخاصة والعامة ونفقات حزائن الكسوة والخلع   | 1       |
| والطيب وحوائج الوضوء وما شابه ذلك .                        |         |
| أرزاق السقائين بالقرب .                                    | ٤       |
| أرزاق الخاصة ومن يجري بحراهم من الغلمان والمماليك .        | 177     |
| أرزاق الحرم من المستخدمين في شراب العامة وحزائن الكسوة     | ١       |
| الخ.                                                       |         |
| أرزاق الحرم .                                              | ١       |
| ثمن علوفة الكراع في الاصطبلات الخمسة .                     | ٤٠٠     |
| ما يصرف من ثمن الكراع والإبل وما يبتاع من الخيل .          | 77 7/4  |
| أرزاق الفراشين ومن حرى مجراهم .                            | ٣٠      |
| ثمن الشمع والزيت .                                         | ٦ ٢/٣   |
| أرزاق أصحاب الركاب والجنائب والسروج .                      | •       |
| أرزاق الجلساء وأكابر الملهين .                             | £ 1/Y   |

سياسة المعتضد با لله العباسي في الحكم

| وجوه الصرف وأنواع النفقات                                | دينار    |
|----------------------------------------------------------|----------|
| أرزاق المتطبيين مع أثمان الأدوية .                       | YT 1/T   |
| أرزاق أصحاب الصيد وثمن الطعم والعلاج للحوارح.            | ٧.       |
| أرزاق الملاحين.                                          | 71 7/4   |
| ثمن نفط ومشاقة .                                         | ٤        |
| صلقة يومية .                                             | ١٥       |
| جاري أولاد المتوكل .                                     | 44 1/4   |
| جاري ولد الواثق والمهتدي والمستعين وسائر أولاد الخلفاء . | 17 7/4   |
| جاري ولد الناصر .                                        | 17 7/4   |
| أرزاق مشايخ الهاشميين والخطباء بمدينة السلام .           | ۲.       |
| جاري جمهور بني هاشم .                                    | rr 1/r   |
| رزق الوزير وابنه .                                       | TT 1/T   |
| أرزاق أكابر الكتاب وسائر من في الدواوين وثمن الصحف       | ۲/۲ ۲۵۱  |
| والقراطيس والكاغد .                                      |          |
| · رزق القاضي وخليفته وعشرة فقهاء .                       | ۱٦ ٢/٣   |
| خدام المسجدين الجامعين بمدينة السلام .                   | ٣ ١/٣    |
| نفقات السجون .                                           | ٥.       |
| نفقات الجسرين وأرزاق الجسارين .                          | ١.       |
| نفقات البيمارستان الصاعدي وأرزاق أطبائه وأثمان الأدوية . | ١٥       |
| المجموع                                                  | 7987 1/4 |

فهذه وجوه الصرف تبين أن جميع المصروفات التي كانت تصرف في الحضرة كل يـوم حـوالي سـبعة آلاف دينـار وفي الشـهر (٢١٠٠٠) وفي السـنة (٢٥٠٠٠) دينار وهو مقدار قليل إذا قيس بما كان يرد على حضرة الخلافة في عهد المأمون والمعتصم ولا غرابة في ذلك فإن كثيراً من الأقاليم استقل بإدارته وأمواله المتغلبون وما بقي لبني العباس لم يعمره العدل والأمن لكثرة الاضطرابات في الجزيرة وبلاد العراق وفارس.

## وصف قص الخلينة المقتله بألله العباسي

حاء في الجزء الثالث من كتاب «المطالعة الوافية» نقلاً عن الخطيب البغـدادي وهو عن كتاب «رسل الملوك لابن الفراء» بتصرف يسير ما يأتي :

أرسل ملك الروم سفيره في وفد إلى الخليفة «المقتدر العباسي» فلما وافى الوفد كان الخليفة مشغولاً بتجميل قصره ، وإدخال ضروب من الزينة والإصلاح عليه . فاستضافهم في أحد قصوره البعيدة حتى يفرغ فلما فرغ استدعاهم بعد أن أمر بوقوف الجنود على جاني الطريق . من القصر إلى دار الخلافة وسار الوفد بين جند لا يقل عن مائة وستين ألف فارس وراجل فوق طريق مفروش بالبسط النفيسة والأنماط الغالية ونوافذه وسطوحه ومسالكه مملوعة بالظارة ودجلة يموج بأنواع السفن والقوارب المزينة بأفضل الزينة إلى دار الخلافة وقد امتلأت الدار بالفرش الجميلة وزينت بالمعدات والآلات الجليلة النادرة . ورتب الحجاب وخلفاؤهم والحواشي على حساب طبقاتهم صفين بالثياب الحسنة تخهم الدواب ممراكب الذهب والفضة وقد أظهروا العدد الكثيرة والأسلحة المختلفة وبعدهم الغلمان بالبزة والسيوف والمناطق المحلاة ودخل السفير فرأى الحاجب فظنه الخليفة . وداخله من أحله هيبة وروعة حتى علم أنه الحاجب فهدا ثم دخل بعد ذلك دار الوزراء فرأى أكثر مما رآه عند الحاجب فلم يشك أنه الخليفة فقيل له أنه الوزير .

ثم أجلس بين دجلة والبساتين في مجلس حسن إلى أن دعي إلى حضرة الخليفة المقتدر وهو حالس في قصر التاج بعد أن لبس الثياب الدبيقية المطرزة بالذهب على سرير من أبنوس قد فرش بالدبيقي المذهب وعلى رأسه الطويلة ومن يمنة السرير تسعة عقود مثل السبح ومن يسرته تسعة أخرى من أفخر الجواهر وأعظمها قيمة غلب ضؤها على ضوء النهار ، وبين يديه خمسة من ولده : ثلاثة يمنة واثنان يسرة . فقبل الرسول وترجمانه الأرض بين يدي الخليفة ووقفا حيث استوقفهما وأديا إليه رسالة ملكهما فاستحاب مما فيها لما رأى أنه الخير ثم خرجا من حضرته بعد أن رسم لهما بالطواف في دار الخلافة وكانت مملوءة من الخدم والغلمان السود والححاب وعدد الخدم سبعة آلاف غلام أسود وفتحت له الخزائن والأدوات فيها

مرتبة كما يفعل بخزائن العروس وعرضت له جواهر الخلافة وكانت منظمة على درج مغشى بالديباج الأسود.

ثم دخل دار الشجرة فكثر تعجبه منها إذ رآها شجرة من الفضة تسزن خمسمائة ألف درهم عليها أطيار مصنوعة من الفضة تصفر صفيراً عجيباً كلما جرت حولها حركات خاصة وكان تعجب الرسول منها أوفى من عجبه من كل ما شاهده.

ثم رأى ما علق في قصور الخليفة من الستور وكلها من الديباج المموه بالطرز المنهبة المصورة بالحامات والفيلة والخيل والجمال والسباع. وكان عدد الستور الصنعانية والأرمينية والواسطية والسواذج النمقوشة والدبيقية ممانية وثلاثين ألف ستر.

وفي حانب الدار يمنة تماثيل خمسة عشر فارساً فوق خمسة عشر فرساً قد البسوا الديباج وغيره وفي أيديهم الرماح.

ثم دخـل القصر المعروف بـالفردوس وهـو قصر مملـوء بالسـلاح مـن الخـوذ والدروع والقسي والجعاب .

وكان الخدم يسقون الناس الماء المبرد بالثلج والأشربة المحتلفة يطوف مع السفير وأتباعه رئيس الثغور الشامية بسيفه ومنطقته وقبائمه الأسود إذ كان اللون الأسود هو لون الملبس الرسمي في الدولة العباسية ويرتديه السفراء والرسل إذا أوفدوا برسالة أو سفروا بين الملوك. انتهى من كتاب المطالعة الوافية.

#### ترجت المقنلس بأتس

نذكر ترجمة المقتدر بالله بمناسبة ما زاده في المسجد الحرام كما تقدم بيان ذلك، حاء في تاريخ الخميس عنه ما ملخصه:

هو المقتدر با لله أبو الفضل جعفر بن ولي العهد الموفق طلحة بن المتوكل جعفر بن المعتصم محمد بن الرشيد الهاشمي العباسي ، بويع بالخلافة بعد موت أخيه المكتفي با لله وهو غير بالغ وعمره أربع عشرة سنة ، أي في سنة (٢٩٥) خمس وتسعين ومائتين و لم يل أمر الأمة صبي قبله ، وضعف دست الخلافة في أيامه فلم يتم أمره لصغر سنه وتغلب عليه الجند ، واتفق جماعة من الأعيان على خلعه من

الخلافة وتولية عبدا لله بن المعتز ، وكلموا ابن المعتز في ذلك فأحسابهم بشرط أن لا يكون فيها دم ، فإنه كان عالماً فناضلاً ديناً أديباً شاعراً فأحمابوه لذلك وخلعوا المقتدر من الخلافة وهو مقيم بالحريم داخل دار الخلافة .

وكانت خلافة المقتدر هذه المـرة دون السـنة ، وفي سـيرة مغلطـاي ولي أربعـة أشهر ثم عزل ثم أعيد كما سيأتي .

ثم بويع بالخلافة عبدا لله بن المعتز ، فأمر ابن المعتز أن ينصرف المقتـدر مـن دار الخلافة إلى دار محمد بن طاهر كي ينتقل ابن المعتز إلى دار الخلافة ، وفي هذه الأثناء قاتل أعوان المقتدر أنصار ابن المعتز وأوقع الله في قلوب هؤلاء الرعب .

فانتصر المقتدر وأعوانه عليهم، واستفحل أمره وأمسك جماعة ابن المعتز ومن قام بنصرته فحبسهم وقتل غالبهم، ثم استقام أمر المقتدر وأعيد للخلافة للمرة الثانية، ولم ينتقل المقتدر من دار الخلافة ولم يغير لقبه وظفر بأعدائه واحداً بعد واحد، واستمر في الخلافة إلى سنة (٣١٧) سبع عشرة وثلاثمائة، ثم خلع ثانياً بأخيه القاهر با لله أبي منصور محمد.

كان القاهر با لله المذكور محبوساً ، فوصل في الثلث الأخير من ليلة الخامس عشر من المحرم من السنة المذكورة أي سنة (٣١٧) فبايعه يونس والأمراء ولقبوه بالقاهر با لله ، ففي يوم السبت أشهد المقتدر على نفسه بالخلع ، وفي يوم الأحد حلس القاهر وكتب الوزير عنه إلى الأقطار ، وفي يوم الاثنين امتلأت دهاليز الدار بالعسكر يطلبون رزق البيعة ورزق سنة أيضاً ، ثم ارتفعت أصوات الرجالة وهجموا على الحاجب نازل وهو بدار الخلافة فقتلوه وصاحوا يا مقتدر يا منصور ، فهرب من دار الخلافة ، ثم أخرج المقتدر وحضر إلى دار الخلافة وجلس منصور ، فأتوا بأخيه محمد القاهر المذكور وجلس بين يدي المقتدر فاستدناه المقتدر وقبل جبينه والقاهر يبكي ويقول : الله الله في نفسي يا أمير المؤمنين . فقال له المقتدر والله لا جرى عليك مني سوءاً أبداً ، فطب نفساً . وأقام القاهر عند أخيه المقتدر مبحلاً محترماً إلى أن أعيد إلى الخلافة بعد موت أخيه المقتدر .

فلما تولى المقتدر با لله الخلافة للمرة الثالثة ، فتح الخزائن وبذل الأموال للجند، ثم في سنة (٣١٧) سيّر المقتدر ركب الحاج مع منصور الديلمي فواف هم يوم المتروية عدو الله أبو طاهر القرمطي فقتل الحجيج في المسجد الحرام قتلاً ذريعاً وهم محرمون وفي أزقة مكة وقتل أمير مكة «ابـن محـارب» وعـرّى البيـت الحـرام وقلـع

باب الكعبة واقتلع الحجر الأسود وأخذه إلى هَجَر وطرح القتلى في بئر زمزم ودفن الباقي في المسجد الحرام وحيث قتلوا بغير غسل ولا كفن ولا صلاة عليهم، ويقال أن القتلى بمكة وبظاهرها في هذه الوقعة كان أكثر من ثلاثين ألف إنسان وسبي من النساء والصبيان مثل ذلك وكانت مدة إقامته بمكة ستة أيام و لم يحج أحد ولا وقف بالناس أمام سنة سبع عشرة وثلاثمائة ، وكان بين المقتدر والقرامطة حرب مستمرة ، وبعد عود القرمطي إلى بلاده «هَجَر» رماه الله تعالى في حسده وطال عذابه وتقطعت أوصاله وتناثر الدود من لحمه إلى أن مات ، وقد تقدم الكلام عن القرامطة .

قال الصولي: كان المقتدر يفرق كل يوم عرفة من الإبـل والبقر أربعـين ألـف رأس ومن الغنم خمسين ألف رأس، ويقال أنه أتلف من الذهـب نمانيـة ألـف ألـف دينار في أيامه، قال الذهبي: إنـه كـان مسـرفاً مبـذراً للمـال نـاقص الـرأي أعطى حارية له الدرة اليتيمة وزنها ثلاثة مثاقيل وما كانت تقوم.

وقد قتل المقتدر يوم الأربعاء السابع والعشرين من شوال سنة (٣٢٠) عشرين وثلاثمائة ، فكانت خلافته أولاً وثانياً وثالثاً خمساً وعشرين سنة إلا أياماً ، وعاش نحو ثلاثين سنة ، وكان سخياً مبذراً يصرف في كل سنة للحج أكثر من ثلاثمائة الف دينار ، وكان في داره أحد عشر ألف خصيان غير الروم والصقالبة والسود ، وبعد قتل المقتدر تولى الخلافة ثانياً أخوه محمد القاهر المذكور .

انتهى من تاريخ الخميس باختصار .

قال الغازي في تاريخه نقلاً عن ابن فهد ما يأتي: في حوادث سنة ست وثلاثمائة وفي أيام المقتدر با الله وهي من سنة خمس وتسعين ومائتين إلى أواخر سنة عشرين وثلاثمائة ، في وزارة حامد بن العباس رتب علي بن عيسى بن الجراح لأن يحمل إلى الحرمين الشريفين وإلى الجاورين بهما وإلى أرباب الوظائف بمكة والمدينة في كل سنة ثلاثمائة ألف دينار وخمسة آلاف دينار وأربعمائة وستة وعشرين ديناراً هكذا قال الإمام السروجي في باب زكاة المال من كتاب الغاية شرح البداية وقال سبط ابن الجوزي أبو المحاسن يوسف: كان المقتدر يصرف في كل سنة في طريق مكة والحرمين ثلثمائة ألف دينار ونيف وخمسة عشر ألف دينار. انتهى .

# ترجمته أبي جعن المنصور

كان للمنصور عدة أولاد كما سيأتي بيانهم إن شاء الله تعالى منهم جعفر الأكبر الذي مات قبل وفاة المنصور فلذلك يكنى المنصور بأبى جعفر .

جاء من محاضرات الخضري عنه ما يأتي:

هو أبو جعفر عبدا لله بن محمد بن علي وأمه أم ولد أسمها سلامة ولد بالحميمة سنة (١٠١).

ولما انتقل أبو العباس من الحميمة إلى الكوفة كان في من معه. ولما أفضت الحلافة إلى أبي العباس كان عضده الأقوى وساعده الأشد في تدبير الخلافة. وفي السنة التي توفي فيها أبو العباس عقد العهد لأخيه أبي جعفر، وكان إذ ذاك أميراً على الحج. ثم توفي السفاح وأبو جعفر بالحجاز فأخذ البيعة له بالأنبار ابن أخيه عيسى بن موسى وكتب إليه يعلمه وفاة السفاح والبيعة له فلقيه الرسول بإحدى المنازل عائداً بعد انتهاء الحج.

وقد تمت البيعة له في اليوم الذي توفي فيه أخوه (٨ يونيه سنة ٧٥٤) واستمر خليفة إلى أن توفي يوم الأحد سابع ذي الحجة سنة (١٥٨) ثمان وخمسين ومائة هجرية (٨ أكتوبر سنة هلالية إلا ستة أيام . انتهى من محاضرات الخضري .

# تقدين المنصور للعلماء العاملين والوعاظ

جاء في الجزء الثالث من كتاب «المطالعة الوافية» عن ذلك ما يأتي : روى إسحاق بن الفضل الهاشمي قال : إني لعلى باب المنصور يوماً وإلى جنبي عمارة بسن حمزة ، إذ طلع عمرو بن عبيد على حمار ، فنزل عن حماره ثم دفع البساط برجله وحلس دونه . فالتفت إلى عمارة فقال : لا تزال بصرتكم ترمينا منها بأحمق . فما فصل كلامه من فيه حتى خرج الربيع وهو ينادي . أبو عثمان عمرو بن عبيد .

قال: فوا لله ما دل على نفسه حتى أرشد إليه فاتكأه يده ثم قــال لـه: أجـب أمير المؤمنين جعلت فداك. فمـر متوكتاً. فـالتفت إلى عمـارة فقلـت. إن الرجـل الذي استحمقته قد أدخل وتركنا. فقال: كثيراً ما يكون ذلك. فأطال اللبث. ثم خرج الربيع وهو متوكئ عليه والربيع يقول : يا غلام هات حمار أبي عثمان . فمـــا برح حتى أتى بالحمار فأقره على سرحه وضم إليه نشر ثوبه واستودعه ا لله .

فأقبل عمارة على الربيع فقال: لقد فعلتم اليوم بهذا الرحل ما لو فعلتموه بولي عهد كهم لقضيتم ذمامه، قال: فما غاب عنك مما فعل به أكثر وأعجب. قال عمارة: فإن اتسع لك الحديث فحدثنا. فقال الربيع: ما هو إلا أن سمع الخليفة مكانه فما أمهل حتى أمر بمجلس ففرش لبوداً ثم انتقل إليه والمهدي معه عليه سواده وسيفه ثم أذن له.

فلما دخل عليه سلم بالخلافة. فرد عليه وما زال يدنيه حتى اتكأه فخذه وتحفى به ثم سأله عن نفسه وعن عياله يسميهم رجلاً رجلاً وامرأة امرأة. ثم قال: يا أبا عثمان عظنا.

فقال: أعوذ با لله السميع العليم من الشيطان الرحيم ، ووالفحر الله وليال عشر الشفع والوتر الواليل إذا يسر ومر فيها إلى آخرها وقال: إن ربك يا أبا حعفر لبالمرصاد. قال: فبكى المنصور بكاءاً شديداً ، كأنه لم يسمع تلك الآيات إلا تلك الساعة .

ثم قال: زدني. فقال: إن الله أعطاك الدنيا بأسرها فاشتر نفسك منه ببعضها. واعلم أن هذا الأمر الذي صار إليك إنما كان في يد من كان قبلك. ثم أفضى إليك. وكذلك يخرج منك إلى من هو بعدك. واني أحذرك ليلة تتمخض صبيحتها عن يوم القيامة. قال: فبكى أشد من بكائه الأول حتى رحف حنباه، فقال له سليمان بن بحالد: رفقاً بأمير المؤمنين فقد أتعبته منذ اليوم. فرفع عمرو رأسه وقال له: من أنت؟ فقال أبو جعفر: أو لا تعرفه يا أبا عثمان؟ قال: لا. ولا أبالي ألا أعرفه. فقال له: هذا أحوك سليمان بن بحالد. فقال: هذا أخو الشيطان. ويلك يا ابن بحالد. خزنت نصيحتك عن أمير المؤمنين. ثم أردت أن تحول بينه وبين من أراد نصيحته. يا أمير المؤمنين إن هؤلاء اتخذوك سلماً لشهواتهم. فأنت كالآخذ بالقرنين وغيرك يحلب فاتق الله. فإنك ميت وحدك. وعاسب وحدك، ومبعوث وحدك. ولن يغني عليك هؤلاء من ربك شيئاً.

فقال له المنصور: يا أبا عثمان أعني بأصحابك استعن بهم. فقــال لـه: أظهـر الحق يتبعك أهله. قال: بلغني أن محمد بن عبدا لله بن الحسن كتــب إليـك كتابـاً. قال: قد حاءني كتاب يشبه أن يكون كتابه. قال: فبماذا أحبته، قال: أو لسـت

قد عرفت رأيي في السيف أيام كنت تختلف إلينا وإني لا أراه. قال: أجل. ولكن تحلف لي ليطمئن قلبي. قال: لئن كذبتك تقية لأحلفن لك تقية. قال له: أنت الصادق البار. وقد أمرت لك بعشرة آلاف درهم تستعين بها على زمانك. فقال: لا حاجة لي فيها. فقال المنصور: والله لتأخذنها. قال: والله لا أخذتها. فقال له المهدي: يحلف أمير المؤمنين وتحلف. فترك المهدي وأقبل على المنصور فقال: من هذا الفتى؟ فقال: هذا ابني محمد. وهو المهدي، وهو ولي العهد. فقال: والله لقد سميته اسماً ما استحقه بعمل. وألبسته لبوساً ما هو من لبوس الأبرار. ولقد مهدت له أمراً أمتع ما يكون به أشغل ما تكون عنه.

قال المنصور : يا أبا عثمان ، هل من حاجة . قال : نعم . قال : ما هي ؟ قـال : ألا تبعث إلى حتى آتيك . قال : إذاً لا نلتقي . قال : عن حاجتي سألتني ثم ودّعــه . ونهض فلما ولّى اتبعه بصره . وأنسأ يقول :

> كلكم طالب صيد كلكم يمشي رويد غير عمرو بن عبيد

> > انتهى من كتاب المطالعة الوافية .

وجاء في تاريخ الخميس عنه ما ملخصه :

هو أبو جعفر المنصور عبدا لله بن محمد بن على بن عبدا لله بن عباس القرشي الهاشمي ثاني خلفاء بني العباس، مولده في سنة (٩٥) خمس وتسعين، وهو أسن من أخيه السفاح، وكان المنصور في صغره يلقب بمدرك التراب وبالطويل أيضاً، ثم لقب في خلافته بأبي الدوانيق لبخله ولمحاسبة العمّال والصنّاع على الدوانيق والحبّات، وكان مع هذا ربما يعطى العطاء العظيم.

كان أسمر نحيفاً طويلاً مهاباً ، خفيف العارضين ، معرق الوجه ، رحب اللحية ، يخضب بالسواد كأن عينيه لسانان ناطقان . تخالطه أبهة الملوك بزي النساك تقبله القلوب وتتبعه العيون . وكان أفحل بني العباس هيبة وشجاعة وحزماً ورأياً وجبروتاً ، وجمّاعاً للمال ، تاركاً للهو والطرب ، كامل العقل ، حيد المشاركة في العلم والأدب ، فقيه النفس . وكان يرجع إلى عدل وديانة وله حظ من صلاة وتدين وكان فصيحاً بليغاً خليقاً للإمارة إلا أنه قتل خلقاً كثيراً حتى استقام ملكه بويع بالخلافة بعد أخيه السفاح أتته البيعة وهو بمكة بعهد السفاح لأنه كان حج في تلك السنة ومكث في الخلافة إحدى وعشرين سنة وأحد عشر شهراً

كذا في سيرة مُغُلُطاي وفيها حج أبو مسلم الخراساني ووقع منه في حق المنصور أمور نقمها عليه وقتله لما ولى الخلافة .

والمنصور هذا هو الذي بنى بغداد وقتل أبا مسلم الخراساني واسمـه عبدالرحمـن وضرب أبــا حنيفـة علـى أن يلــي القضـاء فـامتنع ومــات في حبســه كــذا في ســيرة مغلطاي وهو والد جميع الخلفاء العباسيين .

وفي سنة (١٤١) إحدى وأربعين ومائة أمر المنصور بعمارة حدار حجر إسماعيل فعملوه بالرخام وكان قبل ذلك مبنياً بحجارة بادية ليس عليها رخمام كذا في شفاء الغرام .

وقال حليفة والهيثم وغيرهما: عاش أربعاً وستين سنة. قال الصولي: دفن ما بين الحجون وبئر ميمون من ذي الحجة سنة نمان وخمسين ومائة. وفي حياة الحيوان: مات ببئر ميمون على أميال من مكة وهو محرم بالحج وكذا في سيرة مغلطاي وهو ابن ثلاث وستين سنة وكانت خلافته اثنتين وعشرين سنة وثلاثة أشهر. قال الذهبي: وسار المنصور للحج فأدركه الموت وهو محرم بظاهر مكة وله ثلاث وستون سنة وتخلف بعده ابنه المهدي. انتهى من تاريخ الخميس.

#### اقتصاد المنصوس

جاء في محاضرات الخضري ما نصه: عرف المنصور بميله إلى الاقتصاد في النفقات حتى امتلأت بالأموال خزائنه ولذلك ترك لابنه المهدي ثروة جعلته مدة حكمه هادئ البال ينفق عن سعة ولا يخشى نفاداً. ولم يكن المنصور يعطي الشعراء تلك العطايا البالغة حد السرف وإنما كانت أعطياته إلى القلة أميل وكان يراقب أولاده حتى لا يدعهم يميلون إلى السرف.

وكانت أرزاق العمال أيام المنصور (٣٠٠) درهم و لم يــزل الأمـر على ذلـك إلى أيام المأمون فكان أول من سن زيادة الأرزاق الفضل بن سهل.

وعلى الجملة فلم يقم في بني العباس مثل المنصور في ثيابه وعلو همته وشدته على المريب واهتمامة بأمر العامة وجده في بلاطه . وكان فوق ذلـك كلـه فصيحاً يبلغ ما يريد من الكلام عند الحاجة . وكانت القوة الإسلامية في يده وطوع أمره

إلا أنها لم تكن عربية خالصة كما كان الحال في الدولة الأموية وكانت قوة العرب لعهده لا تزال راجحة . انتهى من المحاضرات .

#### اهنمام المنصوس بعماله

وجاء في محاضرات الخضري أيضاً ما نصه:

قال المنصور: ما كان أحوجني إلى أن يكون على بابي أربعة نفر لا يكون على بابي أعف منهم. قيل له: يا أمير المؤمنين من هم؟ قال: هم أركان الملك ولا يصلح الملك إلا بهم، كما أن السرير لا يصلح إلا بأربعة قوائم إن نقصت واحدة تداعى وهي: أما أحدهم فقاض لا تأخذه في الله لومة لائم، والآخر صاحب شرطة ينصف الضعيف من القوي، والثالث صاحب حراج يستقصي ولا يظلم الرعية فإني عن ظلمها غني، والرابع ثم عض على إصبعه السبابة ثلاث مرات، يقول في كل مرة: آه، قيل له: ومن هو يا أمير المؤمنين؟ قال: صاحب بريد يكتب بخير هؤلاء على الصحة. انتهى منها.

وجاء فيها أيضاً: وولى رجلاً من العرب حضرموت، فكتب إليه والي البريد أنه يكثر الخروج في طلب الصيد ببزاة وكلاب قد أعدها. فعزله وكتب إليه: (ثكلتك أمك وعدمتك عشيرتك ما هذه العدة التي أعددتها للنكاية من الوحش إنا إنما استكفيناك أمور المسلمين ولم نستكفك أمور الوحش، سلم ما كنت تلي من عملنا إلى فلان بن فلان والحق بأهلك ملوماً مدحوراً).

وظفر مرة برجل من كبراء بني أمية فقال: إنسي سائلك عن أشياء فاصلقني ولك الأمان. قال: نعم. فقال المنصور: من أين أتى بنو أمية حتى انتشر أمرهم؟ قال: من تضييع الأخبار. قال: فأي الأموال وجلوها أنفع؟ قال: الجوهر. قال: فعند من وجلوا الوفاء؟ قال: عند مواليهم. فأراد المنصور أن يستعين في الأخبار بأهل بيته، ثم قال: أضع من أقدارهم فاستعان بمواليه. انتهى منها.

وجاء فيها أيضاً: وذكر إبراهيم بن موسى بن عيسى أن ولاة البريد في الآفاق كلها كانوا يكتبون إلى المنصور أيام خلافته كل يوم بسعر القمح والحبوب والأدم وبسعر كل مأكول وبكل ما يقضي به القاضي من نواحيهم وبما يعمل به الوالي وبما يرد بيت المال وكل حدث وكانوا يكتبون حوادث النهار إذا صلوا المغرب ويكتبون إليه بما كان من كل ليلة إذا صلوا المغداة فإذا وردت كتبهم نظر فيها فإذا

رأى الأسعار على حالها أمسك وإن تغير شيء عن حاله كتب إلى الـوالي والعـامل هناك وسأل عن العلة التي نقلـت ذاك عن سعره فإذا ورد الجـواب بالعلـة تلطف لذلك برفقه حتى يعود سعره ذلـك إلى حالـه. وإن شـك في شيء مما قضى به القاضي كتب إليه في ذلك وسأل من بحضرته عن عمله، فإن أنكر شيئاً عمل بـه، كتب إليه يوبخه ويلومه. انتهى منها.

### حاضرة الخلافته

وجاء فيها أيضاً: لما ولى أبو جعفر انتقل من الأنبـار إلى الهاشميـة الـتي أسسـها أخوه أبو العباس وأقام بها إلى أن عزم على تأسيس مدينة بغداد، حاضرة بين العباس الكبرى، ومِظهر فحرهم ومدنيتهم. وكان يريد أن يكون بعيداً عن الكوفة فخرج يرتاد مسكناً لنفسه وجنده ويبتني به مدينة حتى صار إلى موضع بغداد وقال: هذا موضع معسكر صالح هذه دجلة ليس بيننا وبين الصين شيء يأتينا فيها كل ما في البحر وتأتينا الميرة من الجزيرة وأرمينية وما حول ذلك وهذا الفرات يجيء فيه كل شيء من الشام والرقة وما حول ذلك فنزل وضرب عسكره على الصراة وهو نهر بين دجلة والفرات ثـم أمر بخـط المدينـة على مثـال وضعـه وهـي مدورة الشكل تقريباً وجعل لها سورين أحدهما داخل وهو سور المدينة وسمكه من السماء (٣٥) ذراعاً وعليه أبرجة ، سمك كل برج منها فوق السور خمسة أذرع ، وعلى السور شرف. وعرض السور من أسفله نحو عشرين ذراعاً. ويليه من الخارج فصيل بين السورين وعرضه (٦٠) ذراعاً. ثم السور الأول وهو سور الفصيل ودونه خندق . . وللمدينة أربعة أبواب كل اثنين منها متقابلان . ولكل منها باب دون باب، بينهما دهليز ورحمة تدخل إلى الفصيل الدائر بين السـورين. فالأول باب الفصيل والثاني باب المدينة فإذا دخل الداحل من باب حراسان عطف على يساره في دهليز أزج معقود بالآجر والجبص عرضه عشرون ذراعاً طوله ثلاثون المدخل إليه في عرضه والمخرج منه من طوله يخرج إلى رحبه مادة إلى الباب الثاني طولها (٦٠) ذراعاً وعرضها (٤٠) ولها في جنبتيها حائطان من الباب الأول إلى الباب الثاني في صدر هذه الرحبة في طولها الباب الثاني وهو باب المدينة وعن يمينه وشمالًا في جنبتي هذه الرحبة بابان إلى الفصيلين. والأبواب الأربعة على صورة واحدة في الأبواب والفصلان والرحاب والطاقات. ثم الباب الثاني وهو باب

المدينة وعليه السور الكبير فيدخل من الباب الكبير إلى دهليز أزج معقود بالآجر والجص طوله (٢٠) ذراعاً وعرضه (١٢) وعلى كل أزج من آزاج هذه الأبواب بحلس له درجة على السور يرتقي إليه منها ، على هذا المجلس قبة عظيمة ذاهبة في السماء سمكها (٥٠) ذراعاً مزخرفة وعلى رأس كل قبة منها تمثال تديره الريح لا يشبه نظائره وعلى كل باب من أبواب المدينة الأوائل والثاني باب حديد عظيم حليل المقدار كل باب منها فردان . انتهى منها .

وجاء فيها أيضاً: وابتنى قصره الذي يسمى الخلد على دجلة وكان موضعه وراء باب خراسان. ومد المنصور من نهر دجيل الأخذ من دجلة وقناة من نهر كرخايا الآخذ من الفرات وجرهما إلى المدينة في عقود وثيقة من أسفلها محكمة بالصاروج والآجر من أعلاها فكانت كل قناة منهما تدخل المدينة وتنفذ في الشوارع والدروب والأرباط وتجري صيفاً وشتاءً لا ينقطع ماؤها في وقت. وجر لأهل الكرخ أربعة أنهر يقال لأحدها نهر الدجاج وللشاني نهر القلائين وللثالث نهر طابق وللرابع مهر البزازين. والكرخ هو أسواق المدينة التي نقلها المنصور من مدينته في الجهة الجنوبية بين الصراة ونهر عيسى بناها المنصور ورتب كل صنف مدينته في الجهة الجنوبية بين الصراة ونهر عيسى بناها المنصور ورتب كل صنف منها في موضعه وبنى لأهل الأسواق مسجداً يجمعون فيه ولا يدخلون المدينة وسميت الشرقية لأنها شرقي الصراة ولأبي عبداً لله إبراهيم بن محمد بن عرفة نقطويه في الكرخ:

سقى أربع الكرخ الغوادي بديمة وكل ملث دائم الهطل مسبل منازل فيها كل حسن وبهجة وتلك لها فضل على كل منزل انتهى منها.

وجاء فيها أيضاً: وفي سنة (١٥١) إحدى وخمسين ومائة بنى المنصور الرصافة للمهدي ابنه وعمل لها سوراً وخنلقاً وميداناً وبستاناً وأحرى لها الماء. وربع الرصافة يسمى عسكر المهدي الأن المهدي عسكر به عند شخوصه من الري.

وبنى المنصور قصره والجامع في وسط المدينة وكان في صدر قصر المنصور إيوان طوله ثلاثون ذراعاً وعرضه عشرون وفي صدر الإيوان مجلس عشرون ذراعــاً في عشرين وسمكه عشرون وسقفه قبة وعليه مجلس فوقه القبـة الخضـراء وسمكـه في أول حد عقد القبة عشرون ذراعاً فصار من الأرض إلى رأس القبة الخضراء ثمانين ذراعاً. وعلى رأس القبة تمثال فرس عليه فارس بيده رمح.

وقد أنفق المنصور على مدينته هذه نمانية عشر ألف ألف دينار على ما حكاه ياقوت. وفي بعض الروايات أقل من ذلك. ولما تم بناؤها حشر إليها المنصور العلماء من كل بلد وإقليم فأمها الناس أفواجاً ولم تزل تتعاظم ويزداد عمرانها حتى صارت أم الدنيا وسيدة البلاد ومهد الحضارة الإسلامية في عهد اللولة العباسية وأربى سكانها على مليونين. قال الخطيب البغدادي: لم يكن لبغداد في الدنيا نظير في حلالة قدرها وفخامة أمرها وكثرة علمائها وأعلامها وتميز خواصها وعوامها وعظم أقطارها وسعة أطرارها وكثرة دورها ومنازلها ودروبها وشوارعها ومحلما وأسواقها واستكها وأخلامها وأعدب هوائها وعنوبة مائها وبرد ظلالها وأفيائها واعتدال صيفها وشتائها وصحة ربيعها وخريفها وزيادة ما حصر من عدد سكانها. وأكثر ما كانت عمارة وأهلاً في أيام وخريفها وزيادة ما حصر من عدد سكانها. وأكثر ما كانت عمارة وأهلاً في أيام الرشيد إذ الدنيا قارة المضاجع دارة المراضع خصيبة المواقع موردة المشارع. انتهى كل ذلك من محاضرات الخضري.

# حكايته المنصور معمعن بن زائلة

ومن اللطائف ما جاء في محاضرات الخضري ما نصه:

ومن مشهوري قواد العرب: معن بن زائدة الشيباني وهو قائد شجاع كان في أيام بني أمية متنقلاً في الولايات ومنقطعاً إلى يزيد بن عمر بن هبيرة الفزاري أمير العراقين فلما حاءت الدولة العباسية وحوصر يزيد بن عمر بواسط أبلى معه يومئذ بلاءً حسناً ، فلما سلم يزيد وقتل خاف معن على نفسه من المنصور فاستتر مدة طويلة ، حصلت له فيها غرائب ، من أظرفها أنه تنكر وركب جملاً يقصد البادية ، فبينا هو خارج من باب المدينة تبعه عبد أسود متقلداً سيفاً فقبض على خطام جمله ، فأناخه وقبض على يدي معن ، وقال : أنت طلبة أمير المؤمنين أنت معن بن زائدة فلما رأى الجد منه أخرج عقد جوهر ثمنه أضعاف ما جعله المنصور لمن يأتي بمعن فقال للأسود : خذه ولا تكن سبباً لسفك دمي فتأمله الأسود وقال : لست أقبله حتى أسألك عن شيء فإن صدقتني أطلقتك إن الناس وصفوك بالجود فهل وهبت مالك كله ؟ قال : لا . قال : فنصفه ؟ قال : لا . و لم يزل حتى بلغ

العشر، فقال معن: نعم. فقال له الأسود: أنا رزقي من المنصور كل شهر عشرون درهماً. وهذا الجوهر قيمته ألوف دنانير، وقد وهبته لك ووهبتك لنفسك ولجودك المأثوريين عند الناس ولتعلم أن في الدنيا من هـو أجـود منـك فـلا تعجبك نفسك ولتحقر بعد هذا كل حود فعلته ولا تتوقف عن مكرمة. ثم رمى العقد في حجره وترك خطام الجمل وولى منصرفاً فقال له معن: قد وا لله فضحتين ولسفك دمي أهون عليٌّ مما فعلت فخذ ما دفعته لك فيإني في غني عنه فضحك وقال: أردت أن تكذبيني في مقالي والله لا أحذته ولا أحذت لمعروفي ثمناً ومضى لِسبيله. وما زال معن مستتراً ، حتى كان يوم الهاشمية ، يوم أن ثـار الرواندية بالمنصور وهم قوم من أهل خراسان منسوبون إلى بليدة قرب قاشان وكانوا علي رأي أبي مسلم صاحب دعوة بني هاشم يقولون بتناسخ الأرواح وبظهور على رغم الروايات المتناقضة أنهم كانوا يريدون الأخذ بثأر أبي مسلم ويقتلون أبا جعفر فاجتمع منهم زهاء ستمائة وقصدوا نحو المنصور فتنادى الناس وغلقت أبواب المدينة فلم يدخل أحد، فخرج المنصور من قصره. وفي ذلك الوقت ظهر معن فانتهى إلى أبي جعفر ، فرمي بنفسه وترجل وأدخل خرفة قبائه في منطقتــه . وأخـــذ بلحام دابة المنصور وقال: أنشدك الله يا أمير المؤمنين إلا رجعت، فإنك تكفي فلم يرجع . وجاء الربيع ليأخذ بلجام الدابة فقال له معن : ليس هذا من أيامك ثـم تكاثر عليهم الناس فقتلوهم جميعاً وشفت تلك الفعلة معنا في نظر أبي جعفر حتى سماه أسد الرحال فقال معن: والله يا أمير المؤمنين لقد أتيتك وأنا وجّل القلب فلما رأيت ما عندك من الاستهانة بهم وشدة الإقدام عليهم رأيت أمراً لم أره من خلق في حرب فشد ذلك من قلبي وحملني على ما رأيت مني . وكان ذلك سبباً لإعطائه الأمان ووصله بعشرة آلاف درهم وتوليه اليمن . فمكت فيها مدة أحسن فيها السيرة في أهلها حتى ردهم إلى الطاعة والجماعة . ثم ولَّى في آخر أمره سجستان . ولما كان سنة (١٥١) إحدى وخمسين ومائة كان في داره صناع يعملون له عمــلاً فانلس بينهم قوم من الخوارج فقتلوه بمدينة بُست . وكان معن حواداً ممدحاً وشاعره الخصيص به مروان بن أبي حفصة له فيه المدح الرائقة كما لـــه فيــه المراثــي المشجية ومن طرف بدائهه أن معناً دخل على المنصور مرة فقــال لــه: إيــه يــا معـن تعطى مروان ابن أبي حفصة مئة ألف درهم على قوله:

معن بن زائدة الذي زادت به شرفاً على شرف بنو شيبان فقال : كلا يا أمير المؤمنين وإنما أعطيته على قوله :

ما زلت يوم الهاشمية معلناً بالسيف دون خليفة الرحمن فمنعت حوزته وكنت وقاءه من وقع كل مهند وسنان انتهى من المحاضرات.

ولقد حج المنصور رحمه الله تعالى في خلافته خمس مرات، قال الغازي في تاريخه نقلاً عن ابن فهد: إن المنصور لما حج بالناس سنة (١٣٦) ست وثلاثين ومائة قبل أن يستخلف وحج معه أبو مسلم الخراساني واسمه عبدالرحمن بن سلم، فكان في طريقه يصلح العقبات ويكسو الأعراب في كل منزل ويصل من سأله، وحفر الآبار وسهل الطريق، وكان الصيت له وكانت الأعراب تقول: هذا المكنوب عليه، وأمر منادياً في طريق مكة برئت النمة من رجل أوقد ناراً في عسكر الأمير فلم يزل يغذيهم ويعشيهم حتى بلغ مكة، ولما وصل الحرم نزل وخلع نعليه ومشى حافياً تعظيماً للحرم، وأوقف في المسعى خمسمائة وصيف على رقابهم المناديل يسقون الأشربة من سعى من الحاج بين الصفا والمروة، فلما صدر وقابهم المناديل يسقون الأشربة من سعى من الحاج بين الصفا والمروة، فلما صدر بنلك الناس من الموسم نفر أبو مسلم قبل أبي جعفر كراهة احتماعهما على الماء فيضر بنلك الناس والتمس بنلك الإرفاق بالناس جميعاً. انتهى من الغازي.

# صنات المنصوس وأخلاقه

جاء في محاضرات الخضري ما نصه:

كان المنصور أعظم رجل قام من آل العباس شدة وبأسـاً ويقظة وثباتاً ونحن نسوق هنا جملة من أخلاقه لترتسم صورة هذا الرجل العظيم في الأذهان.

# كين كان يتضي متنه

كان شغله في صدر النهار بالأمر والنهي والولايات والعزل وشحن الثغور والأطراف وأمن السبل والنظر في الخارج والنفقات ومصلحة معاش الرعية ، لطرح عالتهم والتلطف لسكونهم وهدئهم . فإذا صلى العصر جلس لأهل بيته إلا من أحل أن يسامره . فإذا صلى العشاء الآخرة نظر فيما ورد عليه من كتب الثغور والأطراف والآفاق وشاور سماره من ذلك فيما أرب . فإذا أمضى ثلث الليل قام إلى فراشه وانصرف سماره . فإذا أمضى الثلث الثاني قام من فراشه فأسبغ وضوءه

وصف في محرابه حتى يطلع الفحر ثم يخرج فيصلي بالنـاس ثـم يدحـل فيجلـس في إيوانه . انتهى .

#### وفأة المنصوس

جاء في محاضرات الخضري ما نصه:

في سنة (١٥٨) ثمان وخمسين ومائة حج المنصور شخص من مدينة السلام متوجهاً إلى مكة في شوال فلما سار من منازل الكوفة عرض له وجعه الـذي توفي به و لم يزل يزداد حتى وصل بستان بن عامر فاشتد به وجعه ثم صار إلى بئر ميمون وهو يسأل عن دخول الحرم ويوصي الربيع بما يريد وتوفي في سحر ليلة السبت (٦) ذي الحجة سنة (١٥٨).

ولم يحضره عند وفاته إلا الربيع الحاجب فكتم موته ومنع النساء وغيرهن من البكاء عليه ثم أصبح فحضر أهل بيت الخلافة ، وجلسوا بحالسهم فأخذ الربيع بيعتهم لأمير المؤمنين المهدي ولعيسى بن موسى من بعده ثم دعا بالقواد فبايعوا وتوجه العباس بن محمد بن علي ومحمد بن سليمان بن علي إلى مكة ليبايعا الناس فبايعوا للمهدي بين الركن والمقام .

ثم أخذ من جهاز المنصور وغسله وكفنه ففرغ من ذلك مع صلاة العصر وجعل رأسه مكشوفاً من أجل أنه مات محرماً وصلى عليه عيسى بن موسى ودفن بثنية المعلاة بعد خلافة مدتها (٢٢) سنة إلا ستة أيام، رحمه الله.

وكان له من الولد نمان ذكور وبنت. فالذكور محمد المهدي وجعفر الأكبر وأمهما أروى بنت منصور الحميرية وسليمان وعيسى ويعقوب وأمهم فاطمة بنت محمد من ولد طلحة بن عبيد الله وجعفر الأصغر وأمه أم ولد كردية. وصالح المسكين وأمه أم ولد رومية. والقاسم وأمه أم ولد، وقد مات منهم جعفر الأكبر والقاسم قبل وفاة المنصور والبنت اسمها العالية، أمها امرأة من بني أمية وقد تزوج العالية إسحاق بن على. انتهى.

# ترجته أمير المؤمنين محمل المهدي

جاء في تاريخ الخميس عنه ما يأتي:

هو المهدي أبو عبدا لله محمد بن أبي جعفر المنصور ، هو الثالث من خلفاء بسي العباس ، ولد سنة (٢٦) ست وعشرين ومائة ، بويع له بالخلافة بعد موت أبيه المنصور بعهد منه إليه «أي في سنة ثمان وخمسين ومائة ».

كان المهدي حوّاداً ممدحاً مليح الشكل محبباً إلى الرعية شجاعاً حصاماً للزنادقة يتتبعهم ويقتلهم في كل بلد. وبنى جامع الرصافة، وكسا الكعبة القباطي والخزف والديباج، وطلى حدرانها بالمسك والعنبر من أسفلها إلى أعلاها. لما شبّ ولاه أبوه على طبرستان وما يليها وعلى الريّ، وتأدب المهدي وحالس العلماء وتميّز، وقيل: إن أباه المنصور غرّم أموالاً عظيمة، وتحيل حتى استنزل ولي العهد أخاه عيسى بن موسى عن المنصب وولاه للمهدي هذا. انتهى من تاريخ الخميس.

وجاء في محاضرات الخضري عنه ما نصه:

هو محمد المهدي ابن المنصور وأمه أروى بنت منصور الحميرية وكانت تكنى أم موسى ولد سنة (١٢٦) بالحميمة من أرض الشراة وكانت سنّه إذ جاءتهم الخلافة ست سنوات ولما استخلف أبوه كان فتى سنّه عشر سنوات. ولما بلغ مبلغ الرجال كان أبوه يرشحه لولاية العهد فولاه سنة (١٤١) إحدى وأربعين ومائة، وسنّه ١٥ سنة قيادة الجنود المتوجهة إلى خراسان وأمره أن ينزل الري حينما وقعت فتنة عبدالجبار بن عبدالرحمن عامل المنصور على خراسان. وبعد انتهاء تلك الفتنة أمره بغزو طبرستان. ثم انصرف عائداً من خراسان سنة (١٤٤) أربع وأربعين ومائة، فلقيه أبوه بقرماسين وانصرفا جميعاً إلى الجزيرة لمراقبة ثغورها وفي هذه السنة بنى المهدي بريطة بنت أبي العباس السفاح.

وفي سنة (١٤٧) سبع وأربعين ومائة ، ولاه أبوه العهد وقدمه على عيسى بن موسى . ثم عاد إلى الري فأقام إلى سنة (١٥١) إحدى و خمسين ومائة ، وفيها قدم على أبيه فبنى له ولجنده الرصافة وهي الجانب الشرقي من بغداد وولاه الحج سنة (١٥٣) ثلاث و خمسين ومائة . وفي سنة (١٥٥) خمس و خمسين رمائة ، أسس مدينة الرافقة على طراز بغداد . ولم يزل يستعين به في الأعمال حتى توفي في

التاريخ الذي تقدم ذكره (٦) الحجة سنة (١٥٨) ثمان وخمسين ومائة (٧) أكتوبـر سنة (٧٧٥). انتهى.

قال ابن كثير في تاريخه: وكان مولد المهدي في سنة ست أو سبع وعشرين ومائة ، أو في سنة إحدى وعشرين ومائة ، ولي الخلافة بعد موت أبيه في ذي الحجة سنة ثمان وخمسين ومائة ، وعمره إذ ذاك ثلاث وثلاثون سنة ولد بالحميمة من أرض البلقاء وتوفي في المحرم من هذه السنة أعني سنة تسع وستين ومائة ، عن ثلاث أو ثمان وأربعين سنة وكانت خلافته عشر سنين وشهراً وبعض شهر . وكان أسمر طويلاً جعد الشعر على إحدى عينيه نكتة بيضاء قيل على عينه اليمنى وقيل اليسرى . قال الربيع الحاجب: رأيت المهدي يصلي في ليلة مقمرة في بهلولة عليه ثياب حسنة فما أدري هو أحسن أم القمر أم بهوه أم ثيابه فقراً : ﴿ فَهَلُ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتَقَطَّعُوا أَرْحَامَكُمْ . . . الآيات ﴾ ثم أمرني عسينة من أقاربه كان مسجوناً فأطلقه ولما جاء خبر موت أبيه بمكة فقام فاحضرت رجلاً من أقاربه كان مسجوناً فأطلقه ولما جاء خبر موت أبيه بمكة كما تقدم كتم الأمر يومين ثم نودي في الناس يوم الخميس : الصلاة جامعة فقام فيهم خطياً فأعلمهم بموت أبيه وقال: إن أمير المؤمنين دعي فأجاب فعند الله أحتسب أمير المؤمنين وأستعينه على خلافة المسلمين ثم بايعه الناس بالخلافة يومئذ أحتسب أمير المؤمنين وأستعينه على خلافة المسلمين ثم بايعه الناس بالخلافة يومئذ وقد عزاه أبو دلامة وهناه في قصيدة له يقول فيها :

عيناي واحدة ترى مسرورة بأميرها جذلى وأحرى تذرف تبكي وتضحك تارة ويسوؤها ما أنكرت ويسرها ما تعرف فيسوؤها موت الخليفة محرماً ويسرها إن قام هذا الأرأف ما إن رأيت كما رأيت وله أرى شعراً أرجله وآخر يتشف هلك الخليفة يال أمة أحمد وأتاكم من بعده من يخلف أهدى لهذا الله أفضل خلافة ولذاك جنات النعيم تزخرف

لما اتصل بالمهدي حبر وفاة والده بمكة المكرمة ، اشتد عليه الحزن واغرورقت عيناه بالدموع ، وقال : إن رسول الله الله الله عند فراق الأحبّة . ولقد فارقت عظيماً وقلدت حسيماً . وبينما كان المهدي حالساً للتعزية بوالده والتهنئة بمبايعته ، دخل عليه أبو دلامة فأنشد :

عيناي واحدة ترى مسرورة بإمامها جذل وأحرى تطرف

تبكي وتضحك مرة ويسوؤها ما أنكرت ويسرها ما تعرف فيسؤها موت الخليفة محرماً ويسرها إذ قام هذا الأرأف فأجزل له العطاء وكان أول من وصله. انتهى .

#### بيعتم المهلي

قال الخضري في محاضراته: بعد أن أخذ الربيع بيعة المهدي على بني هاشم والقوّاد الذين كانوا يرافقون المنصور في حجّه وجّه رسولاً إلى مدينة السلام بخبر الوفاة وبعث معه بقضيب النبي على فردته السيّ يتوارثها الخلفاء وبخاتم الخلافة. فقدمت الرسل يوم الثلاثاء للنصف من ذي الحجة. وفي ذلك اليوم بايعه أهل مدينة السلام ومكث في خلافته إلى أن توفي ليلة الخميس لثمان بقين من المحرم سنة مدينة السلام وستين ومائة، (٤) أغسطس سنة (٧٨٥) خمس وثمانين وسبعمائة ميلادية، بماسبذان فتكون مدته عشر سنين وشهراً ونصفاً. اه منها.

وقال فيها أيضاً: كانت خلافة المهدي مُرَفِّهة عن الناس ما كانوا يلقونه من بعض الشدة أيام المنصور، فقد كان المنصور يؤسس ملكاً له خصوم فكان يكتفي بالريبة والظنة فيعاقب بهما، وفي مثل ذلك كثير ما يؤخذ البريء بالمذنب والمطيع بالعاصي، فلما جاء المهدي كانت الحلافة العباسية قد توطدت، وأنياب العلويين قد كسرت وإن كانت قد بقيت لهم بقايا يتطلعون للخلافة، فهم لا يحتاجون من الاحتراس منهم إلى مثل ما كان المنصور يحتاج إليه في الشدة، فإن كبارهم قد وضعوا تحت نظر الخليفة ببغداد أو الذين كانوا بالمدينة اكتفى بمراقبة الأمير لهم فكانوا يعرضون عليه كل يوم ولذلك كانت حياة المهدي حياة سعيدة لنفسه ولأمته. وهو بعد أبيه يشبه في كثير من الوجوه الوليد بن عبد الملك بعد أبيه.

في أول ولايته أمر بإطلاق من كان في سحن المنصور إلا من كان قبله تباعة من دم أو قتل ومن كان معروفاً بالسعي في الأرض بالفساد أو كان لأحد قبله مظلمة أو حتى فالذين أطلقهم هم من كان جرمهم سياسياً أما أرباب الجنايات والمحبوسون لحقوق مدنية فإنهم ظلوا في حبسهم وكان ممن أطلق يعقوب بن داود الذي سيأتي ذكره في كبار الرجال في عهد المهدي. انتهى منها.

وجاء فيها أيضاً: ومما أحراه من الإصلاح أمره ببناء القصور في طريق مكة أوسع من القصور التي كان السفاح بناها في القادسية إلى زبالة وأمر بالزيادة من

قصور السفاح وترك منازل المنصور التي بناها على حالها وأمر باتخاذ المصانع في كل منهل وهي حيضان تبنى وتملأ من مياه الآبار حتى يكون الاستقاء سهلاً على رجال القوافل الذين لا ينقطع مرورهم في تلك الجهات، وأمر بتحديد الأميال والبرك وحفر الركايا مع المصانع وجعل لذلك عاملاً خاصاً يقوم به. وأمر أن يجري على المحذمين وأهل السحون في جميع الآفاق حتى لا يحتاج المحذمون إلى المشي في الطرق وسؤال الناس فيكونون سبباً في انتشار المرض وحتى يكون للمسحونين ما يقوم بأودهم فلا يموتوا حوعاً إلا من كان له أهل يسألون عنه وأقام البريد بين مدينة رسول الله ومكة واليمن بغالاً وإبلاً ولم يقم هنالك بريد قبل ذلك ومن آثاره زيادته في المسجد الحرام فأدخل فيه دوراً كثيرة مما يحيط بو . اه منها .

وحاء فيها أيضاً: وكان المهدي يجلس للمظالم وتدخل القصص إليه فارتشى بعض أصحابه بتقديم بعضها فاتخذ بيتاً له شباك حديد على الطريق يطرح فيه القصص وكان يدخله وحده فيأخذ ما يقع بيده من القصص أولاً فأولاً فينظر فيه فلا يقدم بعضها على بعض وكان المهدي مغرى بالزنادقة الذيبن يرفع إليه أمرهم فكان دائماً يعاقبهم بالقتل ولذلك كانت هذه التهمة في زمنه وسيلة إلى تشفي من يحب أن يتشفى من عدو أو خصم . والذي أغراه بذلك ما كان من فتنة المقنع الخراساني كان في إحدى قرى مرو وكان يقول بتناسخ الأرواح فاستغوى بشراً كثيراً وصار إلى ما وراء النهر فوجه المهدي لقتاله عدة من القواد فيهم مفاذ بن مسلم وهو يومئذ على خراسان ثم أفرد المهدي لمحاربته سعيد الحرشي وضم إليه القواد فاستعد المقنع للحصار في قلعة كش فحاصره سعيد بقلعته ولما اشتد عليه الحصار وأحس بالهلكة شرب سماً وأسقاه نساءه وأهله فمات وماتوا جميعاً ودخل المسلمون قلعته واحتزوا رأسه . انتهى من محاضرات الخضري .

قال ابن كثير في تاريخه: وفي هذه السنة «أي سنة ستين ومائة» حج بالناس المهدي واستخلف على بغداد ابنه موسى الهادي، واستصحب معه ابنه هارون الرشيد وخلقاً من الأمراء منهم يعقوب بن داود على منزلته ومكانته وكان الحسن بن إبراهيم قد هرب من الخادم فلحق بأرض الحجاز فاستأمن له يعقوب بن داود فأحسن المهدي حلته وأجزله جائزته، وفرّق المهدي في أهل مكة مالاً كثيراً جداً كان قد قدم معه بثلاثين ألف ألف ألف درهم ومائة ألف ثوب وجاء من مصر ثلثمائة

ألف دينار ومن اليمن ماتنا ألف دينار فأعطاها كلها في أهل مكة والمذينة ، وشكت الحجبة إلى المهدي أنهم يخافون على الكعبة أن تنهدم من كثرة ما عليها من الكساوى فأمر بتجريدها فلما انتهوا إلى كساوى هشام بن عبد الملك وجدها من ديباج ثنين حداً فأمر بإزالتها وبقيت كساوى الخلفاء قبله وبعده . فلما جردها طلاها بالخلوق وكساها كسوة حسنة جداً ، ويقال : أنه استفتى مالكاً في إعادة الكعبة إلى ما كانت عليه من بناية ابن الزبير ، فقال مالك : دعها فإني أخشى أن يتخذها الملوك ملعبة فتركها على ما هي .

وحمل له محمد بن سليمان ، نائب البصرة الثلج إلى مكة . وكان أول خليفة حمل له الثلج إليها . ولما دخل المدينة وسمّع المسجد النبوي وكان فيه مقصورة فأزالها وأراد أن ينقص من المنبر عما كان زاده معاوية بن أبي سفيان فقال له مالك : إنه يخشى أن ينكسر حشبه العتيق إذا زعزع . فتركه وتزوج في المدينة رقية بنت عمرو العثمانية . وانتخب من أهلها خمسمائة من أعيانها ليكونوا حوله حرساً بالطرق وأنصاراً وأجرى عليهم أرزاقاً غير أعطياتهم وأقطعهم إقطاعاً معروفة بهم .

قال ابن كثير في تاريخه: وذكروا أنه هاجت ريح شديدة فدخل المهدي بيتاً في داره فألزق خده بالتراب وقال: اللهم إن كنت أنا المطلوب بهذه العقوبة دون الناس فها أنا ذا بين يديك، اللهم لا تشمت بي الأعداء من أهل الأديان. فلم يزل كذلك حتى انجلت. ودخل عليه رجل يوماً ومعه نعل فقال: هذه نعل رسول الله قد أهديتهما لك فقال: هاتها فناوله إياها فقبلها ووضعها على عينيه وأمر له بعشرة آلاف درهم فلما انصرف الرجل قال المهدي: والله إني لأعلم أن رسول الله في لم ير هذه النعل فضلاً عن أن يلبسها، ولكن لو رددته لذهب يقول للناس: أهديت إليه نعل رسول الله في فردها على فتصدقه الناس لأن العامة تميل اليا أمثالها ومن شأنهم نصر الضعيف على القوي وإن كان ظالماً فاشترينا لسانه بعشرة آلاف درهم ورأينا هذا أرجح وأصلح. انتهى من ابن كثير.

روى المسعودي وهو من أهل القرن الثالث للهجرة ، في أواخر الجزء الثاني من تاريخه عند ذكر خلافة القاهر با لله – عن العلامة بأخبار بني العباس محمد بن علي العبدي الخراساني الأخباري أنه قال : خلا بي القاهر فقال : أصدقني أو هذه ، وأشار إلي بالحربة . فرأيت وا لله الموت عياناً بيني وبينه ، فقلت : أصدقك با أمير المؤمنين . قال : عما المومنين . فقال لي : أنظر يقولها ثلاثاً . فقلت : نعم يا أمير المؤمنين . قال : عما

أسألك عنه ولا تغيب عني شيئاً، ولا تحسن القصة ولا تسجع فيها ولا تسقط منها شيئاً. قلت: نعم يا أمير المؤمنين. قال: أنت علامة بأحبار بني العباس من أخلاقهم وشيمهم من أبي العباس فمن دونه. فقلت: على أن لي الأمان يا أمير المؤمنين. قال: ذلك لك. فقلت: أما أبو العباس السفاح، فكان سريعاً إلى سفك الدماء واتبعه عماله في الشرق والغرب من فعله واستنوا بسيرته... إلى آخر ما ذكر في وصف أمراء المؤمنين حتى حاء في وصف محمد المهدي الذي عمر المسجد الحرام وزاد فيه هذه الزيادة العظيمة، فقال عنه ما يأتى:

كان المهدي سمحاً سحياً كريماً حواداً، فسلك الناس في عصره سبيله وذهبوا في أمرهم مذهبه واتسعوا في مساعيهم، وكان من فعله في ركوبه أن يحمل معه بدر الدنانير والدراهم فلا يسأله أحد إلا أعطاه وإن سكت ابتدأه المفرق بين يديه وقد تقدم بذلك إليه، وأمعن في قتل الملحدين والمداهنين عن الدين لظهورهم في أيامه وإعلانهم باعتقاداتهم في خلافته لما انتشر من كتب ماني وابن دميان ومرقيون مما نقله عبدا لله بن المقفع وغيره وترجمت من الفارسية والفهلوية إلى العربية وما صنف من ذلك ابن أبي العرجاء وحماد عجرد ويحيى بن زياد ومطيع بن إياس من تأييد المذاهب المانية والدنساقية والمرقونية فكثر بذلك الزنادقة وظهرت إياس من تأييد المذاهب المانية والدنساقية والمرقونية فكثر بذلك الزنادقة وظهرت أراؤهم في الناس وكان المهدي أول من أمر الجدلين من أهل البحث من المتكلمين بتصنيف الكتب على الملحدين من ذكرنا من الجاحدين وغيرهم وأقاموا البراهين على المعاندين وأزالوا شبه الملحدين فأوضحوا الحق للشاكين، وشرع في بناء المسجد الحرام ومسجد النبي على ما هما عليه إلى هذه الغاية وبني بيت المقلس وقد كان هدمته الزلازل. انتهى من الكتاب المذكور.

### ببن المهدي صعن بن زائلة

قال سعيد بن مسلم: هدر المهدي دم رجل من أهل الكوفة ، كان يسعى في فساد سلطنته ، وجعل لمن دله عليه أو جاءه به مائة ألف درهم . قال : فأقام الرجل حيناً متوارياً ثم إنه ظهر بمدينة السلام ، فكان ظاهراً كغائب ، خائفاً مترقباً فبينما هو يمشي في بعض نواحيها ، إذ بصر به رجل من أهل الكوفة ، فعرفه فأهوى إلى مجامع ثوبه وقال : هذا بغية أمير المؤمنين فأمكن الرجل من قياده ، ونظر إلى الموت أمامه فبينا هو على تلك الحالة إذ سمع وقع حوافر من وراء ظهره ، فالتفت فإذا

معن بن زائدة فقال: يا أبا الوليد أجرني أجارك الله فوقف، وقال للرجل الذي يعلق به: ما شأنك؟ قال: بغية أمير المؤمنين الذي نذر دمه، وأعطى لمن دل عليه مائة ألف. فقال: يا غلام انزل عن دابتك واحمل أخانا، فصاح الرجل: يا معشر الناس! يحال بيني وبين من طلبه أمير المؤمنين. قال له معن: اذهب فأخبره أنه عندي فانطلق إلى باب أمير المؤمنين فأخبره الحاجب، فدخل إلى المهدي فأخبره، فأمر بحبس الرجل، ووجه إلى معن من يحضر به فأتته رسل أمير المؤمنين، وقد لبس ثيابه وقربت إليه دابته، فدعا أهل بيته ومواليه فقال: لا يخلصن إلى هذا الرجل وفيكم عين تطرف. ثم ركب ودخل حتى سلم على المهدي فلم يرد عليه. فقال: يا معن أتجير علي؟ قال: نعم يا أمير المؤمنين. قال: ونعم أيضاً، واشتد غضبه فقال معن: يا أمير المؤمنين قتلت في طاعتكم باليمن في يوم واحد خسة عشر ألفاً، ولي أيام كثيرة قد تقدم فيها بلاعي، وحسن عنائي، فما رأيتموني أهلاً أن تهبوا إليّ رجلاً واحداً استجار بي؟ فأطرق المهدي طويلاً ثم رفع رأسه وقد سري عنه.

فقال: قد أجرنا من أجرت. قال معن: فإن رأى أمير المؤمنين أن يصله، فيكون قد أحياه وأغناه. قال: قد أمرنا له بخمسة آلاف. قال: يا أمير المؤمنين إن صلات الخلفاء على قدر جنايات الرعية، وإن ذنب الرجل عظيم، فأجزل له الصلة. قال: قد أمرنا له بمائة ألف. قال: فتعجلها يا أمير المؤمنين بأفضل الدعاء، ثم انصرف. ولحقه المال، فدعا الرجل، فقال له. حدد حلتك، والحق بأهلك، وإياك ومخالفة خلفاء الله تعالى.

#### شي من خطب المهلي

وقد قال المهدي يوماً في خطبة: أيها الناس أسروا مثلما تعلنون من طاعتنا تهتكم العاقبة وتحمدوا العاقبة واخفضوا جناح الطاعة لمن ينشر معدلته فيكم ويطوي ثوب الأمر عنكم، وأحال عليكم السلامة ولين المعيشة من حيث أراه الله مقدماً ذلك على فعل من تقدمه والله لأعفين عمري من عقوبتكم ولأحملن نفسي على الإحسان إليكم قال: فأشرقت وجوه الناس من حسن كلامه ثم استخرج حواصل أبيه من الذهب والفضة التي كانت لا تحد ولا توصف كثرة ففرقها في

الناس و لم يعط أهله ومواليه منها شيئاً بل أحرى لهـم أرزاقـاً بحسب كفـايتهم مـن بيت المال لكل واحد خمسمائة في الشهر غير الأعطيات . انتهى من ابن كثير .

وجاء في محاضرات الخضري عنه ما يأتي: كان المهدي لا يشرب النبيذ وإن كان سماره يشربونه في مجلسه وكان يسمع الغناء وكان من خلقه الحياء والعفو فكان إذا وقع أحد من خصومه في يده عفا عنه وكان يتأثر بالقرآن. كان في حبسه موسى بن جعفر العلوي فقرأ مرة في صلاته: ﴿ وَفَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُوسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُوسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ مَا الله عَمْ الله والتفت إلى الربيع وأمره بإحضار موسى فلما جيء به قال له: يا موسى إني قرأت هذه الآية فخفت أن أكون قطعت رحمك فوثق لي أنك لا تخرج على. فقال: نعم. فوثق له فخلاه.

وكان خليفة عادلاً يجلس للمظالم بنفسه وبين يديه القضاة فيزيل عن الناس مظالمهم ولو كانت قبله وكان إذا جلس للمظالم قال : ادخلوا على القضاة فلـو لم يكن ردي للظالم إلا للحياء منهم لكفي. قال المسور بـن مسـاور: ظلمـني وكيـل المهدي وغصبني ضيعة لي فأتيت سلاماً صاحب المظالم وأعطيته رقعة مكتوبة فأوصلها للمهدي وعنده عمه العباس بن محمد وابن علانة وعافية القاضي فأمر المهدي بإدخاله وسأله عن مظلمته فأحبره بها فقال له: ترضى بأحد هذين؟ فقال: نعم فقال: تكلم. فقال مساور: أصلح الله القاضي، إن هذا ظلمني في ضيعتي، وأشار إلى المهدي فقال القاضي: ما تقول يا أمير المؤمنين؟ قــال: ضيّعـــى في يدي. فقال مساور: أصلح الله القاضي، سله صارت إليه الضيعة قبل الخلافة أو بعدها؟ فقال المهدي: بعد الخلافة. فقال القاضي: أطلقها له. قال: قد فعلت. والعدل والحلم والعفو في الخلفاء من الصفات التي تدل على أقدارهم وعظم سلطانهم وهكذا كان المهدي مع ما امتاز به من الجود وفصاحة اللسان وكان أبوه قد علمه تعليماً عربياً محضاً في صغره وقد ألف له المفضل الضبي أمثال العرب وجمع له مختارات شعرهم . وكان يقـول : ما تقـرب إليَّ أحـد بوسيلة ولا تذرع بذريعة هي أقرب من تذكيره إياي بـه أسلفت مـني إليـه ، أتبعهـا أختهـا ، فأحسن ربها لأن منع الأواخر يقطع شكر الأوائل.

وكان المهدي ميالاً إلى السنة يحب ألا يخالف سنة رسول الله على فمن ذلك أنه أمر بنزع المقاصير من مساحد الجماعات وتصيير منابرها إلى المقدار الـذي عليه منبر رسول الله على وكتب بذلك إلى الآفاق فعمل به . اهـ.

### من كرم المهدي

نزل المهدي بمنزل «بعيساباد» لما بناها ، وأمر أن يكتب له أبناء المهاجرين وأبناء الأنصار ، فكتبوا ودعى بنقبائهم وحلس بحلساً عاماً لهم ، ففرق ثلاثـة آلاف الف درهم فأغنى كل فقير وحبر كل كسير وفرج عن كل مكروب. ثم قامت الخطباء ودخل الشعراء فأنشدوه ، ففرق فيهم خمسمائة ألف درهم . فكثر الداعى له في الطرقات والبوادي ، وقام في هذا اليوم مروان بن أبي حفصة فأنشده :

ما يلمع البرق إلا حن مغترب كأنه من دواعي شوقه وصب صلقت يا حير مأمون ومعتمد ظني بأضعاف ما قد كنت أحتسب قد لاح للناس بالمهدي نور هـدى يضيء والصبح في الظلماء بحتجـب

ما أنسى لا أنسى غيثاً ظل وابله على من راحة المهدي ينسكب شمنا فما أخلفتنا من مخائله سنحابة صوبها الأوراق والذهب أعطيت سبعين ألفاً غير متبعها منا ولست بمنان بما تهب خليفة طاهر الأثـواب معتصــم بالحق ليــس لــه في غــيره أرب

قال الغازي في تاريخه ما نصه: وفي إتحاف الورى بأخبار أم القرى لابن فهـ د وفي سنة تسع وخمسين ومائة أو في التي بعدها ، أمر المهدي بنفي كل من بمكة مـن المغنيين ومنع فتيتها من الغناء، وأخرج كل من فيها من المشتبهات من النساء بالرجال والمشتبهين من الرجال بالنساء، ومنع من لعب الشطرنج وغيره من الأمور التي تجر إلى اللهو والطرب، وطهّرها من كثير من المباحـات الملهية عن الصلوات والمشغلة عن اغتنام القرب، وألزم حجبة الكعبة إجلالها وتوفيرها وتنزيهها، وتطييبها للزائرين وتجميرها وفتح بابها بالسكينة والخشوع، وزجر النساء عن الخروج إلى المسجد متعطّرات. اه..

وقال أيضاً: وفي سنة ست وستين ومائة أمر المهدي بإقامة البريد بين مكة والمدينة فأقيم لذلك بغال وإبل ولم يكن هناك بريـد قبـل ذلـك. انتهـي مـن تــاريخ الغازي.

إن المهدي رحمه الله تعالى عمل أعمالاً جليلة ، منها أنه بنى في سنة (١٥٩) هجرية مسجد الرصافة ببغداد، وبني خندقها . ولقد كسي الكعبة المشرفة مرتين أو ثلاثة ، وأمر بتضبيب مقام إبراهيم عليه الصلاة والسلام من الثلم الـذي حصـل فيه ، وبعث لذلك بألف دينار ، فضببوا بذلك المقام من أعلاه وأسفله وذلـك سنة (١٦١) من الهجرة وهذا أول ما حلى به المقام .

وقد زاد المهدي في المسجد النبوي من الجهة الشمالية ، وكان بـدء البنـاء سـنة (١٦١) والفراغ منه سنة (١٦٥) هجرية كمـا جـدد مقصـورة عثمـان بـن عفـان رضي الله عنه وربما عمل كثيراً من العمارة أيضاً بالحرمين الشريفين .

# شي من مرورة المهدي وفضله

حاء في بحلة المصور بمصر، في أحد أعدادها بتاريخ ٢٨ رمضان سنة ١٣٦٦ هجرية الموافق ١٥ أغسطس سنة ١٩٤٧ ميلادية، مقالة ممتعة لطيفة بعنوان «تاريخ ما أهمله التاريخ» وأول صندوق للبريد، وذلك بقلم الأستاذ حبيب جاماتي ما نصه:

# أول صندوق للبريد

كان القيظ في ذلك اليوم شديد الوطأة ، والرياح التي هبت على بغداد ساخنة كأنها منبعثة من أفواه البراكين ، والجو قاتماً تضيق فيه الصدور وتنقبض . ومع ذلك ، فإن الخليفة «المهدي با لله» لم يشأ أن يصد الناس عن بابه ، بعد أن نادى المنادي في الليلتين السابقتين ، أن ذلك اليوم من الأيام التي يستقبل فيها أمير المؤمنين ذوي الحاجات ويصغي إلى مطالبهم وشكاياتهم ، فظل الشاكون والمتذمرون والمحتاجون يروحون ويجيئون من الصباح إلى المساء ، والخليفة ينصف هذا ويعزي والمحتاجون يروحون ويجيئون من الصباح إلى المساء ، والخليفة ينصف هذا ويعزي ذاك ، وينفح بالمال هذه ويأمر بإيواء تلك في القصر ، فلا يترك أحداً ممن الحؤوا إلى رحابه يغادر المكان إلا راضياً شاكراً .

تلك كانت عادته منذ أن خلف أباه في الملك، عام ١٥٨ للهجرة، الموافق لعام ٧٧٥ للميلاد. فقد كان أبو جعفر المنصور قاسياً لا يلين، عمد في تثبيت دعائم الخلافة لبني العباس إلى أساليب عنيفة فقتل ونفي وشرد الكثيرين بلا شفقة ولا رحمة، حتى تم له ما أراد من توطيد دعائم السلطان. ولكنه حين أشرف على الموت، أحذ على ابنه محمد بن عبدا لله « المهدي» عهداً بأن يرد المظالم إلى أهلها

وبأن يتحبب إلى الرعية ، ويتسامح مع المسيئين إليه ويبر بالمعوزين والذين خمانهم الحظ في الحياة .

ووفّى المهدي بعهد أبيه ، ففتح أبواب السجون وبعث منها من دفنهم فيها أبوه وأعاد إليهم أموالهم وأملاكهم التي حردوا منها . وقد بلغت نحو ستمائة مليون درهم وأربعة عشر مليوناً من الدنانير ، وأعلن أنه يرغب في استماع شكايات رعاياه دون أن يكون بينه وبينهم وسيط ، وأنه في أيام معينة من أيام الأسبوع ، يفتح أبواب قصره ليدخلها من يريد بلا استئذان ، ليمثل بين يديه ، ويخاطبه في الأمر الذي يشكو منه .

وهكذا أحبه الناس ورفعوا أكف الضراعة إلى الله ، أن يطيل عهده ويدفع عنه الأذى !

كانت الشمس قد أشرقت على المغيب عندما خرج من القاعة آخر واحد من الصحاب الشكايات في ذلك اليوم الذي اشتدت فيه وطأة القيظ فنهض المهدي متعباً وفي رأسه صداع وفي أذنيه طنين، وتوجه لساعته إلى حجرة حاريته المحبوبة «الخيزران» حيث استلقى على الوسائد، طلباً لراحة الجسم والبال.

وأسرعت إليه الخيزران تلاطفه وتدلله ، وترطب فمه بالشراب وجبينه بالعطور ، مرددة بلهجة عذبة ما تعودت أن تقوله له كل يوم : إنك ترهق نفسك يا أمير المؤمنين ، وتحملها فوق طاقتها . . وهل البر بالرعية ، والوفاء بالعهد الذي قطعته لأبيك ، يقضيان عليك بأن تنهك قواك إلى هذا الحد ، وتصنع فوق ما تستطيع ؟

فأحاب المهدي: ومن يرفق بالناس إذا لم أعمد أنا إلى الرفق بهم؟ عليك أن ترفق بنفسك أولاً، وأن يحل وزراؤك محلك في الرفق بالناس! قد يخطئون. وقد يقصرون، وفي خطئهم وتقصيرهم إخلال بالعهد المقطوع! ولكن الخيزران لم تقتنع، وكانت تحب سيدها وتتفانى في خدمته والترفيه عنه. فاستطردت قائلة:

أتظن يا أمير المؤمنين أن جميع الذين يشكون من ظلم، أو فقر، أو مــن فاقــة، يجرؤون على الجيء إليك في قصرك، والدخول عليك في ديوانك، والمثول أمــامك بدون أن تتولاهم الرهبة ويعقد الجوف السنتهم؟ كلا. . إن القليــل يجرؤون علـى

هذا ، والكثير لا يجرؤون فأنت إذن ترهق نفسك من أجل فريق من الرعية دون الفريق الآخر ولن يكون هناك ما يضير الرعية لو أعطيت نفسك حقها من الراحة والسكون.

أثارت هذه الكلمات هواجس الخليفة ، ففكر ملياً ، ثم قال :

أتعتقدين حقاً يا حيزران أن هناك من لا يليي الدعوة ويطرق بابي ، عن حوف أو رهبة ؟

مولاي: إنني أخاطبك عن معرفة . عندي الآن امرأة رقيقة الحال أعرفها ، أراد أصدقاء أسرتها أن يحملوها على الدخول عليك مع الداخلين في «أيام الشكوى» ولكنها لم تفعل ، وقد عهدت إلي بأن أرفع إليك هذا الرق الذي ضمنته شكايتها .

ودفعت الخيزران إلى الخليفة رقاً عليه بضعة سطور خطتها يد مرتجفة لم تــاًلف الكتابة للاستجداء، فسأل المهدي:

من هي تلك المرأة ، ولماذا لم تذكر اسمها في الرق ؟

إذا أمرت يا أمير المؤمنين، فإنني سأقودها إليك في هذه اللحظة.

عليَّ بها . .

عادت الخيزران ومعها امرأة في مقتبل العمر ، عليها ثياب رثة وخرق بالية ، ولكنها كاملة القد ممشوقة القوام ، يشع الحسن من وجهها النير ، والذكاء من عينيها الكبيرتين فانحنت أمام الخليفة ، وتناولت طرف ردائمه ، ورفعتمه إلى شفتيها . .

ما اسمك؟

مزنة!

من أي الناس أنت؟

من نساء بني أمية ؟

انتفض المهدي لذكر الأسرة التي حردها العباسيون من سلطانها وأملاكها، وشتتوا رجالها ونساءها وطاردوها في المشارق والمغارب. ولكنه شعر بالشفقة تنساب إلى قلبه، أمام تلك البائسة المعدمة، التي تقبل رداءه وتحاول إخفاء عريها تحت الأسمال!

أي نساء بني أمية أنت ؟

أنا امرأة مروان بن محمد الأموي . . إلى هذه الحالة التي تراها يـا أمـير المؤمنين أوصلنا الدهر الغادر القاسي . فقد أصبحنا لا نــأمن أن نخـالط النــاس ، بـل نتلمـس رزقنا متنكرين خاتفين .

فأطرق محمد بن عبدا لله المهدي ، وتمتم قائلاً :

اللهم إننا نعوذ بك من زوال النعم! ثم التفت إلى الخيزران وقال:

خذي مزنة الأموية إلى دارك فهي منذ الساعة في حماك وحماي ، ولتقم عندك معززة مكرمة ! وعندما انحنت الأموية ثانية لتلثم طرف الرداء سقطت على يدها دمعة من عين أمير المؤمنين .

وفي اليوم التالي ، قال المهدي للخيزران جاريته المحبوبة :

لقد فطنت بالأمس إلى أمر فاتني من قبل. ويعود الفضل في ذلك إليك. فإن مزنة الأموية وجدت من يوصلها إلى الخليفة. وقد يكون في الدولة كثيرون من الرجال والنساء، لا يجدون من يأخذ بيدهم ويقودهم إلى رحاب المهدي، ولذلك فقد عولت على تسهيل الأمر عليهم، بأن أوفر لهم أسباب الاتصال بي بطريق الكتابة. وإنك يا خيزران بما قلته لي أمس، لتساهمين مساهمة فعالة في تطبيق العهد الذي قطعته لأبي، وفي توسيع نطاق البر برعيتي المحبوبة.

وأمر المهدي بأن يوضع على كل باب من أبواب القصر ، مثبتاً إلى الحائط عسامير ، صندوق كبير مثقوب من أعلاه ، لكي يضع فيه كل صاحب شكاية شكايته مدونة في رق أو قرطاس ، واحتفظ هو بمفتاح تلك الصناديق ، فكان يفتحها كل يوم بنفسه ثلاث مرات ، ويطلع على الشكايات ويفحصها واحدة واحدة ، وينصف أصحابها بقدر ما يستحقون الإنصاف .

وجلس المهدي على عرش الخلافة عشرة أعوام، ومات في الحاديــة والأربعين من العمر، سنة ١٦٩ للهجرة، الموافقة لسنة ٧٨٥ للميلاد.

وهو أول ما أنشأ -فيما أنشأ- «صندوق البريد» في التاريخ.

### وفأة المهدي

في سنة (١٦٩) تسع وستين ومائة ، أراد المهدي الخروج إلى حرجان فلما وصل إلى ماسندان أدركته هناك منيته ليلة الخميس لثمان بقين من المحرم في قرية يقال لها السرور وصلى عليمه ابنه هارون لأنه كان في صحبته رحمه الله تعالى وأحسن حزاءه ، انتهى كل ذلك من محاضرات الخضري .

قال ابن بطوطة : وقبر المهـدي وبعض الخلفاء الذين وسّعوا المسجد الحرام ببغداد .

### ترجمته هامرون الرشيل

جاء في محاضرات الخضري ما نصه:

هو هارون الرشيد بن محمد المهدي وأمه أم الهادي ولد بالري سنة (١٤٥) خمس وأربعين ومائة . ولما شبّ كان أبوه يرشحه للخلافة فولاه مهام الأمور . جعله أمير الصائفة سنة (١٦٥) وسنة (١٦٥) وفي سنة (١٦٤) أربع وستين ومائة ، ولاه المغرب كله من الأنبار إلى أطراف أفريقية فكانت الولاة ترسل من قبله وفي سنة (١٦٦) ست وستين ومائة جعله أبوه ولي عهده بعد الهادي . وفي سنة (١٦٩) تسع وستين ومائة ، وهي السنة التي توفي فيها المهدي أراد أن يقدمه على الهادي لما ظهر من شجاعته وعلو شأنه فحالت منية المهدي دون ذلك . بويع على الهادي لما ظهر من شجاعته وعلو شأنه فحالت منية المهدي دون ذلك . بويع الرشيد بالحلاقة يوم أن مات أخوه الهادي في ١٤ ربيع الأول سنة (١٧٠) سبعين ومائة هـ (١٤) سبتمبر سنة (٢٨٠) ميلادية ، وسنة ٢٥ سنة و لم يزل خليفة إلى أن توفي في ثالث جمادى الآخرة سنة (١٩٣) ثلاث وتسعين ومائة هـ . (٢٤ مارس سنة ١٨٥) . فكانت مدته (٢٣) سنة وشهرين و١٨ يوماً وكان سنة إذ

وجاء في تاريخ ابن كثير رحمه الله تعالى: يقال أنه لما مات الهادي في الليل جاء يحيى بن خالد بن برمك إلى الرشيد فوجده نائماً ، فقال : قم يما أمير المؤمنين فقال له الرشيد: كم تروعني ! لمو سمعك هذا الرحال لكان ذلك أكبر ذنوبي عنده . فقال : قد مات الرجل . فجلس هارون ، فقال : أشر علي في الولايات . فجعل يذكر ولايات الأقاليم لرحال يسمهيم فيوليهم الرشيد ، فبينما هما كذلك

إذ جاء آخر ، فقال : أبشر يا أمير المؤمنين فقد ولد لك الساعة غلام ، فقال : هو عبدا لله وهو المأمون . ثم أصبح فصلّى على أخيه الهادي ودفنه بعيساباد ، وحلف لا يصلي الظهر إلا ببغداد . فلما فرغ من الجنازة أمر بضرب عنق أبي عصمة القائد لأنه كان مع جعفر بن الهادي . فزاحموا الرشيد على حسر فقال أبو عصمة : اصبر وقف حتى يجوز ولي العهد . فقال الرشيد : السمع والطاعة للأمير فحاز جعفر وأبو عصمة ، ووقف الرشيد مكسوراً ذليلاً ، فلما ولي أمر بضرب عنق أبي عصمة ، ثم سار إلى بغداد . فلما انتهى إلى حسر بغداد استدعى بالغواصين فقال : إني سقط مني ههنا خاتم كان والدي المهدي قد اشتراه لي بمائة ألف ، فلما كان من أيام بعث إلى الهادي يطلبه ، فألقيته إلى الرسول ، فسقط ههنا . فغاص الغواصون وراءه فوجدوه فسر به الرشيد سروراً كثيراً . انتهى من ابن كثير .

ولقد عمل هارون الرشيد كثيراً من الأعمال الجليلة، ولنذكر هنا شيئاً من أعماله في الكعبة المشرفة. فقد قال الإمام الأزرقي عن ذلك ما نصه:

فأما ما كان على الباب «أي باب الكعبة» من عمل الوليد بن عبد الملك من النهب فإنه رق وتفرق ، فرفع ذلك إلى أمير المؤمنين محمد بن الرشيد في خلافته ، فأرسل إلى سالم بن الجراح عاملاً كان له على صوافي مكة بثمانية عشر ألف دينار ليضرب بها صفائح الذهب على بابي الكعبة فقلع ما كان على الباب من الصفائح وزاد عليها من الثمانية عشر ألف دينار فضرب عليه الصفائح التي هي عليه اليوم والمسامير وحلقتا باب الكعبة وعلى الفياريز والعتب وذلك كله من عمل أمير المؤمنين محمد بن هارون الرشيد ولم يقلع في ذلك بابي الكعبة ولكن ضربت المؤمنين محمد بن هارون الرشيد ولم يقلع في ذلك بابي الكعبة ولكن ضربت عليهما الصفائح والمسامير وهما على حالها ، قال أبو الوليد: أحبرني المثنى بن عبير الصواف أنهم حين فرقوا ذهب باب الكعبة وحدوا فيه ثمانية وعشرين ألف مثقال فزادوا عليها خمسة عشر ألف دينار وأن الذي على الباب من الذهب ثلاثة وثلاثون ألف دينار وقالوا أيضاً: إنه لما قلع الذهب عن الباب ألبس الباب ثوباً أصفر . انتهى من الأزرقي .

ولقد أراد هارون الرشيد أن يجعل منبر النبي الله من الجوهر والذهب والفضة فمنعه الإمام مالك رحمه الله تعالى . فقد روى أبو نعيم في حليت في ترجمة الإمام مالك : إن هارون الرشيد استشار مالكاً في أن ينقض منبر النبي الله ويجعله من حوهر وذهب وفضة ، فقال له مالك : لا أرى أن تحرم الناس أثر النبي الله . انتهى

من الجزء السادس بصحيفة (٥٠٥) من كتاب زاد المسلم فيما اتفق عليه البحـارى ومسلم.

روى المسعودي وهو من أهل القرن الثالث الهجري، في أواخر الجزء الثاني من تاريخه عند ذكر خلافة القاهر با لله، أن القاهر بـا لله لمـا سـأل محمـد بـن علـي العبدي الخراساني الأخباري، أن يصف الخلفاء العباسيين، وصفهم له حتى وصـل إلى وصف الرشيد – فقال عنه ما يأتى:

وكان الرشيد مواظباً على الحج والغزو ، واتخاذ المصانع والآبار والبرك والقصور في طريق مكة . وأظهر ذلك بها وبمنى وعرفات ومدينة النبي على الناس إحسانه مع ما قرن به من عدله ، ثم بنى الثغور ومدن المدن وحصن فيها الحصون ، مثل طرسوس وأذنة وعمر المصيصة ومرعش وأحكم بناء الحرب ، وغير ذلك من دور السبيل والمواضع للمرابطين . واتبعه عماله وسلكوا طريقته وقفته رعته مقتدية بعمله مستنة بإمامته ، فغمط الباطل وأظهر الحق وأنار الإسلام وبرز على سائر الأمم .

ثم قال: وكان الرشيد أول خليفة لعب بالصولحان في الميدان، ورمى بالنشاب في المرحاس، ولعب بالأكرة والطبطاب وقرّب الحذّاق في ذلك، فعم الناس ذلك الفعل. وكان أول من لعب بالشطرنج من خلفاء بمني العباس، والنرد وقدم اللعاب وأحرى عليهم الرزق، فسمى الناس أيامه لنضارتها وكثرة خيرها وخصبها أيام العروس، وكثير ممن يجاوز النعت ويتفاوت فيه الوصف. انتهى من تاريخ المسعودي.

قال الخضري في محاضراته: كان الرشيد خليفة ديناً محافظاً على التكاليف الشرعية أتم محافظة. فأما صلاته، فكان يصلي في كل يوم مئة ركعة إلى أن فارق الدنيا، إلا أن تعرض له علة. وكان له سمير فكه هو ابن أبي مريم المدني، كان الرشيد لا يصبر عنه ولا يمل محادثته. سمعه مرة يقرأ في صلاته: ﴿وَمَا لِيَ لا أَعْبَدُ اللّهِ عَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾ فقال ابن أبي مريم: لا أدري وا لله فما تمالك الرشيد أن ضحك في صلاته، ثم التفت إليه وهو كالمغضب فقال: يا ابن أبي مريم في الصلاة أيضاً؟ ثم قال: إياك والقرآن والدين ولك ما شئت بعدهما.

وأما صدقته فقد كان كل يوم يتصدق من صلب ماله بـألف درهـم سـوى العطايا التي كانت تهطل على الناس منه و لم ير خليفة قبله كان أعطى منه للمال ثم المأمون بعده .

وكان الرشيد يقتفي آثار المنصور ويعمل بها إلا في بذل المال وكان لا يضيع عنده إحسان محسن ولا يؤخر ذلك في أول ما يجب ثوابه. وكان يحب الشعر والشعراء ويميل إلى أهل الأدب والفقه ويكره المراء في الدين ويقول: هو شيء لا نتيجة له وبالحري لا يكون فيه ثواب. وكان يحب المديح ولا سيما من شاعر فصيح ويشتريه بالثمن الغالي. وعطاياه للشعراء والأدباء تكاد تخرج عما يعقل. انتهى منها.

قال الخضري في محاضراته: ولقد كانت قوة المسلمين في عهد الرشيد ظاهرة ظهوراً بيّناً على الروم لما كان يقوم به الرشيد بنفسه من الغزو المتوالي ومعه عظماء القواد وكبار رجال الدولة من عرب وموال وحراسانية.

ومن شحاعة هارون الرشيد وغيرته الإسلامية ما ذكره الخضري في محاضرات حيث قال: كتب نقفور إلى هارون الرشيد ما يأتي: من نقفور ملك الروم إلى الرشيد ملك العرب أما بعد: فإن الملكة التي كانت قبلي أقامتك مقام الرخ وأقامت نفسها مكان البيدق فحملت إليك من أموالها ما كنت حقيقاً بحمل أمثالها إليها لكن ذلك ضعف النساء وحمقهن فإذا قرأت كتابي فاردد ما حصل قبلك من أموالها وافتد نفسك بما يقع به المصادرة لك وإلا فالسيف بيننا وبينك. فلما قرأ الرشيد الكتاب استفزه الغضب، حتى لم يمكن أحداً أن ينظر إليه، دون أن يخاطبه. وتفرق حلساؤه خوفاً من زيادة قول أو فعل يكون منهم. واستعجم الرأي على الوزير من أن يشير عليه أو يستبد برأيه دونه فدعى بدواة وكتب على ظهر الكتاب (بسم الله الرحمن الرحيم من هارون أمير المؤمنين إلى نقفور كلب الروم قد قرأت كتابك والجواب ما تراه دون أن تسمعه والسلام) ثم شخص من يومه وسار حتى أناخ بباب هرقلة ففتح وغنم واصطفى وأفاد وحرب وحرق واصطلم فطلب نقفور الموادعة على خراج يؤديه كل سنة فأحابه إلى ذلك.

فلما رجع الرشيد من غزوته وصار بالرقة نقض نقفور العهد وحمان الميثاق وكان البرد شديداً فيئس نقفور من رجعته إليه وجاء الخبر بارتداده عما أخذ عليه فما تهيأ لأحد إحبار الرشيد بذلك إشفاقاً عليه وعلى أنفسهم من الكرة في مثل تلك الأيام فاحتيل بشاعر يكني أبا محمد عبدا لله بن يوسف فقال:

أبشر أمير المؤمنين فإنه فتح أتاك به الإله كبير

نقض الندى أعطيته نقفور وعليه دائرة البوار تدور فلقد تباشرت الرعية إن أتى بالنقض عنه وافد وبشير درجت يمينك أن تعجل غزوة تشفى النفوس مكانها مذكور أعطاك جزيته وطأطأ خده حذر الصوارم والردى محذور فأجرته من وقعها وكأنها بأكفنا شعل الغرام تطيير وصرفت بالطول العساكر قافلاً عنه وجارك آمن مسرور نقفور إنك حين تغدر إن نبأى عنك الإممام لجماهل مغسرور أظننت حين غدرت إنك مفلت هبلتك أمك ما ظننت غرور ألقاك حينك في زواخير بحيره فطمت عليك من الإمام بحور إن الإمام على اقتسارك قادر قربت ديارك أم سأت بك دور ليس الإمام وإن غفلنا غافل عما يسوس بحزمه ويدير ملك تجرد للجهاد بنفسيه فعيدوه أبيداً بيه مقهرور يا من يريد رضيا الإليه بسعيه والله لا يخفيه عليه ضمير لا نصح ينفع من يغش إمامه والنصح من نصحائه مشكور نصح الإمام على الأنام فريضة ولأهلها كفارة وطهسور

فلما فرغ الشاعر من إنشاده قال: أو قد فعل نقفور ذلك وعلم أن الوزراء قد احتالوا له في ذلك فكر راجعاً في أشد محنة وأغلظ كلفة حتى أناخ بفنائه فلم يبرح حتى رضى وبلغ ما أراد فقال أبو العتاهية:

> ألا نادت هرقلة بالخراب من الملك الموفق بالصواب غدا هارون يرعد بالمنايسا ويبرق بالمذكرة القضاب ورايات يحل النصر فيها تمر كأنها قطع السحاب أمير المؤمنين ظفرت فاسلم وأبشر بالغنيمة والإياب

و لم تقف الحروب بين الطرفين بعد ذلك. وفي سنة (١٨٩١) حصل فداء أين المسلمين والروم فلم يبق بأرض الروم مسلم إلا فودي به وهذا أول فداء كان بين المسلمين والروم فقال مروان بن أبي حفصة يمدح الرشيد:

وفكت بك الأسرى التي شيدت لها محما سلم المسلمين في المسلمين فكاكها وقالوا سجون المسركين قبورها انتهى من محاضرات الخضري.

#### حضارة بغداد فيعهد الرشيد

قال الخضري في محاضراته: وصلت بغداد في عهد الرشيد إلى قمة مجدها ومنتهى فخارها. أما من حيث العمارة فقد فاقت كل حاضرة عرفت لعهدها. بنيت فيها القصور الفخمة التي أنفق على بناء بعضها مئات الألوف من الدنانير وتألق مهندسوها في إحكام قواعدها وتنظيم أمكنتها وتشييد بنيانها، وصارت قصور الجانب الشرقي بالرصافة تناوح قصور الجانب الغربي. كان في الشرق قصور البرامكة وما أنشؤوه هناك من الأسواق والجوامع والحمامات، وبالجانب الغربي كانت قصور الخلافة التي كانت تبهر الناظرين اتساعاً وجمالاً وامتدت الأبنية امتداداً عظيماً حتى صارت بغداد كأنها مدن متلاصقة تبلغ الأربعين على حاني دحلة واستجر العمران فيها لما جاءها من البناء وصار سكانها نحو ألفي نسمة حتى ازدهمت بساكنيها وكانت متاجر البلدان القاصية تصلها براً وبحراً بحيئها من حراسان وما وراءها ومن الهند والصين ومن الشام والجزيرة والطرق إذ بحيثها من حراسان وما وراءها ومن الهند والصين ومن الشام والجزيرة والطرق إذ الحرص، انتهى منها.

وأما من حيث ثروة الدولة فقد كان يرد على الخليفة ببغداد ما يبقى من حراج الأقاليم الإسلامية بعد أن تقضي جميع حاجاتها . وقد قدر بعض المؤرحين ذلك بنحو أربع مئة ألف ألف درهم يدخل كله بيت مال الخليفة يصرف منه في مرتبات الوزراء والمساعدين له والباقي يتصرف فيه حسبما يرى ، وهو شيء حسيم . وكان الرشيد أسمح خلفاء بني العباس بالمال ، يعطي منه عطاء من لا يخشى فقرأ للقصاد والشعراء والكتّاب والمنتجعين . وقد حرى على سنته كبار وزرائه وشيوخ دولته ورؤساء قواده حتى امتلأت الأسفار بذكر عطاياهم التي قد

يتردد الإنسان في صحتها وتلك الشروة العظيمة تتداولها الأيدي فتروج التجارة وتقضى الحاجات وتكثر المدنية وعلى تلك السنة زادت ثروة الناس بتلك المدينة العظمى واشتد بهم الترف حتى يقال: أن جعفر بن يحيى بنى قصراً أنفق على بنائه عشرين ألف ألف درهم وتعالى الناس في حاجاتهم وتأنقوا في معيشتهم حتى صارت بغداد تبهر أعين زوارها لما يرونه من بعد الشقة بين ما عندهم وما يرون من ردائها وبذخ أهلها وانغماسهم في الملاذ وإعطائهم أنفسهم ما تصبوا إليه من اللهو والخلاعة شأن كل أمة سالت عليها سيول الثروة وانتهى من محاضرات الخضري .

نقول: لقد كان هارون الرشيد من أغفل الخلفاء العباسيين وكان ملكه واسعاً وخزائنه كثيرة عامرة ، وكان يقول للسحابة إذا رآها: أمطري حيث شئت فخراج الأرض التي تمطري فيها يجيء إلى - رحمه الله تعالى .

وأما العلم فإن بغداد صارت قبلة لطلاب العلم من جميع الأمصار الإسلامية يرحلون إليها ليتمموا ما بدؤا فيه من العلوم والفنون فهي المدرسة العليا لطلاب العلوم الدينية والعربية على اختلافها فقد كان فيها كبار المحدّثين والقراء والفقهاء وحفاظ اللغة وآداب العرب والنحويين وكلهم قائمون بالدرس والإفادة لتلاميذهم في المساجد الجامعة التي كانت تعتبر مدارس عليا لتلقي هذه العلوم وقلما كان يتم الإنسان وصف عالم أو فقيه أو محدّث أو كاتب إلا إذا رحل إلى بغداد وأخذ عن علمائها وجميع هؤلاء العلماء كانوا يعيشون عيشاً رغداً مما كان يفيضه عليهم الرشيد والبرامكة ومن دونهم من الخير الواسع والبر العميم ولم تكن بغداد بالمقصرة في علوم الدنيا كالطب والحكمة وغيرها من سائر الصناعات فقد حشد إليها الأطباء والمهندسون وسائر الصناع من الأقاليم المختلفة فاستفادوا من علوم من سبقهم من الأمم في المدنية كالفرس وأهل الهند وأهل الروم والصائبة وغيرهم وزادوا على تلك العلوم بما منحوا من المواهب العقلية وسنرجئ الكلام على النهضة العلمية في بغداد إلى زمن المأمون . . . انتهى من المحاصرات .

وقال القطبي في تاريخه: يروى عن أبي معاوية الضرير قال: أكلت مع الرشيد يوماً ثم صبّ على يدي من لا أعرفه، ثم قال لي الرشيد: أتدري من يصبّ عليك؟ قلت: لا، قال: أنا إحلالاً للعلم. اه.

### حج الرشيد وحبى للوعظ

كان الرشيد رحمه الله تعالى كثير الحج والغزو ، حج بالناس تسع حجج متفرقة . قال الغازي في تاريخه ، نقلاً عن السنجاري في منائح الكرم : ذكر ابن الأثير أنه حج في سنة ثلاث وسبعين ومائة وأحرم بالحج من بغداد . وفي سنة تسع وسبعين ومائة مشى على رجليه من مكة إلى عرفات ، وشهد المشاعر كلها ماشياً . وقيل : كان ذلك في حجته التي كانت سنة سبع وسبعين ومائة ، قال في درر الفرائد : وكان يطوف بين المغرب والعشاء ثلاثة عشر أسبوعاً لا يطيق ذلك أحد ممن كان معه . انتهى من الغازي .

وقال الغازي أيضاً في تاريخه نقلاً عن ابن فهد: وفي بعض حجات هارون الرشيد دخل الكعبة فرآه بعض الحجبة واقفاً على أصابعه وهو يقول: يا من يملك حوائج السائلين ويعلم ضمير الصامتين، إن لكل مسلم منك رداً وجواباً حاضراً، ولكل صامت منك علم محيط ناطق بمواعيدك الصادقة وأياديك الفاضلة ورحمتك الواسعة، صلي على محمد وعلى آل محمد واغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا، يا من لا تضره الذنوب ولا تخفى عليه العيوب ولا تنقصه مغفرة الخطايا، يا من كبس الأرض على الماء، وسد الهواء بالسماء واختار لنفسه أحسن الأسماء، صل على محمد وعلى آل محمد وحر لي، من خشعت له الأصوات بأنواع اللغات على محمد وعلى آل محمد وحر لي، من خشعت له الأصوات بأنواع اللغات يسألونه الحاجات، إن من حاجتي إليك أن تغفر لي ذنوبي إذا توفيتني وصرت في لحدي وتفرق عني أهلي وولدي، اللهم لك الحمد حمداً يفضل كل حمد كفضلك على جميع خلقك، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد صلاة تكون لنا ذخراً وأحراً عند الجزاء الأوفى، اللهم أحينا سعداء وتوفنا شهداء، وجعلنا سعداء وأحراً عند الجزاء الأوفى، اللهم أحينا سعداء وتوفنا شهداء، وجعلنا سعداء مرزوقين، ولا تجعلنا أشقياء محرومين. انتهى من تاريخ الغازي.

قال الخضري في محاضراته: وأما حجه فإنه كان لا يتخلف عنه إلا إذا كان مشغولاً بالغزو فهو في كل عام بين غاز وحاج وقد أقام للناس حجهم تسع مرات في سيني حكمه وهي السنوات (١٧٠ و١٧٣ و ١٧٠ و ١٧٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ عبر معه مئة من الفقهاء وأبنائهم وإذا لم يحجّ أحجّ عنه ثلاثمائة رجل بالنفقة السابغة والكسوة الباهرة.

وكان يسمع وعظ الواعظين وهو عند ذلك رقيق القلب سريع الدمعة ، دخل عليه ابن السماك الواعظ فقال له الرشيد: عظني. فقال: يا أمير المؤمنين اتق الله وحده لا شريك له واعلم أنك غداً بين يـدى الله ربـك ثـم مصروف إلى إحـدى منزلتين لا ثالث لهما جنة أو نار . فبكي هارون حتى اخضلت لحيته . فأقبل الفضل بن الربيع على ابن السماك ، فقال : سبحان الله وهل يتخالج أحداً شك في أن أمير المؤمنين مصروف إلى الجنة إن شاء الله لقيامه بحـق الله وعدلـه في عبـاده وفضلـه . فلم يحفل بذلك ابن السماك من قوله له ولم يلتفت إليه ، وأقبل على الرشيد فقال : يا أمير المؤمنين إن هذا -يعني الفضل بن الربيع- ليس والله معك ولا عندك في ذلك اليوم فاتق الله وانظر لنفسك. فبكسي هـارون حتى أشـفق عليـه الحـاضرون وأفحم الفضل بن الربيع فلم ينطق بحرف . ودخل عليه مرة أخرى فبينما هو عنـده إذ استسقى ماء فأتى بقلة من ماء، فلما أهوى بها إلى فيه ليشربها، قال له ابن السماك: على رسلك يا أمير المؤمنين بقرابتك من رسول الله على لو منعت هذه الشربة بكم كنت تشتريها ؟ قال: بنصف ملكى . قال: اشرب هنأك الله . فلما شربها ، قال له : أسألك بقرابتك من رسول الله على لو منعت خروجها من بدنك بماذا كنت تشتريها ؟ قال : بجميع ملكى . قال ابن السماك : إن ملكاً قيمته شربة ماء لجدير ألا ينافس فيــه . فبكــي هــارون . ولا يـزال الملــوك بخــير مــا سمعــوا الوعظ وتأثروا به ولا تزال الأمـة بخير ما كـان فيهـا مـن يعـظ الملـوك ولا يخشـي سطوتهم. انتهى من المحاضرات.

وروي: أنه أحلي للرشيد في بعض حجاته المسعى ليسعى فيه ، فتعلق ببغلته وهو يسعى ، عبدا لله بن عمر بن عبد العزيز . فوقف له هارون وأقبل عليه . فصاح به : يا هارون فقال : لبيك يا عم ، قال : ارق إلى الصفا . فلما رقي قال : ارم بطرفك إلى البيت قال : قد فعلت ، قال : كم هي ؟ يعني الحجيج ، قال : ومن يحصيهم إلا الله تعالى . قال : فاعلم أن كل واحد من هذه الخلائق يحاسب عن خاصته نفسه ويسأل عنها وحدها يوم القيامة ، وأما أنت وحدك فتسأل عنهم أجمعين فانظر كيف يكون حوابك حين تسأل يوم القيامة ، فبكى هارون بكاء شديداً ، وحدامته يعطونه منديلاً بعد منديل وهو يبلها بدموعه ثم قال له : وأخرى أقولها لك: إن الرجل إذا أساء التصرف في ماله حُجر عليه ، فكيف أنت تسرف في أموال المسلمين وتسيء التصرف فيها وأنت محاسب عليها بين يدي الله تعالى ،

فازداد بكاؤه وأراد جنده أن يطردوه فكفّهم عنه إلى أن فرغ من نصائحه وقام عنه بنفسه ، وهارون يبكي ويتضرع ويستغفر . انتهى من تاريخ القطبي .

وجاء فيه أيضاً: أن هارون الرشيد رأى النبي على في النوم فقال: إن هذا الأمر قد صار إليك في هذا الشهر، فاغز وحج ووسع على أهل الحرمين. ففعل هذا كله في عام واحد أول خلافته. ذكر ذلك الحافظ السيوطي وغيره.

وجاء فيه أيضاً: أن في سنة سبعين ومائة حج هارون الرشيد بالناس وفرق مالاً كثيراً، وكان حجه ماشياً على اللبود، تفرش له من منزل إلى منزل، وقيل: إن الحجة التي حج فيها ماشياً هي حجته في سنة سبع وسبعين ومائة. انتهى من تاريخ القطبي.

روى ابن عساكر عن إبراهيم المهدي: قال: كنت يوماً عند الرشيد فدعا طباحه فقال: أعندك في الطعام لحم حزور؟ قال: نعم ألوان منه، فقال: أحضره مع الطعام. فلما وضع بين يديه أحد لقمة منه فوضعها في فيه، فضحك جعفر البرمكي، فترك الرشيد مضع اللقمة وأقبل عليه. فقال: مم تضحك؟ قال: لا شيء يا أمير المؤمنين. ذكرت كلاماً بيني وبين حارتي البارحة. فقال له: بحقي عليك لما أخبرتني به. فقال: حتى تأكل هذه اللقمة. فألقاها من فيه وقال: والله لتخبرني، فقال: يا أمير المؤمنين بكم تقول إن هذا الطعام من لحم الجزور، يقول عليك؟ قال: بأربعة دراهم، قال: لا والله يا أمير المؤمنين بل بأربعة ألف درهم، قال: كيف ذلك؟ قال: إنك طلبت من طباحك لحم حزور قبل هذا اليوم بمدة قال: كيف ذلك؟ قال: إنك طلبت من طباحك لحم حزور قبل هذا اليوم بمدة يوم حزوراً لأحل مطبخ أمير المؤمنين، لأنا لا نشتري من السوق لحم حزور. فنصرن ننحر كل فصرف من لحم الجزور في ذلك اليوم إلى هذا اليوم أربعمائة ألف درهم، و لم يطلب أمير المؤمنين لحم حزور إلا هذا اليوم قال جعفر: فضحكت لأن أمير يطلب أمير المؤمنين بأربعمائة ألف.

قال: فبكى الرشيد بكاء شديداً وأمر برفع السماط بين يديه وأقبل على نفسه يوبخها ويقول هلكت والله يا هارون ولم يزل يكي حتى آذنه المؤذنون بصلاة الطهر فخرج فصلى بالناس ثم رجع يكي حتى آذنه المؤذنون بصلاة العصر وقد أمر بألفي ألف تصرف إلى فقراء الحرمين من كل حرم ألف ألف صدقة وأمر بألفي ألف يتصدق بها في حاني بغداد الغربي والشرقي وبألف ألف يتصدق بها على

فقراء الكوفة والبصرة ثم خرج إلى صلاة العصر، ثم رجع يبكي حتى صلى المغرب، ثم رجع فدخل عليه أبو يوسف القاضي فقال: ما شأنك يا أمير المؤمنين باكياً في هذا اليوم؟ فذكر أمره وما صرف من المال الجزيل لأجل شهوته، وإنما ناله منها لقمة. فقال أبو يوسف لجعفر: هل كان ما تذبحونه من الجزور يفسد أو يأكله الناس؟ قال: بل يأكله الناس. فقال: أبشر يا أمير المؤمنين بثواب الله فيما صرفته من المال الذي أكله المسلمون في الأيام الماضية وبما يسره الله عليك من الصدقة وبما رزقك الله من خشيته وخوفه في هذا اليوم وقد قال تعالى: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَعْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وجاء في تاريخ ابن كثير أيضاً: وعظ أبو النصر الجهني المصاب هارون الرشيد مرة بكلام حسن فقال: اعلم أن الله سائلك عن أمة نبيه فأعد لذلك جواباً، وقد قال عمر بن الخطاب: لو ماتت سخلة بالعراق ضياعاً لخشيت أن يسألني الله عنها. فقال الرشيد: إني لست كعمر وإن دهري ليس كلهره، فقال: ما هذا بمغن عنك شيئاً، فأمر له بثلاثمائة دينار، فقال: أنا رجل من أهل الصفة، فمر بها فلتقسم عليهم، أنا واحد منهم انتهى منه.

#### حكانت

يحكى أن القاضي يحيى بن أكثم قال : دخلت يوماً على هارون الرشيد وهـو مطرق مفكر فقال : أتعرف قائل هذا البيت يا يحيى :

الخير أبقى وإن طال الزمان به والشر أخبث ما أوعيت من زاد

فقال: يا أمير المؤمنين إن لهذا البيت لقصة عجيبة يرويها الرواة ، فقال: اخبرني عن هذه القصة قال: يا أمير المؤمنين يزعمون أن أعرابياً قال: كنت في بعض السنين قاصداً مكة في قافلة عظيمة ، فلما توسطت البادية في يوم شديد الحر ، سمعت ضحة عظيمة في القافلة ألحقت أولها بآخرها ، فسألت عن سبب الضحة فأحابين رجل من القوم: تقدم تر ما بالناس . فتقدمت إلى أول القافلة فإذا أنا بشجاع أسود فاغر فاه كالجذع ، وهو يخور كما يخور الشور ، ويرغو كرغاء البعير فهالني أمره وبقيت لا أهتدي إلى ما أصنع به . فعدلنا عن طريقه إلى ناحية أخرى ، فعارضنا ثانية فعلمت أنه لسبب ولم يجسر أحد من القوم أن يقربه .

فقلت: أفدي هذا العالم بنفسي وأتقرب إلى الله بخلاص هذه القافلة من هذا وأخذت قربة من الماء فتقلدتها وسللت سيفي وتقدمت فلما رآني قربت منه سكن وبقيت متوقعاً منه وثبة يبتلعني فيه فلما رأى القربة فتح فاه فجعلت فم القربة في فيه وصببت الماء كما يصب في الإناء فلما فرغت القربة تسيب في الرمل ومضى فعجبت من تعرضه لنا وانصرافه عنا من غير سوء لحقنا منه ومضينا لقصدنا.

ثم عدنا في طريقنا ذلك وحططنا في منزلتنا تلك في ليلة مظلمة مدلهمة فأخذت شيئاً من الماء وعدلت إلى ناحية من الطريق فقضيت حاجتي، ثم جلست بعيداً عن القوم أذكر الله تعالى . فأخذتني عيني فنمت مكاني . فلما استيقظت لم أجد للقافلة حساً وقد ارتحلت ومكثت منفرداً لم أر أحداً ولم أهتد إلى ما أفعله وأخذتني حيرة وجعلت أضطرب وإذا بهاتف أسمع صوته ولا أرى شخصه يقول :

يا أيها الرجل المضل مركبه ما عنده من ذي رشاد يصحبه دونك هذا البكر منا تركبه وبكرك الميمون حقاً تجنبه حتى إذا منا الليل زال غيهبه عند الصباح في الفلا تسيبه

فنظرت فإذا أنا ببكر قائم عندي، وبكري إلى حانبي، فأنخته وركبته وحنبت بكري، فلما سرت قـدر عشـرة أميـال لاحـت لي القافلـة وانفحـر الفحـر ووقـف البكر، فعلمت أنه قد حان نزولي، فتحولت إلى بكري وقلت:

يا أيها البكر قد أنجيت من كرب ومن هموم تضل المدلج الهادي ألا تخسرني بسسا لله خالقنسا من ذا الذي جاء بالمعروف في الوادي وارجع حميداً فقد أوليتنا فننا بوركت من ذي سنام رائح غادي فالتفت البكر إلى وهو يقول:

أنا الشجاع الذي ألفيتني رمضاً والله يكشف ضر الحائر الصادي فحدت بالماء لما ضن حامله تكرماً منك لم تسمع بأنكادي فالخير أبقى وإن طال الزمان به والشر أخبث ما أوعيت من زاد هذا حزاؤك مني لا أضن به فاذهب حميداً رعاك الخالق الهادي فعجب الرشيد وأمر بالقصة والأبيات فكتبت وقال: لا يضيع جميلاً أينما وضع.

## عهد الرشيد بالولايته لابنه المأمون

جاء في كتاب «الإمامة والسياسة» ما يأتي:

لما اشتدت العلة وتمادى الوجع بهارون الرشيد رحمه الله تعالى ذكر البيعة لابنه عبدالله المأمون وذلك سنة أربع وتسعين ومائة ، فلما سمعت بذلك زبيدة وكان ابنها منه محمد الأمين كرهت منه ذلك وأكربها حتى ظهر على وجهها أثر الغم ، فدخلت على الرشيد يوماً تعاتبه في ذلك أشد المعاتبة . فقال لها الرشيد : ويحك إنما هي أمة محمد ورعاية من استرعاني الله تعالى طوقاً بعنقي ، وقد عرفت ما بين ابني وابنك ، ليس ابنك يا زبيدة أهلاً للخلافة ولا يصلح للرعاية . قالت: ابني والله خير من ابنك ، وأصلح لما تريد ، ليس بكبير سفيه ، ولا صغير فهيه ، وأسخى من ابنك نفساً ، وأضحع قلباً . فقال هارون : ويحك ! إن ابنك قد زينه في عينك ما يزين الولد في عين الأبوين ، فاتقي الله ، فوا الله إن ابنك لأحب إليّ ، إلا أن الخلافة لا تصلح إلا لمن كان لها أهلاً ، ولها مستحقاً ، ونحن مسؤولون عن هذا الخلق ، ومأخوذون بهذا الأنام ، فما أغنانا أن نلقى الله بوزرهم ، وننقلب إليه بيائمهم ، فاقعدي حتى أعرض عليك ما بين ابني وابنك ، فقعدت معه على الفراش .

فدعا ابنه عبدا لله المأمون، فلما صار بباب المحلس سلم على أبيه بالخلافة، فأذن له بالجلوس فجلس، وأمر له فتكلم، فحمد الله على ما من به عليه من رؤية أبيه، ويرغب إليه في تعجيل الفرج مما به، ثم استأذن في الدنو من أبيه، فدنا منه، وجعل يلثم أسافل قدميه، ويقبل باطن راحتيه، ثم انثنى ساعياً إلى زبيدة، فأقبل على تقبيل رأسها، ومواضع يديها، ثم انحنى إلى قدميها ثم رجع إلى مجلسه. فقال الرشيد: يا بني إني أريد أن أعهد إليك عهد الإمامة، وأقعدك مقعد الخلافة، فإني قد رأيتك لها أهلا، وبها حقيقاً، فاستعبر عبد الله المأمون باكياً، وصاح منتجباً، يسأل الله العافية من ذلك، ويرغب إليه أن لا يرى فقد أبيه. فقال له يا بني: إني أراني لما بي وأنت أحق، وسلم الأمر الله، وارض به، واسأله العون عليه، فلا بد من عهد يكون في يومي هذا. فقال عبدا الله المأمون: يا أبتاه، أخي أحق مني وابن من عهد يكون في يومي هذا. فقال عبدا الله الأمر مني، ثم أذن له فقام حارجاً، ثم سيدتي، ولا أخال إلا أنه أقوى على هذا الأمر مني، ثم أذن له فقام حارجاً، ثم من السلام، وذهل عن الكلام، نخوة وتجبراً، وتعظيماً وإعجاباً، فمشى حتى نسي السلام، وذهل عن الكلام، نخوة وتجبراً، وتعظيماً وإعجاباً، فمشى حتى نسي السلام، وذهل عن الكلام، غوة وتجبراً، وتعظيماً وإعجاباً، فمشى حتى نسي السلام، وذهل عن الكلام، غوة وتجبراً، وتعظيماً وإعجاباً، فمشى حتى

صار مستوياً مع أبيه على الفراش. فقال هارون: وما تقول أي بني، فإني أريد أن أعهد إليك؟ فقال: يا أمير المؤمنين ومن أحق بذلك مني، وأنا أسن ولدك، وابن قرة عينك. فقال هارون: اخرج يا بني، ثم قال لزبيدة: كيف رأيت ما بين ابني وابنك؟ فقالت: ابنك أحق بما تريد، فكتب عهد عبد الله المأمون. ثم محمد الأمين بعده فلما كان سنة خمس وتسعين ومائة توفي الرشيد رحمه الله. انتهى منه.

## حكايته هامرون الرشيد مع الأعرابي

جاء في كتاب الإمامة والسياسة ما يأتي:

قال: وذكروا أن أعرابياً قدم على هارون الرشيد مستجدياً فأراد الدخول عليه فلم يمكنه ذلك. فلما رأى أنه لم يؤذن له، أتى عبد الملك بن الفضل الحاجب، فقال له: توصل كتابي هذا إلى أميرالمؤمنين. وكان الرشيد قد عهد إلى حاجبه أن لا يحبس عنه كتاب أحد قرب أو بعد ، فأعطاه الأعرابي كتاباً فيه أربعة أسطر ، السطر الأول فيه: الضرورة والأمل قاداني إليك. والثاني: العدم يمنع مـن الصـبر. والثالث: الانقلاب عنك بلا فائدة شماتة الأعداء. والرابع: فإما «نعم» مثمرة وإما «لا» مريحة. فلما وصل الكتاب إلى الرشيد قال: هذا رجل قد ساقته الحاجة ، ووصلت إليه الفاقة ، فليدخل . فدخل ، فقال له الرشيد : ارفع حاجتك يا أعرابي . فقال الأعرابي: إن مع الحاجة حويجات . فقال له الرشيد: ارفع حاجتك وحويجاتك تقضى كلها. فقال الأعرابي: تأمر لي يا أمير المؤمنين بكلب أصيـد بـه فضحك الرشيد، ثم قال له: قد أمرنا لك بكلب تصيد به. فقال: تأمر لي يا أمير المؤمنين بدابة أركبها. فقال الرشيد: قد أمرنا لك بدابة تركبها. فقال: تأمر لي يا أمير المؤمنين بغلام يخدم الدابة . فقال له الرشيد: قد أمرنا لك بغلام . قال الأعرابي: تأمر لي يا أمير المؤمنين بجاريـة تطبخ لنـا الصيـد، وتطعمنـا منـه. فقـال الرشيد: قد أمرنا لك بجاريتين حارية تؤنسك، وحارية تخدمك. فقال الأعرابي: لا بد لهؤلاء من دار يسكنونها . فقال له الرشيد : قد أمرنا لك بدار . فقال الأعرابي: يا أمير المؤمنين يصيرون فيها عالة على الناس، وعلىّ كلالة، لا بــد لهــم من ضيعة تقيمهم. فقيال له الرشيد: قد اقتطعتك مائة جريب عامرة ، ومائة حريب غامرة . فقال الأعرابي : وما الغامرة يـا أمير المؤمنين ؟ قـال الرشـيد : غـير

معمورة تأمر بعمارتها. فقال الأعرابي: أنا أقطعتك ألف ألف حريب من أرض أخوالي بني أسد بالحجاز ، تأمر بعمارتها ، فضحك الرشيد وقال : قد أقطعتكها عامرة كلها. ثم قال الرشيد: تمت حويجاتك كلها يا أعرابي. فقال: نعم، وبقيت حاجتي العظمي فقال له الرشيد: ارفعها تقضيي. فقال: أقبل رأسك يـا أمير المؤمنين. فقال له الرشيد: هذا لا سبيل إليه. فقال الأعرابي: أتمنعني حقاً هـو لي ، وتدفعني عما بذلت لي يا أمير المؤمنين . فقال الرشيد : هذا الأمر لا يكون يـا أعرابي، ولا سبيل إلى مثل هذا. فقال الأعرابي: لا بد من أن أصل إلى حقى، إلا أن أغصبه. فقال الرشيد: يا أعرابي أشتري منك هذا الحق الذي وجب لك. فقال له الأعرابي: هذا الحق مما لا يشتري، وهل في الأرض من المال ما يكون ثمنــاً لهذا أو عوضاً منه ؟ لا والذي نفسي بيده ما في الدنيا صفراء ولا بيضاء يشتري بها هذا. فقال الرشيد: تبيعه ببعض ما تراه من الثمن، فإنه لا يكون ولا يتوصل إليه. فقال الأعرابي: فإذا قد أبيت فأعطين مما أعطاك الله، فأمر له بمائة ألف دينار، فأتى بها إليه . فقال الأعرابي : ما هذه ؟ فقيل له : هذه مائة ألف دينار تأخذها . فقال الأعرابي: هي للغرماء على ، وهم أولى بها مني . فضحك الرشيد ، ثم أمر له بمائة ألف أخرى . فقال : ما هذه ؟ فقيل لـه : مائة ألـف ثانيـة ، والأولى للغرمـاء ، وهذه لك. فقال الأعرابي: هذه لضعفاء أهلي يصلهم بها أمير المؤمنين فبما أوسع على نفسى ؟ فأمر له الرشيد بمائة ألف ثالثة . فقيل له : هذا مائة ألف ثالثة ، وسع بها على نفسك في معيشتك، أرضيت يا أعرابي ؟ فقال: نعم رضيت، فرضى ا لله عنك يا أمير المؤمنين، وابني فضالة يقرأ السلام عليك، ويسألك مائة ألف يستعين بها في نكاحه ، ويتزين بها في دنياه ، وإنه قد جمع القـرآن وعـرف شـرائعه وأحكامه ، وعلم ناسخه ومنسوخه ، وتفنن في ضروب من العلم وأحكم أنواع الأدب، وقد جمع الدواقين والكتب وتبحر في فهم الحديث والأثمر، قد أخمذ من كل علم أهذبه ، ومن كل ضرب أمحضه إلى لب اللبيب ، وعقل الرصين ، وعلم ثابت، ونظر عجيب، وفضل ودين، يصوم النهار كله ويقوم الليل أكثره، وقد صارخ كثير من الأهل والعيال وعدد من البنين والصبيان. فقال الرشيد: أو ليس تذكريا أعرابي أنه يريد الاستعانة على النكاح، والتوسع في المعاش، ثم أراك تصفه بكثرة العيال وعدد البنين والصبيان، فقال الأعرابي: يَا أُمير المؤمنين إنه ذو ثلاث نسوة من حرائر النساء، وتسعة من سرائر الإماء، وهو ذو خمسة من الولد من كل مرة وذو سبع بنات من كل أمة ، ويبغى نكاح الرابعــة الحـرة اسـتتماماً لمــا

أمر الله به في التنزيل المحكم وأباح في كتاب الناطق بكلام الصادق . فقال الرشيد : يا أعرابي قد سألت كثيراً ، فهلا سألت مائة ألف درهم فيعطاها . قال الأعرابي : فأعطه يا أمير المؤمنين تسعين ألف دينار أو حططها عنك عشرة آلاف دينار ، فقال الرشيد: والله قد سألت كثيراً وحططت قليلاً. قال الأعرابي: إنما سألتك يا أمير المؤمنين على قدرك، وحططت على قدري، فاختر ما شئت. فقال الرشيد: يا أعرابي إنما تريد مغالبتي لا غلبتني اليوم. فأمر له بمائة ألف دينار ذهبـاً. فقـال لـه أمير المؤمنين: أرضيت يا أعرابي. فقال: ما بقبي لي شبيء يـا أمـير المؤمنين إلا الحملان والكسوة وطوائف الكوفة وتحف البصرة وجوائز الضيافة وحقها. فقال الرشيد: وما يصلح لـك من الحملان يا أعرابي ، فقال: أقصد ما يكون دابة للجمال وأخرى للحملان، وثلاثة للاسترحال، ولابني مثل ذلك، ومن الكسوة ما لا بد منه من ثياب المهنة والاستشعار وما لا غني عنه من الوطاء والدثار، مع رائع الثياب التي تكون للحمعة والجماعات والأعياد، ولابني وبني ابني مثل ذلك. فدعا الرشيد بجعفر بن يحيى وقال: أرحني من هذا وأمر له بما سأل من الحملان وما أراد من ثياب المهنة والجمال، وأغدق عليه من التحـف والطرائف ما ترضيه بها، وأخرجه عني. فخرج جعفر فأمر له بما سأل وأعطاه ما أراد. ثم انصرف الأعرابي راجعاً إلى الحجاز بأموال عظيمة لا يوصف أكثرها ولا يعرف أقلها، وكل هذا يقل عندما عرف من جود الرشيد وسخائه وجزيل عطائه .

## وفاة هامرون الرشيد

حاء في محاضرات الخضري عن وفاته ما نصه: حرج الرشيد من بغداد في خامس شعبان سنة (١٩٢) قاصداً حراسان عندما بلغه استفحال أمر رافع بن الليث بما وراء النهر واستخلف ابنه محمد الأمين بمدينة السلام وحرج معه ابنه عبدا لله المأمون و لم يزل الرشيد في مسيره حتى وافى مدينة طوس في صفر سنة (١٩٣) ثلاث وتسعين ومائة ، وهناك اشتدت به علته ولحق بربه ليلة السبت لثلاث خلون من جمادى الآخرة سنة (١٩٣) ثلاث وتسعين ومائة ، وصلى عليه ابنه صالح لأن المأمون كان قد سبقه إلى مرو حاضرة خراسان ودفن الرشيد بهذه المدينة وكان للرشيد اثنا عشر ولداً ذكراً وأربع بنات فذكور أولاده: محمد الأمين من زبيدة بنت جعفر بن أبي جعفر ، وعلى من زوجته أمة العزيز أم ولد موسى

الهادي، وعبدا لله المأمون والقاسم المؤتمن ومحمد المعتصم وصالح ومحمد أبو عيسى ومحمد أبو يعقوب ومحمد أبو العباس ومحمد أبو سليمان ومحمد أبو علي ومحمد أبو أحمد وهم لأمهات أولاد شتى. وتزوج الرشيد بست زوجات مات عن أربع منهن وهن زبيدة وأم محمد بتت صالح المسكين والعباسة وبنت سليمان بن المنصور والجرشية بنت عبدا لله العثمانية. انتهى من محاضرات الخضري.

وجاء في تاريخ القطبي: حكي عن الرشيد أنه كان رأى مناماً أنه يموت بطوس، فلما وصل إلى طوس، وقد غلب عليه الوعك، عرف أنه ميت، فبكى واحتار لنفسه ملفناً وقال: احفروا لي قبراً في هذا المحل فحفروا له، فقال: قربوني إلى شفيره، فحملوه في قبة إلى أن نظر إلى القبر، فسالت عبرته وزادت غبرته. وقال: يا ابن آدم إلى هذا تصير ولا بد من هذا المصير، وأمر أن ينزل إلى لحده من يقرأ حتمة فيه ففعلوا ذلك. فمات وصلى عليه ابنه صالح وألحد في القبر بطوس، لثلاث مضين من جمادى الآحرة سنة إحدى وتسعين ومائة. وتقدم أن مولده بالري سنة نمان وأربعين ومائة وكانت مدة ملكه ثلاثاً وعشرين سنة وشهرين ونصف رحمه الله تعالى. انتهى من تاريخ القطبي.

### ترجمته السلطان سليمان خان

نذكر ترجمته بمناسبة وضعه للمسجد الحرام منبر الرخام الموجود إلى اليوم، هو السلطان سليمان بن السلطان سليم خان، ولي السلطنة بعد وفاة والده في سنة (٩٢٦) ست وعشرين وتسعمائة، ومولده سنة تسعمائة، واستمر في السلطنة تسعاً وأربعين سنة فكان عمره أربعاً وسبعين سنة وشهرين.

كان غازياً افتتح كثيراً من البلدان . كان أديباً شاعراً له ديوان بالـتركي وآحر بالفارسي . كان مستقيم الحال صادق القول سديد الرأي لا يعرف المكر والنفاق ولا يجبهما .

أما أعماله الخيريسة وعماراته للمساحد والمدارس والرباطات «أي التكايـا» وإحراء العيون وبناء القلاع فكثيرة لسنا في صدد حصرها .

فمن ضمن أعماله في مكة شرفها الله تعالى أنه أرسل منبراً من الرخام الأبيض للمسجد الحرام سنة (٩٦٦) وهو منبر جميل الشكل بديع الصنع لا يزال قائماً بجوار مقام إبراهيم إلى يومنا هذا. وقد سبق الكلام على هذا المنبر في محله. وقد عمل أيضاً ميزاباً لسطح الكعبة محلى بالفضة مطلياً بالذهب سنة (٩٥٩) وقد وقف على كسوة الكعبة المشرفة جملة قرى بمصر. وتقدم الكلام على هذه الوقفية.

ومن ضمنها صدقات عظيمة كانت ترسل سنوياً لأهل الحرمين، ووقف جملة قرى بمصر اشتراها من بيت مال المسلمين وجعل غلّتها وريعها لأهل الحرمين فكانت ترسل في كل عام ثلاث آلاف أردب من الحنطة لأهل مكة المكرمة وألفا أردب لأهل المدينة المنورة، ومنها صدقات الجوالي وهو جمع حالية ومعناه: ما يؤخذ من أهل الذمة في مقابلة استمرارهم في بلاد الإسلام تحت الذمة وعدم حلائهم عنها فكان يخرجها إلى العلماء والفضلاء من أهل الحرمين الشريفين ومن أهل مصر ومن المتقاعدين وغيرهم.

ومن ضمن أعماله العظيمة بمكة: إصلاح وتعمير عين حنين وعين عرفات فإنه رحمه الله أمر بتعمير هذه العين وكانت قد خربت وانقطعت، وإيصالها إلى مكة المشرفة. وعين لهذا العمل الجليل ناظراً يتولى شؤونها اسمه «مصلح الدين مصطفى» من المقيمين والمحاورين بمكة. فقام بهذا العمل خير القيام حتى وصل الماء إلى مكة. ثم إنه اشترى عبيداً سوداً وجعل لهم جرايات وعلوفات من خزائن السلطنة، برسم خدمة العين، من إخراج أتربة العيون وتنظيف القنوات فكانت خدمة العين خاصة بهؤلاء العبيد وبأولادهم من بعدهم طبقة بعد طبقة . وكل خلك تم سنة (٩٣١) إحدى وثلاثين وتسعمائة.

ثم إنه وصل الخبر إلى السلطان سليمان أن الماء بمكة قليل وأنه من المستحسن إصلاح وتعمير (عين زبيدة) لأنها أقوى العيون غير أن قنواتها المبنية ودبولها المطوية مختفية تحت الأرض، تحتاج أولاً إلى الكشف عنها والاهتداء إلى أماكنها ثم إصلاحها وتعميرها.

فلما سمعت بهذا الخبر «خاتم سلطان» ابنة السلطان سليمان خان المذكور طلبت من والدها أن يأذن لها بالقيام بتعمير وإصلاح «عين زييدة» على حسابها الخاص فأذن لها في ذلك، فعينت للقيام بهذا العمل الأمير الكبير إبراهيم بن تغري بردى المهمندار ثم الدفتر دار بمصر . فسافر الأمير إبراهيم لخدمة هذا المشروع الجليل، فوصل إلى حدة في أواخر ذي القعدة سنة (٩٦٩) وقد أعطته السلطانة للذكورة أول دفعة للمصروفات خمسين ألف دينار ذهباً . ثم لا يزال يطلب

المصاريف اللازمة من الأبواب السلطانية حتى زاد المصروف على خمسمائة ألف دينار ذهباً. وقد تقدم الكلام على ذلك بالتفصيل.

ومن ضمن أعمال السلطان سليمان خان بناء أربع مدارس، للمذاهب الأربعة، يدرّس فيها علماء مكة الفقه وعلوم الشريعة والعربية. فعين السلطان لهذا الأمر الأمير قاسم أمير حدة. فقام ببناء كل ذلك حول المسجد الحرام، وغير ذلك من البنايات اللازمة للمرافق العامة باسم السلطان سليمان خان. وعين السلطان سليمان خان وظائف للمدرسين والطلبة من أوقافه بالشام. وعين لكل مدرسة خمسين عثمانية في كل يوم، وعين للمعيد أربع عثمانيات في كل يوم، ولكل مدرس خمسة عشر طالباً لكل طالب عثمانيين، وللفرّاش وللبوّاب نصف ذلك. يجهزها في كل عام ناظر الأوقاف السليمانية بالشام إلى مكة المكرمة.

إلى غير ذلك من الأعمال السلطانية ، فمن أراد استيفاء البحث والتفصيل . فليراجع كتب التاريخ وكتاب تاريخ القطبي فإنا كتبنا هذه النبذة من هذا الكتاب .

# حكايت سليمان بن عبد الملك مع أبي حازم

جاء في كتاب الإمامة والسياسة ما نصه:

على الآخرة كالغائب يقدم على أهله من سفر بعيد. وأما قدوم المسيء فكالعبد الآبق، يؤخذ فيشد كتفه فيؤتى به إلى سيد فـظ غليظ، فـإن شـاء عفـا وإن شـاء عذب . فبكي سليمان بكاءاً شديداً ، وبكي من حوله . . ثم قال : ليت شعري ما لنا عند الله يا أبا حازم ؟ فقال: أعرض نفسك على كتاب الله ، فإنك تعلم ما لك عند الله . قال سليمان : يا أبا حازم ، وأين أصيب تلك المعرفة في كتاب الله؟ قال عند قوله تعالى : ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الفُّحَّارَ لَفِي حَجِيمٍ ﴾ . قال سليمان : يا أبا حازم ، فأين رحمة الله ؟ قال : رحمة الله قريب من المحسنين . قال سليمان : يا أبا حازم : من أعقل الناس؟ قال أبو حازم : أعقل الناس من تعلم العلم والحكمة وعلمها الناس. قال سليمان: فمن أحمق الناس؟ فقال: من حطّ في هوى رجل وهو ظالم، فباع آخرته بدنيا غيره. قال سليمان: فما أسمع الدعاء؟ قال أبو حازم: دعاء المخبتين الخائفين. فقال سليمان: فما أزكي الصدقة عند الله؟ قال: جهد المقل. قال: فما تقول فيما ابتلينا به؟ قال: أعفنا عن هذا وعن الكلام فيه أصلحك الله قال سليمان: نصيحة تلقيها. فقال: ما أقول في سلطان استولى عنوة بلا مشورة من المؤمنين، ولا اجتماع من المسلمين فسفكت فيه الدماء الحرام، وقطعت به الأرحام، وعطلت به الحدود ونكست به العهود، وكل ذلك على تنفيذ الطينة والجمع لمتاع الدنيا المشينة ، ثم لم يلبثوا أن ارتحلوا عنها ، فيها ليت شعري ما تقولون؟ وماذا يقال لكم؟ فقال بعض جلسائه: بئس مـا قلـت يـا أقور، أمير المؤمنين يستقبل بهذا؟ فقال أبو حازم: اسكت يا كاذب، فإنما أهلـك فرعون هامان، وهامان فرعون، إن الله قسد أحمذ على العلماء ليبيّنه للناس ولا يكتمونه ، أي لا ينبذونه وراء ظهورهم. قال سليمان : يا أب حازم كيف لنا أن نصلح ما فسدنا؟ فقال: المأخذ في ذلك قريب - يسير يا أمير المؤمنين، فاستوى سليمان جالساً من اتكائه. فقال: كيف ذلك؟ فقال: تأخذ المال من حلَّه، وتضعه وأهله وتكف الأكف عما نهيت ، وتمضيها فيما أمرت به . قال سليمان : ومن يطيق ذلك؟ قال أبو حازم: من هرب من النار إلى الجنة ، ونبذ سوء العادة ، إلى حير العبادة. فقال سليمان: اصحبنا يا أبا حازم وتوجه معنا، تصب منا ونصب منك، قال أبو حازم: أعـوذ بـا لله مـن ذلـك. قـال سـليمان: ولم يـا أبـا حازم؟ قال: أخاف أن أركن إلى الذين ظلموا، فيذيقني الله ضعف الحياة، وضعف الممات. وقال سليمان: فتزورنا ؟ قال أبو حازم: إنا عهدنا الملوك يـأتون العلماء، ولم يكن العلماء يأتون الملوك، فصار في ذلك صلاح الفريقين، ثم صرنا

الآن في زمان صار العلماء يأتون الملوك ، والملوك تقعد عن العلماء ، فصار في ذلك فساد الفريقين جميعاً قال سليمان : فأوصنا يا أبا حازم وأوجز ، قــال : اتــق ا لله ألا يراك حيث نهاك ولا يفقدك من حيث أمرك، قال سليمان: ادع لنا بخير فقال أبو حازم: اللهم إن كان سليمان وليك فبشره بخير الدنيا والآخرة، وإن كبان عـدوك فخذ إلى الخير بناصيته . قال سليمان : زدني . قال : قد أوجزت ، فإن كنـت وليـه فاغتبط، وإن كنت عدوه فماتعظ، فإن رحمته في الدنيا مباحة، ولا يكتبها في الآخرة إلا لمن اتقى في الدنيا ، فلا نفع في قوس ترمي بـلا وتـر . فقـال سليمان : هات يا غلام ألف دينار . فأتاه بها ، فقال : خذها يا أبا حازم . فقال : لا حاجة لي بها، لأني وغيري في هذا المال سواء، فإن سويت بيننا وعدلست أحمدت، وإلا فلا ، لأني أخاف أن يكون ثمناً لما سمعت من كلامي ، وإن موسى بن عمران عليه السلام لما هرب من فرعون ورد ماء مدين ، ووجد عليه الجاريتين تذودان فقال : ما لكما معين؟ قالتا: لا. فسقى لهما، ثـم تولى إلى الظـل. فقـال: رب إنـي لمـا أنزلت إليَّ من حير فقير ، و لم يسأل الله أجراً . فلما أعجل الجاريتـان الانصـراف أنكر ذلك أبوهما . فقال لهما : ما أعجلكما اليـوم؟ قالتـا : وجدنـا رجـلاً صالحـاً قوياً سقى لنا . قال : ما سمعتماه يقول ؟ قالتا : تولى إلى الظل وهو يقول : رب إنى لما أنزلت إليَّ من حير فقير . فقال : ينبغي لهذا أن يكون حائعاً . تنطلق إحداكما فتقول له: إن أبي يدعوك ليجزيك أجر ما سقيت لنا. فأتته إحداهما تمشى على استيحاء، أي: على إحلال له . قالت: إن أبي يدعوك ليجزيك أجر ما سقيت لنا فجزع موسى من ذلك، وكان طريداً في الفيافي والصحاري. فقال لها: قولي لأبيك: إن الذي سقى يقول: لا أقبل أحراً على معروف اصطنعته، فانصرفت إلى أبيها فأخبرته . فقال : اذهبي فقولي له : أنت بالخيار بين قبول ما يعرض عليك أبسي وبين تركه ، فأقبل فإنه يحبُّ أن يراك ، ويسمع منك . فــأقبل والجاريـة بـين يديـه ، فهبت الريح فوصفتها له ، وكانت ذات خلق كامل. فقال لها: كونسي ورائسي ، وأريين سَمَّت الطريق. فلما بلغ الباب قال: استأذني لنا، فدخلت على أبيها، فقالت: إنه مع قوته لأمين. فقال شعيب: وبم علمت ذلك؟ فأخبرته ما كان مــن قوله عند هبوب الريح عليها . فقال : أدخليه ، فدخل فإذا شعيب قد وضع الطعام ، فلما سلم رحب به وقال: أصب من طعامنا يا فتى. فقــال موسى: أعـوذ بـا الله. قال شعيب: لم؟ قال: لأني من بيت قوم لا نبيع ديننا بملء الأرض ذهباً. قال شعيب: لا والله ما طعامي لما تظن، ولكن عادتي وعادة آبائي، نقـري الضيـف،

ونطعم الطعام. فحلس موسى فأكل. وهذه الدنانير يا أمير المؤمنين إن كانت ثمنـاً لما سمعت من كلامي، فإن أكل الميتة والدم في حال الضرورة، أحب إلى مـن أن آخلها. فأعجب سليمان بأمره إعجاباً شديداً ، فقال بعض حلسائه: يا أمير المؤمنين، إن الناس كلهم مثله. قال: لا. قال الزهري: إنه لجاري منذ ثلاثين سنة ، ما كلمته قط . فقال أبو حازم : صدقت ، لأنك نسيت الله ونسـيتني ، ولـو ذكرت الله لذكرتني . قال الزهري: تشتمني ؟ قال له سليمان : بل أنت شتمت نفسك، أو ما علمت أن للحار على الجار حقاً. قال أبو حازم: إن بني إسرائيل لما كانوا على صواب كانت الأمراء تحتاج إلى العلماء وكانت العلماء تفر بدينها من الأمراء، فلما رئي قوم من أراذل الناس، تعلموا العلم، وأتوا به الأمراء، استغنت الأمراء عن العلماء، واجتمع القوم على المعصية، فسقطوا وهلكوا، ولـو كان علماؤنا هؤلاء يصونون علمهم ، لكانت الأمراء تهابهم وتعظمهم . فقال الزهري: وكأنك إياي تريد، وبي تعرض؟ قال: هو ما تسمع. قال سليمان: يــا أبا حازم عظني وأوجز ، قال : حــلال الدنيـا حســاب وحرامهـا عــذاب ، وإلى الله المآب. فاتق عذابك أو دع. قال: لقد أوجزت، فأخبرني ما مالك؟ قال: الثقة بعدله والتوكل على كلمه ، وحسن الظن به ، والصبر إلى أجله ، واليأس مما في أيدي الناس. قال يا أبا حازم: ارفع إلينا حوائحك؟ قال: رفعتها إلى من لا تخذل دونه ، فما أعطاني منها قبلت ، وهما أمسك عني رضيت ، مع أنبي قد نظرت فوجدت أمر الدنيا يؤول شيئين: أحدهما لي والآخر لغيري. فأمَّا ما كان لي: فلو احتلت عليه بكل حيلة ما وصلت إليه قبل أوانه وحينه الذي قدر لي. وأما الذي لغيري: فلذلك لا أطمع فيه فكما منعني رزق غيري كذلك منع غيري رزقي، فعُلام أقتل نفسي في الإقبال والإدبار؟ قـال سـليمان : لا بـد أن ترفع إلينـا حاجـة نأمر بقضائها . قال : فتقضيها ؟ قال : نعم . قـال : فـلا تعطـني شـيئاً أسـألك ، ولا ترسل إليّ حتى آتيك، وإن مرضت فـلا تعدنى، وإن مـت فـلا تشــهدني. قـال سليمان : أبيت يا أبا حازم أبيت . قال : أتأذن لي أصلحك الله في القيام فإني شيخ قد زمنت . قال سليمان : يا أبا حازم مسألة ما تقـول فيهـا ؟ قـال : إن كـان عندي علم أخبرتك به ، وإلا فهذا الذي عن يسارك ، يزعم أنه ليـس شيء يسـأل عنه إلا وعنده له علم، يريد محمداً الزهري فقال له الزهري : عائذ با لله مـن شرّك أيها المرء. قال: أما من شرّي فستعفى ، وأما من لساني فلا. قال سليمان: ما تقول في سلام الأثمة من صلاتهم أواحدة أم اثنتان ، فإن العلماء لدينا اختلفوا علينا في ذلك أشد الاختلاف قال : على الخبير سقطت ، أُريك في هذا بخبر شاف .

حدثني عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه سعد، أنه شهد رسول الله في الصلاة عن يمينه، حتى يرى بياض خده الأيمن، ثم يسلم عن يساره، حتى يرى بياض خده الأيسر، سلاماً بجهر به. قال عامر: وكان أبي يفعل ذلك.

وأخبرني سهل بن سعد الساعدي: أنه رأى عمر بن الخطاب وابن عمر يسلمان من الصلاة كذلك. فقال الزهري: أعلم ما تحدث به أيها الرجل، فإن الحديث عن رسول الله على صعب شديد إلا بالتثبت واليقين. قال أبو حازم: قد علمته ورويته قبل أن تطلع أضراسك في رأسك. فالتفت الزهري إلى سليمان قال: أصلحك الله! إن هذا الحديث ما سمعت به من حديث رسول الله عقط. فضحك أبو حازم. ثم قال: يما زهري أحطت بحديث رسول الله تقط. كله؟ قال: لا. قال: فثلاثة أرباع. قال: رويت وبلغني. فقال أبو حازم: فهذا من الثلث الذي لم يبلغك، وبقي عليك سماعه. فقال سليمان: ما ظلمك من حاجك. ثم قام مأذوناً له. فأتبعه سليمان ببصره، ينظر إليه، ويعجب به. ثم التفت إلى حلسائه فقال: ما كنت أظنه بقي في الدنيا مثل هذا. قال: ثم انصرف سليمان من الحج قافلاً إلى الشام. انتهى من كتاب الإمامة والسياسة.

# ترجمة الأمير سُودُون المحملي

لما تولى السلطنة الملك الظاهر حقمق العاشر من ملوك الجراكسة ، التفت أول ما ولي إلى مكة المشرفة ، فأرسل خِلعاً ومراسيم للسيد بركات بن حسن عجلان بولاية مكة ، وأرسل إليه سودون المحمدي ليكون أميراً على خمسين فارساً من الترك ويقيم بمكة ليشيد بها العمائر ، ثم أضيف إليه نظارة المستحد الحرام والعناية بمرافق الحجاج وغير ذلك . فقام الأمير سودون بما أسند إليه حق القيام بإخلاص وصدق نية .

ولقد ذكر القطبي في تأريخ ما قام به من الأعمال الجليلة نأتي به ملحصاً من كتابه ، قال : وكان من عمارة الأمير سودون المحمدي بالمسجد الحرام في سنة (٨٤٣) ثلاث وأربعين وتمانمائة ، أنه قلع الرخام الذي على سطح الكعبة الشريفة ، وغير جميع أحشابها المتآكلة فحرد الكعبة يومين وليلتين يشاهد الناس أحجارها إلى

أن أكمل ترميمها وإصلاحها وأعيدت الكسوة عليها . وأصلح أيضاً رخام داخل الكعبة ورخام حجر إسماعيل وأصلح مئذنة باب العمرة ومئذنة باب علي ، وأصلح سقف بعض الجهات من المسجد الحرام ، وجعل على كل ميل في المسعى قنديلاً بالليل تضيء للناس وكذلك جعل على الصفا والمروة .

وقد عمر الأمير سودون المذكور بعض المواضع المأثورة في منى وفي المشعر الحرام بمزدلفة ومسجد نمرة بعرفة ، وقطع جميع أشجار السلم والشوك السي كانت تؤذي المارة في طريق عرفة وتمزق كسوة الشقادف والتي كانت الحرامية تكمن تحتها . وقد أزال الصحار الكبار ونظف طريق الحج ووسعها ، إلى غير ذلك من الأعمال الجليلة في بلد الله الحرام رحمه الله تعالى رحمة واسعة .

#### فرش وتعمير المسجل الحرامر

## فرش المسجد الحرامربالبطحا. وغيرها

أول من حصّب أرضية المسجد الحرام -أي فرشه بالحصباء- عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وكان أول بدئه بالمسجد النبوي . فقد ورد عن ابن عمر أنه سئل عن ذلك ، فقال : مطرنا ليلة فخرجنا لصلاة الغداة ، فجعل الرجل منا يحمل في ردائه من الحصباء فيفرشه على البطحاء ويصلي عليه . فلما رأى رسول الله في ذلك قال : ما أحسن هذا البساط ، ثم أمر عمر بن الخطاب رضي الله عنه في خلافته بتحصيبه من وادي العقيق .

وفي كتاب حسن المحاضرة للسيوطي أن مسلمة بن مخلـد أمير مصر من قبـل معاوية رضي الله عنه لمـا زاد في حـامع عمرو بـن العـاص الـذي بالفُسـطاط سـنة ثلاث وخمسين فرشه بالحصر وكان مفروشاً بالحصباء. اهـ.

فعلم أن فرش أرضية المسجدين الحرامين بمكة والمدينة كان أولاً بالحصباء والبطحاء وكانت أرضهما قبل ذلك تراباً من نفس تراب البلدة ، ثم فرشت بالحجارة الصخرية السوداء من نفس حبال البلدة أيضاً ، ثم فرشت بالمرمر الرخام كما هو الآن ، ثم فرش فوق الرخام المفارش الهندية الخفيفة ، وبالبسط الثقيلة العجمية . ولم يفرش المسجدين الحرامين بالحصر مطلقاً . وقد فرش المسجد النبوي بالمفارش العجمية قبل المسجد الحرام لصغره . أما المسجد الحرام فلم يفرش

بالمفارش العجمية التقيلة الرومية إلا في عصرنا الحاضر . وكان ذلك سنة (١٣٧٤) فرشه المحسن الكبير والتاجر الشهير السيد حسن الشربتلي من أعيان جدة . كـل ذلك بحسب التطور العمراني .

أما بقية المساحد في البلدان الإسلامية ، فكانت أرضيتها لأول مرة من نفس تراب البلدة ، ثم فرشت بالحصباء تقليداً للمسحدين الحرامين بمكة والمدينة ومسحد عمرو بن العاص ، ثم فرشت بالحصر والبسط البلدية أو العجمية ، لأن كل ذلك ميسور في البلدان الأحرى لأنها بلاد زراعية وغنية . وإليك الأدوار التي مرت بفرش المسجد الحرام.

## وضع الحصى والبطحا. في المسجد الحرامر

نقل الغازي عن ابن فهد: أنه في سنة ٨٣٠ جعل شاهين العثماني ورفيقه سعد الدين الفُوِّي المصري الحصباء والبطحاء في المسجد الحرام، وعمل إصلاحات كثيرة فيه، كما هو مذكور في محل آخر من هذا الكتاب . وكان معهما مراسيم بعمارة المسجد الحرام.

يقول ابن جبير في رحلته التي كانت سنة (٥٧٨) بصحيفة ٦٨ ما نصه: «وموضع الطواف مفروش بحجارة مبسوطة كأنها الرخام حسناً منها سود وسمر وبيض قد ألصق بعضها إلى بعض واتسعت عن البيت بمقدار تسع خُطى إلا في الجهة التي تقابل المقام فإنها امتدت إليها حتى أحاطت به، وسائر الحرم مع البلاطات كلها مفروش برمل أبيض وطواف النساء من آخر الحجارة المفروشة».

ويقول ابن بطوطة في رحلته التي كانت سنة (٧٢٥) بصحيفة ٨٤ ما نصه : «وموضع الطواف مفروش بالحجارة السود محكمة الإلصاق وقد اتسعت عن البيت بمقدار تسع خُطئ إلا في الجهة التي تقابل المقام الكريم فإنها امتدت إليه حتى أحاطت به ، وسائر الحرم مع البلاطات مفروش برمل أبيض وطواف النساء من آخر الحجارة المفروشة » انتهى منه .

وفي سنة (١٣١٤) أصلحوا الأحجار المرصوفة على أرض الأروقة والمماشي ورمموا المنابر وأبواب المسجد. وفي سنة (١٣٢٧) دخل المسجد سيل عظيم حصل بسببه خلل في بلاطه و جداره وميلان في بعض أسطواناته ، فقاموا بإصلاح كل ذلك وأصلحوا بـلاط الأروقة والأبواب والمنابر .

وكذلك في سنة (١٣٣٨) وسنة (١٣٤٤) أصلحوا ما حرب من بـالاط الأروقة والمماشي ونحو ذلك.

وفي سنة (١٣٤٦) صدر أمر جلالة الملك عبد العزيز آل سعود رحمه الله تعالى بإصلاح عام للمسجد الحرام فرمموا فرش أروقة المسجد من جهاته الأربعة وغير ذلك مما هو مذكور في محله.

### فرش المسجد الحرامر بالطبطاب والحجامة والرخامر

في ابتداء سنة (١١٣٤) بدأ المعمار محمد أفندي في ترميم المسجد الحرام وفرش بعض نواحي باب السلام بالحجارة وكان قصده فرش جميع المسجد بالحجر وقلع جميع الطبطاب الذي فيه لأن الحجر أبقى وأقوى من الطبطاب.

ثم في سنة (١١٤٠) فرش المسجد الحرام جميعه بالحجارة المنحوتة . وأزيل مـــا كان فيه جميع الطبطاب . قاله الغازي نقلاً عن إتحاف فضلاء الزمن .

وفي سنة (١٢٦٦) فرشت رحبة باب السلام من خمارج الباب بالرخمام الأبيض وكانت قبل ذلك سقاية يباع فيها الماء. وربما كشف بعض النماس عورته واستنجى فواجه البيت الشريف. وكانوا يوسخون الحرم فأزيل ذلك حزى الله فاعله خيراً. وكان ذلك في أيام السلطان عبد الجيد خان.

وفي سنة (١٢٧٩) دخل سيل عظيم للمسجد الحرام حتى وصل إلى قفل باب الكعبة ومات فيه أناس كثيرون وخربت أرضية المسجد والمماشي وحاشية المطاف فورد الأمر من السلطان عبد العزيز خان بإصلاح الحرم الشريف بنظارة الشريف عبدا لله ابن المرحوم الشريف محمد بن عون ووالي شيخ الحرم الحاج أحمد عزت باشا فشرعوا في تعميره وأخرجوا جميع ما في الرواقات والمماشي وحاشية المطاف من الطبطاب القديم وأبدلوه بطبطاب جديد وأتقنوا إصلاح الحرم إصلاحاً تاماً.

# ككترباب الزيادة

قال الغازي نقلاً من بلوغ القرى في ذيـل إتحـاف الـورى: وفي يـوم الخميـس تاسع شهر ذي القعدة سنة ٩١٧ بنيـت دكـة ثانيـة بالزيـادة وهـي الـــيّ تلـي بــاب الزيادة وجعل فيها باقي ما حرج من الحجر ومن بئر زمزم ومن مقام الحنفي.

وفي سنة (١٢٥٧) أو في التي بعدها جعلوا ما زاد من الحجارة في العمارة الـتي وقعت في السنة المذكورة دكة عند باب الزيادة وطبطبوا ظاهرها .

# المماشي التي بالمسجد الحرامر

نقل الغازي عن منائح الكرم، قال: قال العلامة الشيخ عبدالرحمن بن عيسى المرشدي في بعض مسوداته: وأما المماشي الأربعة، التي أحدها إلى باب السلام والأخرى إلى باب العمرة والأخرى إلى باب الحزورة والأخرى إلى باب الحفا والأخرى إلى باب العمرة والأخرى إلى باب الحزورة والمناحان اللذان بجانبي مقام الحنفي والفرش الذي خلفه والذي تجاه المنبر كل ذلك محدث بعد أن فرش المطاف بالمرمر وذلك سنة (١٠٠٣) ألف وثلاثة. فإنهم كانوا كلما قلعوا شيئاً من المطاف جعلوه في هذه الأماكن، وكذلك المحل الذي جعل مصلى لشريف مكة بصحن المسجد مما يلى أم هانئ انتهى.

نقول: الذي يظهر من الكلام المذكور أن المماشي التي بالمسجد الحرام لم تكن قبل سنة (١٠٠٣) لأنها أحدثت بعد فرش المطاف بالمرمر ونعتقد أنها أحدثت في عهد السلطان محمد خان الذي أمر بفرش المطاف بالمرمر في السنة المذكورة أو في سنة (١٠٠٠) أو في سنة (١٠١٠) كما ذكرنا ذلك في محله والله تعالى أعلم.

ويظهر أيضاً من الكلام المذكور أن ما قلع من المطاف من الحجارة والـتراب وغيرهما جعلوه في المماشي وفي الجناحين اللذيـن بجـانبي مقـام الحنفي وفي الفـرش الذي خلفه والذي تجاه المنبر.

وفي سنة (١١١٢) عمّر إبراهيم بيك بعـض المحـلات في المسـجد الحـرام منهـا إصلاح المماشي . وفي سنة (١٢٥٧) أو في التي بعدها، صدر أمر السلطان عبدالمحيد خان بإصلاح المسجد الحرام، فشرعوا في إصلاح أشياء كثيرة منها، أصلحوا المماشي، وزيد في ممشى باب الصفا، وأحدثت ممشاه باب على، وبيضوا جميع الحرم.

#### تعمير المسجل الحرامرفي اللحلت العثمانية

من ذكر تجديد آل عثمان الحرم الشريف وتغيير سقفه بقبب وانتظامه بهذه الحالة الموجودة الآن وعدد أساطينه وقببه وشرفاته وأبوابه ومنائره وذكر ذرعه

قال العلامة قطب الدين رحمه الله في الإعلام: (اعلم) أن هذه العمارة الموجودة الآن وقعت في أيام السلطان سليم خان عليه من الله الرحمــة والرضــوان ، وسبب الأمر الشريف بتعمير المسجد الحرام أن الرواق الشرقي منه مال إلى ناحية الكعبة الشريفة، بحيث برزت رؤوس أخشاب السقف من محل تركيبها في جـدار المسجد. وذلك الجدر هو جدر مدرسة قايتباي وجدر المدرسة الأفضلية في شـرق المسجد وفارق حشب السقف عن محل تركيبه في الجدر المذكور أكثر من ذراع، ومال وجه الرواق إلى صحن المسجد ميلاً ظاهراً بيّناً . وصار نظار الحرم يصلحون الحل الذي فارق الخشب إما بتبديل خشب السقف بأطول منه، أو بنحو ذلك من العلاج. وأما الرواق الذي ظهر ميله إلى صحن الحرم فترَّسوه بأخشاب كيار، حفروا لها في أرض المسجد، لأجل أن تمسكه عن السقوط. واستمر الرواق الشرقي متماسكاً على هذا الأسلوب في أواخر دولة السلطان سليمان وصدر أمر دولة المرحوم السلطان سليم خان ثم لما كثر ميـــلان الـرواق المذكــور عــرض ذلـك على السلطان المرحوم سليم خان في سنة تسع وسبعين وتسعمائة فبرز الأمر بالمبادرة إلى بناء المسجد الحرام جميعه على وجه الإتقان والإحكام وأن يجعل عوض السقف قبباً دائرة بأروقة المسجد الحرام ليامن التاكل فإن حشب السقف كان متآكلاً من حانب طرفيه بطول العمد وكان يحتاج بِعض السِقف إلى تبديل خشـبه بخشبة أخرى في كل قليل، إذ لا بقاء للحشب زماناً طويلاً مع تكسير بعضه .

وكان له سقفان ، بين كل سقف فرجة قدر ذراعين بذراع العمل . وكانت الحيات والدواب تأوي بين هذين السقفين . فكان من أحسن الرأي تبديل السقوف بالقبب لتمكنها ، ودفع مواد الضرر عنها . ووصلت أوامر السطان إلى نائبه بمصر وهو الوزير سنان باشا فعين الوزير لهذه الخدمة الشريفة أحمد بيك

وأضيف إليه بقية عمل دبل عين عرفات من الأبطح إلى أسفل مكة على ما يأتي ذكر ذلك، في ذكر عيون مكة إن شاء الله تعالى وأضيفت إليه صنحقية حدة فبعد ورود الأوامر السلطانية إليه أحذ في أهبة السفر وتوجه من طريق البحر إلى بندر جدة ثم وصل إلى مكة في أواخر سنة تسع وسبعين وتسعمائة. وكانت الأوامر السلطانية والمتكلم عليها من جانب السلطنة مولانا ناظر المسجد الحرام ومدرس مدرسة أعظم سلاطين الأنام ببلد الله الحرام الشيخ حسين الحسيني المالكي ففرح بهذه الخدمة الشريفة وصارت بين مولانا الشيخ والأمير أحمد بيك غاية الملائمة والاتفاق وبذلك حصل المراد وجرت عادة الله أن الخير كله في الوفـاق والشـر جميعه في الشقاق ووصل لهذه العمارة الشريفة معمار دقيق الأنظار أجمع المهندسون على تقدمه في هذه الصناعة اسمه المعمار محمد جاويش الديوان العالى فاتفق الناظر والأمين والمعمار على الشروع في هدم ما يجب هدمه إلى أن يوصلوا الأسـاس فبـدأ المعاول تعمل في رؤوس شرفات المسجد وطبطابه الذي على سقفه إلى أن ينكشف السقف فتنزل أخشابه إلى الأرض وتجتمع في صحن المسجد وينظف الأرض من نقض البناء وأتربته وتحمل على المدواب وترمى في أسفل مكة ثم تمال أساطين الرحام إلى أن تنزل بالرفق إلى الأرض واستمروا على هذا العمل إلى أن نظفوا وجه الأرض من ذلك من باب السلام إلى باب على وهو الجانب الشرقي من المسحد ثم كشفوا عن أساسه فوجدوه مختلاً فأخرجوا الأساس جميعه وكان جدراً عريضاً نازلاً في الأرض على هيئة بيوت رقعة الشطرنج وكان موضع تقاطع الجدران على وجه الأرض قاعدة تركيب الأسطوانة على تلك القاعدة فشرعوا أولاً في وضع الأساس على وجه الإحكام والإتقان من جانب باب السلام لست مضين من جمادي الأولى سنة ثمانين وتسعمائة . واجتمعت من أهالي مكة في ذلك اليوم من الأشراف والعلماء والصالحين والفقراء وباشروا من ذلك العمل شيئاً تبركاً وقسرأت الفواتح وذبحت الأبقار والأنعام والأغنام وتصدق بها على الفقراء والخمدام ووضع الأساس المبارك بإعانة الله تعالى وكان يوماً مشهوداً مباركاً و لله الحمد على هذا الإكرام وله الشكر والثناء والحسن في المبدأ والختام وكانت الأساطين المبنيــة ســابقاً على نسق واحد في جميع الأروقة فظهر لهم أن ذلك الوضع لا يقوى على تركيب القبب عليها لقلة استحكامها إذ القبة يجب أن يكون لها دعائم أربعة قوية تحملها من جوانبها الأربعة فرأوا أن يدخلوا بين أساطين الرخام الأبيض دعامات أخرى

تبنى من الحجر الشميسي الأصفر يكون سمكها مقدار سمك أربع أسطوانات من الرخام ليكون مقيماً لها من كل جانب فيقوى على تركيب القبب من فوقها ويكون كل صف من أساطين الأروقة الثلاثة في غاية الزينة والقوة ففيي أول ركن من الرواق الأول دعامة قوية مبنية من الحجر الشميسي ثم أسطوانة رخام أبيض من أساطين الرواق السابق عليهما عقد ثم أسطوانة رخام كذلك بينها وبين الـذي قبلها عقد آخر، ثم أسطوانة رخام كذلك، ثم دعامة من الحجر الأصفر الشميسي، وهكذا إلى آخر الصف الأول ثم الثاني ثـم الثالث، وهكذا في جميع الأروقة. ثم بنيت القبب على تلك الدعائم والأساطين في دور المسجد جميعه. وشرعوا من ركن المسجد الشريف، من جهة باب السلام كما تقدم، وقاسوا تلك الصفوف بخط مستوى ، وأزالوا ما كان قبل ذلك من الازورار والاعوجاج. والحجر الشميسي نسبة إلى شُمَيْس تصغير شمس حبل بقرب بئر شميسي، وهي حد الحرم من حانب جدة به حبيلات صفر تكسر منها هذه الأحجار، وتحمل إلى مكة مسافة ما دون ليلة فكان في إدخال هذه الدعامات الصفر ما بين الأساطين البيض حكمة أخرى غير الاستحكام والزينة وهي أن أساطين الرحام الباقية في المسجد الحرام ما كانت تفي بجوانبه الأربع لأن الجانب الغربي منه احترقت أساطينه الرخام في أيام الجراكسة كما تقدم وبإدخال هذه الدعائم كانت كلها على نسق واحد لأن كل ثلاثة أساطين من الرخام بينها دعامة واحدة من الحجر الأصفر الشميسي، وذلك في غالب الأروقة من الجوانب الأربعة. فلما كمل الجانبان من المسجد الحرام، وهما الجهة الشرقية والجهة الشمالية، جاء خبر وفاة السلطان سليم حان عليه سحائب المغفرة والرضوان. ثم تولى بعده السلطان مراد خان فأول ما بدأ به أن برز أمره الشريف إلى أمير العمارة أحمد بيك والشيخ حسين والمعمار في إنجاز بقية إكمال المسجد الحرام على ما كانوا عليه من العمل السابق وكان قبل وصول الأمر حاء سيل عظيم سنة ثلاث ونمانين وتسعمائة وكانت ليلة الأربعاء وعاشر جمادي الأول حتى بلغ المطاف ووصل إلى قفل البيت الشريف وبقى الماء يوماً وليلة بموجب الطين والتراب الكائن بسبب عمارة المسجد وتعطلت الجماعة سبعة أوقات. فبادر الناظر وشريف مكة والقاضي حسين والمعمار والفقهاء والأعيان إلى تنظيف الحرم رغسل الكعبة وشرع المعمـار في قطع مسيل وادي إبراهيم من الجانب الجنوبي إلى أن ظهرت عشر درجات كانت مدفونة. فصار السيل إذا أتى انحدر بسهولة إلى المسفلة. وكذلك قطع من جهة

باب الزيادة في الجانب الشمالي وهو ممر سيل قعيقعان والفلق والقرارة فصار إذا سال سيل قعيقعان وحواليه وحرى إلى باب الزيادة لم يصعد إلى أبواب المسجد بل جعل هناك سرداباً واسعاً يسمى العنبة -ويسمى مير ياخور لأن الذي قام بعمارت كان مير آخور أي كبير اصطبل لبعض الملوك وجميع البيوت الكائنة ثمة دبولها ومراحيضها مسلطة عليه فتنحدر بها السيول في الدبول إلى أسفل مكة من جهة المسفلة وبركة ماجن. انتهى.

ذكره اللبني في شرح رسالة ابن زيدون - يجري الماء فيه إلى أن يخرج من قرب باب إبراهيم فيسيل إلى أسفل مكة مع السيل الكبير وصان الله تعالى المسجد الحرام بذلك وصارت السيول بعد ذلك تسيل و لم تصل إلى باب المسجد و لم تقرب منه وهذا رأي سديد وعمل مهم نافع ينصان به المسجد الحرام عن دخول السيل إليه غير أنه يحتاج إلى أن يتفقد في كل عامين أو ثلاثة أعوام فيقطع ما علا من الأرض ليستمر المسيل منهبطاً دائماً لجريان السيل فيه صوناً للمسجد الحرام عن دخول ماء السيل إليه في كل سيل يأتي .

وفي تلك المدة وصلت الأوامر السلطانية في بقية إكمال المسجد الحرام على ما كانوا عليه من العمل السابق فشرعوا في ذلك العمل إلى أن أتموا الجانب الغربي والجنوبي من المسجد الحرام بجميع قبه وشرافاته ودرجاته من داخل المسجد الحرام وخارجه في أيام هذا السلطان الأعظم الأكرم وكان ذلك في آخر سنة أربع وثمانين وتسعمائة فصار المسجد الحرام نزهة للناظر وبغية للخاطر واخترع الفضلاء لذلك تواريخ عديدة بكل لسان ونظم راقم هذه الأرقام تاريخاً يليق أن يكتب في هذا المقام وهو هذا:

مسجد البيت العتيق المحترم دار منشور اللواء والعلم عمر سلطان مراد الحسرم حدد السلطان مراد بن سليم سرّ منمه المسلمون كلهم قال روح القلس في تاريخه

ولشيخ الإسلام وناظر المسجد الحرام مولانا السيد القاضي حسنين الحسين قاضي المدينة سابقاً تاريخ جعله لهذه العمارة كتب نصفه في الوسط الأعلى من صدر الرواق الشرقي المقابل لجهة الكعبة المشرفة والنصف الآخر كتب في صدر الرواق الغربي المطل على الجهة الغربية وهذا نص ما كتب في الجهة الشرقية: باسمه سبحانه إنما يعمر مساحد الله من آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة

ولم يخش إلا الله فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين ، شرع في عمارة هذا الحرم الشريف وتجديده من اختاره من خلفائه وعبيده المقدس المرحوم السعيد المبرور المغفور له الشهيد سلطان الإسلام والمسلمين خاقان خواقين العالمين، المستفىء بفضل الله ظلال دار النعيم حضرة الملك الأعظم سلطان سليم، نوّر الله تعالى ضريحه وروّح بروائح الجنسان روحه ، بناه وأكمله وأتقنه وحسنه وجمله وارث الملك الأعظم الإمام الأفخم والخليفة الأكبر الفطمطم والملك القاهر العرمـرم، من ملَّكه الله شرق البلاد وغربها وجعل طوع يده بلاد عجم الرعايا وعربهـا وأطلعـه سراجاً منيراً في المشارق والمغارب وملكاً مرفوعاً على هام الكواكب -إلى هنا مكتوب في الجهة الشرقية- والباقي مكتوب في الجهة الغربية وهــذا نصه: وصيره للإسلام حصناً محيطاً وجعل ظله المديد على كافة الناس بسيطاً وعدله الفريد جميع الوجود مبسوطاً وقمع لسلطنته الشريفة طوائف الكفر والعناد وجمع لـــه بــين الملــك في الدنيا والفوز في المُعاد خليفة الله على كافة العباد ورحمه الله الشاملة لجميع البلاد سلطان سلاطين الزمان خلاصة آل عثمان السلطان ابن السلطان ابسن السلطان الخنكار الإعظم مراد لا زال الوجود بدوام خلافته عامراً ولا برح الإيمـان في أيام سلطنته قوياً ظاهراً زاده الله قوة ونصراً وشــد بملائكتــه الكــرام أزراً فتــاريخ تمامه قد جاء: (أطال الله لمن أتمه عمراً). انتهى.

قال : ثم ورد من الباب الشريف العالي تـاريخ لا أعلـم مـن أبدعـه واخترعـه وورد معه حكم سلطاني يتضمن الأمر بكتابته على بعض أبواب المسجد الحرام .

فكُتب هذا التاريخ على باب سيدنا العباس إلى باب علي رضي الله عنهما، في الجانب الشرقي خارج المسجد. ونقر له في الحجر الشميس وطلي محل الذهب في ذلك المقام ليقرأه الخاص والعام ويبقى ذلك النص في الحجر على صفحات الليالي والأيام وهو هذا:

الحمد لله الذي أسس بنيان هذا الدين المتين بنبي الرحمة والإرشاد وحصه بمزيد الفضل والكرامة والإسعاد وجعل حرم مكة مطاف لطواف الطائفين الحاجين من أقاصي البلاد صلّى الله عليه وعلى آله وأصحابه الأجلّة والأبحاد، ووفق عبده المعتاد بإحكام الأحكام الشريفة وتشييد أركانها على وجه المراد، المذخر ذخر الآخرة المزيد من زاد المعاد، أدام الله ظله الممدود على مفارق العباد، السلطان ابن السلطان ابن السلطان السلطان مراد، حعل الله الخلافة فيه وفي أعقابه إلى يوم

التناد لتحديد معالم المسجد الحرام الذي سواء العاكف فيــه والبـاد، فتــم في افتتــاح سلطنته العظمي لا زال للحرمـين المحـترمين خادمـاً ، ولأسـاس الجـور والاعتسـاف هادماً ، بتحديد حرم بيت الله عز وجل بأمره المعزز المبحّل وعمر عـامر جـوده مـا تضعضع من أركانه بعدما كان ينفض عوالي جدرانه فحدد حدران البيت العتيق وسوره بأكمل زينة وصونه بعد ما أبلاه الجديدان وأكل عيدان أرضها الأرضة والديدان، فرفع القباب موضع السطوح المبنية بالأخشاب، وابتهج لهذه الحسنة الكبرى كل شيخ وشاب، فأذعنوا لـه بالشرف البـاهر والجحـد الفـاخر تـالين قولـه تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاحِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ وداعـين لـه مـن الله الجميل والَّذخر الزاخر قائلُين اللهم أدمه في سرير الخَلافة محرَّوساً يحفظك من آفـة ، وظافراً على من يريد خلافه ، مشيداً للمساجد والمدارس محدداً لكل منهدم ودارس، واحعل بابه للراجين حرماً آمناً وجنابه للمحتاجين كفيلاً ضامناً يأتون إليه من كل فج عميق، لحرمة البيت العتيق، تقبل الله معطى السؤال بجاه الرسول هذا الدعاء الحري بالقبول ، فلما أسس بنيابه على تقوى من الله ورضوان ، حاء مشيد الأركان ، حاكياً روضات الجنان ، وصار عنوان خلافته ، وبراعــة استهلاله لمنشور سعادته في أوائل سنة أربع وثمانين وتسعمائة الهجرية وكمان الابتداء بذلك التجديد، بأمر والده الدراج إلى مدارج الملك الجيد، السلطان السعيد يـوم لا ينفـع مال ولا بنون إلا من أتى بقلب سليم، السلطان سليم ابن السلطان سليمان ابن السلطان سليم ابن السلطان بايزيد ابن السلطان محمد ابن السلطان مراد ابن السلطان أدر خان ابن السلطان عثمان مكنهم الله على سرر في دار الجنان، وأثـل إخلافهم في مسند الخلافة إلى انقراض الزمان.

وكان الشروع في الرابع عشر من ربيع الأول من شهور سنة ثمانين وتسعمائة فلما سلم السلطان سليم وديعته بأحسن تسليم، وارتحل من دار القصور إلى ما هيأ الله له في الجنة من القصور، قبل تمام ما رام، من تجديد المسجد الحرام، وأجلس الله على سرير الخلافة نجله النجيب أحسن إجلاس، وجعل حرمه مثابة للناس، يسر الله له الإتمام بطلعة إقباله وجوده الليالي والأيام، وأنام الأنام في مهد عدله إلى قيام الساعة وساعة القيام، وأخبرني الأمير المعظم أحمد بيك أن الذي صرفه في عمارة المسجد الحرام هدماً وبناءً وقطعاً لأرض المسيل من جهة الجنوبي إلى آخر عمارة المسفلة ومن جهة باب الزيادة إلى آخر بحرى سرداب العنبة من خاصة أموال السلطنة الشريفة نصرها الله تعالى مائة ألف دينار ذهب جديد سلطاني وذلك غير السلطنة الشريفة نصرها الله تعالى مائة ألف دينار ذهب جديد سلطاني وذلك غير

ثمن الأخشاب المحمولة من مصر إلى مكة المشرفة وغير ثمن الحديد الصلب لآلات العمارة كالمساحي والمحارف والمسامير والحديد المحدّد رأسه بطول الرواقين وبين الأسطوانتين تحت كل عقد كيلا يجلس طير الحمام وغيره عليه فيلوث المسجد بذرقه وهذا الحديد لتحديد رأسه وتواصله يمنع من حلوس الطير عليه وغير أهلة القبب التي عملت بمصر من النحاس وطليت بالذهب وجهزت إلى الحرم الشريف فركبت على أعلى القبب فصار لها منظر حسن وزينة عظيمة . انتهى .

## كك أساطين المسجد الحرامر وقبيه وشرفاته وأبوابه ومنائرة

أما أساطين المسجد الحرام فقال العلامة قطب الدين رحمه الله: اعلم أن أساطين المسحد الحرام قبل هدمها وتجديدها على ما كانت عليه قبل هذه العمارة الشريفة جملتها في حوانبه الأربعة غير الزيادتين أربعمائة أسطوانة وتسع وستون أسطوانة وما على أبوابه سبع وعشرون أسطوانة فتكون جملة أساطين الجوانب الأربعة من المسجد الحرام وأساطين أبوابه الشريفة أربعمائة أسطوانة وست وتسعين أسطوانة بتقديم التاء على السين غيير ما كانت من أساطين الزيادتين. فكانت في الجيانب الشرقي ثمان وثمانون أسطوانة كلها رخام مخروط ما عدا أسطوانة واحدة في الصف الأوسط عند باب على فإنها من الآجر مبنية بالنورة مبيضة بالجص وكان في الجانب الشمالي ويقال له الشامي مائة أسطوانة وأربع أساطين كلها رخام ما عدا أربع عشرة أسطوانة من آخر الصف الأوسط مما يلى باب العجلة إلى باب السدة فإنها حجارة منحوتة وكان في الجانب الجنوبي ويقال له اليماني مائة وأربعون أسطوانة كلها رخام ما عدا خمساً وعشرين أسطوانة في مؤخر هذا الرواق عند باب أم هانئ فإنها كانت حجارة منحوتة وكان في الجانب الغربي سبع وثمانون أسطوانة كلها حجارة منحوتة قطع دون الذراع منحوتة في شكل نصف دائرة مركبة على اثنتين منها اثنتين إلى أن يطول في شكل أسطوانة الرحام مسبوك بينهما بالرصاص في داخلها ووسطها حديد بطول الأسطوانة منحوت مكانه في وسط الحجر مسبوك عليه بالرصاص عمل ذلك في أيام الملك الناصر فرج بن برقوق لما احترق هذا الجانب الغربي من المسجد الحرام في آخر شوال سنة ٨٠٢ . . . كما تقدم شرحه في محله فيكون جميع ما أدركناه من الأساطين الرخام ثلثمائة وأربعين أسطوانة وجميع ما فيه من الأســاطين غـير الرخــام

مائة وتسعة وعشرون أسطوانة وأما أساطين زيادة دار الندوة فأدر كناها ستأ وستين أسطوانة من جوانبها الأربعة كانت من الحجر الغشيم غير منحوت مطلية بالجص الأبيض من ظاهرها وقد ينكشف عنها الجص فيظهر الحجر الغشيم منها في الجانب الشرقي اثنتا عشرة أسطوانة وفي الجانب الشمالي عشرون وفي الجانب الغربي إحدى عشرة ، وفي الجانب الجنوبي ثلاث وعشرون أسطوانة . وأما زيادة باب إبراهيم فقد كان فيها في الرواق سبع عشرة أسطوانة من الحجر المنحوت صفين متصلين في الرواق القبلي الذي يلي المسجد الحرام اثنتان منها لاصقان برباط رامشت على يمين المستقبل واثنتان لاصقتان برباط الخوزي على يسار المستقبل . وفي الجانب الخنوبي ست أساطين إحداها لاصقة بالمنارة التي كانت لهذه الزيادة ولم تكن بالجانب الغربي من هذه الزيادة أساطين .

وأما عدد شرفات المسجد الحرام من داخله فكانت أربعمائة شرافة وسبعة أنصاف شرافات .

وأما الشرافات التي كانت على جدر المسجد من خارجه فهي اثنتان وخمسون شرافة متفرقة على أبواب المسجد الحرام، وفيما بينها دور وربط ومدارس، متصلة بجدر المسجد الحرام، ليس فيها شرافات. وكانت في زيادة دار الندوة من جوانبها الأربعة التي تلي بطنها اثنتان وسبعون شرافة، ولا شرافة للجهة الخارجة لإحاطة الدور بها. وكانت في زيادة باب إبراهيم، مما يلي بطنها، في ثلاث جهات منها وهي: القبلي واليماني والشامي بضع وأربعون شرافة.

وأما أبواب المسجد الحرام فهي تسعة عشر باباً، كانت تفتح على ممانية وثلثين طاقاً. وهي باقية على حالها ما عدا باب واحد في زيادة دار الندوة. وكان يفتح على طاقين، فزادها الأمير قاسم أمين بناء المدارس الشريفية السلطانية السليمانية طاقاً واحداً، وصار على ثلاث طاقات. فصارت طاقات أبواب المسجد الحرام الآن تسعة وثلاثون طاقاً، في كل طاق درفتان. وسيأتي تفصيلها بعد ذكر الأسطوانات المتجددة في عصرنا هذا.

والذي اشتمل عليه المسجد الحرام الآن من الأساطين الرخام والأساطين الصفر الشميسي والقبب والطواحن وشراريف المسجد الحرام فهي ما نذكره فأما الأسطوانات الرخام فعددها ثلثمائة وإحدى عشرة أسطوانة. ففي جهة شرقي

المسجد الحرام وهي ما يقابل باب البيت الشريف اثنتان وستون أسطوانة رخام وفي جهة شامية ويقال له الجانب الشمالي وهو ما يقابل المستجار العظيم أربع وستون أسطوانة رخاماً وفي جهة غربية وهو ما يقابل المستجار العظيم أربع وستون أسطوانة منها ست أسطوانات من الحجر الصوان والباقي من الرخام وفي جهة جنوبيه وهو ما يقابل الركنين ثلاث و ثمانون أسطوانة منها إحدى عشرة من الحجر الصوان والباقي من الرخام وفي زيادة دار الندوة خمس عشرة أسطوانة من تلك واحدة من الحجر الصوان وفي زيادة باب إبراهيم ست أسطوانات وأمام الأسطوانات الصفر الشميسي فجملتها مائتان وأربع وأربعون أسطوانة ، وهي عبارة عن شكل مثمن أو مسلس أو مربع على حسب ما اقتضاه المكان ، وهي في طول الأسطوانة العليا مقدار الثلث من الحجر الصوان المنحوت ، وثلثاها من الحجر الشميسي المنحوت . فمن ذلك في شرقي المسجد الحرام ثلاثون أسطوانة ، وفي الشميسي المنحوت . فمن ذلك في شرقي المسجد الحرام ثلاثون أسطوانة ، وفي جهة غرية ست وثلاثون أسطوانة ، وفي زيادة دار جهة جنوبية ست وشبعون أسطوانة وأربع في أركان السمجد ، وفي زيادة دار جهة جنوبية ست وثلاثون أسطوانة ، وفي زيادة باب إبراهيم ثماني عشرة .

وأما القبب فعددها مائة واثنتان وخمسون قبة . فمن ذلك في شرقي المسحد الحرام أربع وعشرون قبة ، وفي الجانب الشامي ست وثلاثون قبة وفي الجانب الغربي أربع وعشرون قبة وفي الجانب الجنوبي ست وثلاثون قبة وواحدة في ركن المسحد الحرام من جهة منارة الحزورة وفي زيادة دار الندوة ست عشرة قبة وفي زيادة باب إبراهيم خمس عشرة قبة .

وأما الطواحن فحملتها ماتتان واثنان وثلاثون طاحناً. ففي الجانب الشرقي ثمانية وثلاثون طاحناً، وفي الجانب الشمالي تسعة وخمسون طاحناً وفي الجانب الغربي ثلاثة وأربعون طاحناً وفي الجانب الجنوبي أربعة وستون طاحناً واثنان تحت مئذنة باب السلام وواحد في ركن المسحد الحرام من جهة باب السلام وواحد في ركن المسحد من جهة باب العمرة وفي زيادة دار الندوة أربعة وعشرون طاحناً.

وأما الشرافات فجملتها ألف وثلثمائة وثمانون شرافة. فمن ذلك في شرقي المسجد الحرام مائة واثنتان وستون شرافة، فمن الرخام سبع وعشرون في وسطهن واحدة طويلة، ومن الحجر الشميسي مائة وخمس وثلاثون، ومن جهة شامية ثلثمائة وإحدى وأربعون، فمن الرخام ثمانية وسبعون منها ثلاث طوال والباقى من

الحجر الشميسي، وفي جهة غربية مائتان وأربع، فمن الرخام اثنتان وعشرون في وسطهن واحدة طويلة والباقي من الحجر الشميسي، وفي جهة جنوبية ثلثمائة وخمس وثلاثون شرافة، فمن الرخام سبعون في وسطهن واحدة طويلة والباقي من الحجر الشميسي، وفي زيادة دار الندوة مائة وإحدى وتسعون من الحجر الشميسي، وفي زيادة باب إبراهيم مائة وست وأربعون من الحجر الشميسي لا غير. انتهى من تاريخ الغازي.

# جدول عامر في ذكر أسماء من عسر المسجد الحرامر من الخلفاء والسلاطين والملوك والكبراء

نذكر في هذا الجدول أسماء بعض من عمّر وبنسى وأصلح في المسجد الحرام، من عهد ظهور الإسلام إلى زماننا هذا، بصورة مجملة.

وأما تفصيل ذلك فقد بيناه في غير هذا المحل، وقد ذكرنا هنا أسماء الخلفاء والسلاطين والملوك وغيرهم، ليعلم مبلغ عنايتهم في تعمير المسجد الحرام وإصلاحه كيف لا، وهو أول مسجد وضع على وجه الأرض وفي بلد الله الأمين وفيه بينه الشريف الطاهر، وهذا هو الجدول:

| السنة   | نبذة عن أعمالهم في المسجد الحرام | الأسماء                  | عدد |
|---------|----------------------------------|--------------------------|-----|
| الهجرية |                                  |                          |     |
| 1 1 1   | وستع المسجد الحرام وزاد فيه      | عمر بن الخطاب رضي        | ١   |
|         | _                                | الله عنه                 |     |
| 77      | وستع المسجد الحرام وزاد فيه      | عثمان بن عفان رضي        | ۲   |
|         | _                                | الله عنه                 |     |
| ٦٥      | وستع المسجد الحرام وزاد فيه      | عبدا لله بن الزبير رضــي | ٣   |
|         |                                  | ا لله عنهما              |     |
| ٧٥      | عمّر المسجد و لم يزد فيه شيئاً   | عبد الملك بن مروان       | ٤   |
| 41      | عمّر المسجد الحرام وزاد فيه      | الوليد بن عبد الملك      | ه   |
| ١٣٧     | وستع المسجد الحرام وزاد فيه      | أبو جعفر المنصور         | ٦   |
| ١٦٤     | وستع المسجد الحرام وزاد فيه      | محمد المهدي              | ٧   |

## حدول عام في ذكر أسماء من عمّر المسجد الحرام

| السنة   | نبذة عن أعمالهم في المسجد الحرام  | الأميماء               | عدد |
|---------|-----------------------------------|------------------------|-----|
| الهجرية | _                                 |                        |     |
| 441     | وسّع المسجد الحرام بإدخال دار     | المعتضد العباسي        | ٨   |
|         | الندوة فيه                        | -                      |     |
| ٣٠٦     | زاد في المسجد الحرام باب إبراهيم  | المقتدر با لله العباسي | ٩   |
| 7 2 9   | جلد الأعملة التي حول المطاف       | الأمير فارس الدين      | ١.  |
| ٧٧١     | ملك مصر وهـ و الـذي بني منارة     | الملك الأشرف شعبان     | 11  |
|         | باب الوداع حينما سقطت             |                        |     |
| ٨٠٤     | عمر المسجد الحرام بعد احتراقه     | الأمير بيسق الظاهري    | ١٢  |
|         | عمارة عظيمة قوية                  |                        |     |
| ۸۱٦     | ملك مصر وهـ و الـذي بني منـارة    | الملك الناصر فرج بن    | ١٣  |
|         | باب السلام حينما هدمت             | برقوق                  |     |
| ۸۲٥     | عمّر بعض أماكن بالمسجد الحرام     | الأمير مقبل القديدي    | ١٤  |
| ۸۳۰     | حرث جميع المسحد الحرام بالبقر     | شاهين العثماني         | 10  |
|         | وجعل فيه البطحاء وعمّر فيه بعض    | -                      |     |
| :       | الأماكن                           |                        |     |
| ۸۳۸     | ملك مصر وهـو الـذي بنيي منـارة    | الملك الأشرف برسباي    | 17  |
|         | باب الزيادة عند سقوطها            |                        |     |
| ٨٤٣     | عمّر في المسجد الحرام وفي الكعبـة | الملك الظاهر جقمق      | 14  |
|         | بعبض الأماكن بواسطة الأمير        |                        | l   |
|         | سودون                             |                        | ľ   |
| ለደ٦     | عمّر سقف بعض الجهات من            | الأمير قثم             | ١٨  |
|         | المسجد الحرام وأماكن متعددة       |                        |     |
| ٨٥٢     | عمّر بعض المحلات في المسجد        | بيرم خواجة             | ١٩  |
|         | الحوام                            |                        |     |
| ٨٥٤     | عمر بعض سقوف المسجد الحرام        | الأمير بردبك           | ۲٠  |
| AA£     | بني مدرسته ومنارت الشهيرة بين     | السلطان قايتباي        | 11  |
|         | باب السلام وباب النبي             |                        |     |
| ٨٨٥     | عمر بعض السقوف وبعض               | الأمير سنقر الجمالي    | 77  |

| السنة   | نبذة عن أعمالهم في المسجد الحرام                              | الأسماء              | عدد |
|---------|---------------------------------------------------------------|----------------------|-----|
| الهجرية | * 1                                                           |                      |     |
|         | الأماكن في المسجد الحرام                                      |                      |     |
| ٨٩٤     | حفر حاشية المطاف وعمرها مع                                    | أبو السعود بن ظهيرة  | 78  |
|         | بعض الأماكن                                                   |                      |     |
| 910     | عمل بعض الإصلاحات                                             | محمد بن عباد الله    | 4 8 |
| و۹۲۰    | والعمارات وجعل الرصاص في                                      |                      |     |
|         | أرض المعلاف                                                   |                      |     |
| 917     | عمّر بعض الجهات في المسجد                                     | الملك قانصوه الغوري  | 40  |
|         | الحرام                                                        |                      |     |
| 971     | حدّد سطح الكعبة وأصلح أرض                                     | أحمد حلبي            | 47  |
|         | المطاف وفسرش المستجد جميعته                                   |                      |     |
|         | بالجص                                                         |                      |     |
| 977     | هو أول من عمّر بالمسجد الحرام                                 | السلطان سليمان خان   | **  |
|         | من سلاملين الأتراك                                            |                      |     |
| 9.4.    | هو الذي عمل عمارة المسجد                                      | السلطان سليم بن      | ۲۸  |
|         | الحرام كله بالقباب                                            |                      |     |
| ٩٨٣     | فسرش -ناشية المطاف بـــالحجر                                  | سنان باشا            | 44  |
| 214     | الصوان المنحوت بدلا من الجص                                   | •                    | w l |
| 9,8 8   | هو الذي أكمل عمارة والده بعد                                  | السلطان مراد بن سليم | ٣.  |
| ١٠١٠    | وفاته بالمسجد الحرام<br>حــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | السلطان محمد خان     | ۳۱  |
| 1 * 1 * | المطاف المكرمر                                                | 00 000               | 1 ) |
| 1.10    | المصاف بالموامر<br>أمر بنزميم المقامات الأربعة                | السلطان أحمد بن محمد | 44  |
|         | وهو الدي بني الكعبــة المشـرفة                                |                      |     |
|         | وعمر بعض أماكن في المسجد                                      | الرابع               |     |
|         | الحرام                                                        |                      |     |
| ١٠٧٢    | بنى المقام الحنفى بـالحجر الصوان                              | السلطان محمد خان     | ٣٤  |
|         | وبالحجر الأصفر                                                |                      |     |

#### حدول عام في ذكر أسماء من عمّر المسجد الحرام

| 7. li     | 134 - 11 A 11 - 1 - 12 -             |                        |     |
|-----------|--------------------------------------|------------------------|-----|
| السنة     | نبذة عن أعماهم في المسجد الحرام      | الأسماء                | عدد |
| الهجرية   |                                      |                        |     |
| 1117      | عمسر أطراف المستجد الحسرام           | إبراهيم بك             | 40. |
|           | والمماشي                             |                        |     |
| 1178      | رمّم المسجد الحرام وفرش بعض          | محمد أفندي المعمار     | 77  |
|           | نواحي باب السلام بالحجارة            |                        |     |
| 1404      | عمّر بعض أماكن في المسجد الحرام      | السلطان عبدالجيد خان   | ٣٧  |
|           | ونقش عقوده                           |                        |     |
| 1779      | عمر بعض أروقة المسجد الحرام          | الشريف عبدا الله بسن   | ٣٨  |
|           | وغيرها مما حرّبه السنيل              | محمد بن عون            |     |
| 1787      | حدد بناء المقام الحنفى بالحجر        | السلطان عبدالعزيز خان  | ٣٩  |
|           | الرخام                               |                        |     |
| 18.1      | نقل المقام الحنبلي من موضعه قرب      | السلطان عبدالحميد      | ٤٠  |
|           | زمزم إلى محله الآن                   | خان                    |     |
| 1848      | أمر بتعمير المسجد الحبرام كلمه       | السلطان محمد رشاد      | ٤١  |
|           | فعمروه لكنه لم تتم العمارة بسبب      | خان                    |     |
|           | قيام الحرب العامة                    |                        |     |
| ١٣٣٨      | أمر بإتمام عمارة المسجد الحرام بعد   | الشريف الحسين بسن      | ٤٢  |
|           | استقلاله بملك الحجاز                 | علي                    |     |
| من عام    | قام بعمل كثير من الإصلاحات           | الملــك عبدالعزيــز آل | ٤٣  |
| ١٣٤٤ إلى  | والتعمــير في المســـحد الحـــرام في | سعود                   | ,   |
| قبل وفاته | سنوات مختلفة                         |                        |     |
| ابتداء من | قام بتجديد عمارة المسجد الحرام       | الملــك ســعود بــــن  | ٤٤  |
| سنة       | وتوسعته بل وتوسعة شوارع مكة          | عبدالعزيز              |     |
| 1840      | وتجميلها                             |                        |     |

هذا حدول عام لبيان أسماء من أحرى إصلاحات وتعميرات في المسجد الحرام بصفة مختصرة ، ولقد ذكرنا في غير هذا المحل التفصيلات الوافية عن كل ذلك ولا يبعد أننا نسينا ذكر أسماء بعض من عمل في المسجد الحرام ، والقصد من هذا

الجدول بيان عناية خلفاء المسلمين وملوكهم بالمسجد الحرام الذي تتضاعف الصلوات والحسنات فيه .

### ترجعته عبدالملك بن مروان

حاء في تاريخ الخميس عنه ما ملخصه:

هو أول من سمى عبد الملك في الإسلام، بويع بالخلافة بعد موت أبيه في رمضان سنة (٦٥) خس وستين. كان حازماً في الأمور لا يكلها إلى أحد وكان قبل الحلافة متعبداً ناسكاً عالماً فقيهاً واسع العلم، حتى قبل كان فقهاء المدينة أربعة سعيد بن المسيب وعروة بن الزبير وقبيصة بن ذؤيب وعبدالملك بن مروان. وفي سنة خمس وسبعين حج أمير المؤمنين عبد الملك بن مروان، وفيها ضربت الدراهم والدنانير وهي أول ما ضرب في الإسلام وإنما كانت قبل ذلك رومية وكسروية. قال: وفي المحتصر الجامع وهو أول من نقش الدراهم والدنانير بالعربية، أمر بنقشها وكتب عليها: "قل هو الله أحد" وكان عليها قبل ذلك كتابة بالرومية وعلى الدراهم بالفارسية.

توفي عبد الملك في منتصف شوال وقيل لعشر خلون من شوال سنة (٨٦) ست وثمانين ودفن بدمشق وصلى عليه ابنه وولي عهده الوليد. كان أميره على العراق الحجاج بن يوسف الثقفي، وأميره على مصر والمغرب أخوه عبد العزيز بن مروان.

وفي المختصر: ولم يزل ابن الزبير يقيم للناس الحج من سنة (٦٤) إلى سنة (٧٧) ولما ولى عبد الملك بن مروان في سنة (٦٥) منع أهل الشام من الحج من أجل ابن الزبير وكان يأخذ الناس بالبيعة له إذا حجوا فضج الناس لما منعوا الحج فبنى عبدالملك الصخرة وكان الناس يحضرونها يوم عرفة ويقفون عندها ، ويقال أن ذلك كان سبباً للتعريف في مسجد بيت المقدس ومساجد الأمصار ، وذكر الحافظ في كتاب نظم القرآن: أن أول من سن التعريف في مساجد الأمصار عبدا لله بن عباس . انتهى ملخصاً من تاريخ الخميس .

نقول: وبمناسبة ما ذكر هنا وقوف الناس بصخرة بيت المقدس يوم عرفة ننقل هنا ما جاء في كتاب «القرى لقاصد أم القرى» للحافظ محب الدين الطبري في

هذه المسألة. فقد حاء فيه بصحيفة (٣٥٠) في عنوان «ما حاء في الوقوف بالمساحد تشبهاً بالواقفين بعرفة» ما نصه:

عن شعبة ، قال : سألت الحكم وحماداً عن اجتماع يوم عرفة في المساجد فقالا : هو محدث ، وقال فتادة عن الحسن أول من صنع ذلك ابن عباس رضي الله تعالى عنهما . أخرجه البغوي في شرح السنة .

وعن الأثرم قال: سألت أحمد بن حنبل عن التعريف في الأمصار يجتمعون في المساجد يوم عرفة فقال: أرجو أن لا يكون به بأس، وقد فعله غير واحد الحسن، وبكر، وثابت، ومحمد بن واسع كانوا يشهدون المساجد يوم عرفة. انتهى من الكتاب المذكور.

نقول: إن هذا الحضور إلى المساجد يوم عرفة لمن لم يتمكن من السفر للحج، إنما هو حسن ظن با لله تعالى رجاء أن يغفر الله لهم ويستجيب دعواتهم عندما يطلع على الواقفين بعرفات ويهاهي بهم الملائكة فيغفر الله لهم ويتجاوز عن ذنوبهم العظام ويعتقهم من النار، فمن بقي في وطنه لا بأس به إذا حضر يوم عرفة إلى المساجد للتضرع والعبادة رجاء عفو الله وغفرانه. فقد روي عن ابن عمر، رضي الله عنهما، قال: سمعت رسول الله الله يقول: لا يبقى أحد يوم عرفة في قلبه وزن ذرة من الإيمان إلا غفر له. قال رجل: يا رسول الله لأهل عرفة أم للناس عامة؟ قال: بل للناس عامة. اه.

اللهم واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين. آمين .

ومن ضمن أعمال عبد الملك بن مروان رحمه الله تعالى أنه أمر الحجاج الثقفي أن يكسو الكعبة الديباج ، كما أمر بعمارة المسجد الحرام عمارة حسنة لكنه لم يوسعه و لم يزد فيه شيئاً ، ورفع جدار المسجد وسقفه بخشب الساج وجعل على رأس كل أسطوانة خمسين مثقالاً من الذهب .

ولقد جلب للمسجد الحرام السواري في البحر إلى جدة، وكانت عمارته هذه في سنة (٧٥) خمس وسبعين هجرية . فقد جاء في كتاب «تاريخ عمارة المسجد الحرام» لباسلامة المكي رحمه الله تعالى من نصه:

لما كانت خلافة عبد الملك بن مروان الأموي ، أمر بعمارة المسجد الحرام و لم يزد فيه شيئاً غير أنه رفع جداره وسقّفه بالساج وعمّره عمارة حسنة وجعل على رأس كل أسطوانة خمسين مثقالاً من الذهب . فكانت عمارته منحصرة في تجديد البناء ورفع الجدار وتسقيفه بالساج الذي هو أفحر أنواع الخشب وأمتنه وزينه بالذي جعله على رؤوس الأسطوانات ، و لم يزد فيه شيئاً عما كان عليه علاوة على زيادة عبدا لله بن الزبير .

هذا ما ذكره مؤرخو مكة ، وقال العمري في مسالك الأبصار: إن عبدالملك بن مروان حلب إليه السواري في البحر إلى حدة وسقفه بالساج وعمّره عمارة حسنة . و لم يذكر أحد غيره أن عبد الملك حلب إليه السواري من البحر إلى حدة . كما أنه لم ينف ذلك أحد ممن ذكر عمارة عبد الملك . وسبب عمارة عبد الملك للمسجد الحرام لأنه قد تهدم بعضه من حجارة المنجنيق النيّ رماه بها الحجاج بن يوسف الثقفي حال حصاره لعبدا لله بن الزبير حينما استعصم بالمسجد الحرام . وكانت هذه العمارة بعد عمارة الحجاج للكعبة المعظمة بسنة ، وذلك في سنة (٧٥) خمس وسبعين هجرية التي توافق سنة (١٩٤) أربع وتسعين وستمائة ميلادية والله أعلم . انتهى من الكتاب المذكور .

وكان رحمه الله تعالى يبعث من الشام كل سنة إلى الكعبة الطيب والمحمر وإلى مسجد رسول الله على . جزاه الله عن الإسلام والمسلمين حير الجزاء . وهو الذي أمر الحجاج الثقفي أن يهدم من الكعبة ما زاده فيها ابن الزبير رضي الله تعالى عنهما ويعيدها على ما كانت في عهد رسول الله على وذلك سنة أربع وسبعين كما تقدم بيان ذلك بالتفصيل في محله .

ومما وقع لعبد الملك بن مروان رحمه الله تعالى ، أنه دخل عليه كُثير الشاعر فقال عبد الملك: أأنت كثير ؟ قال: نعم. قال: «أن تسمع بالمعيدي خير من أن تراه». فقال: يا أمير المؤمنين، كل عند محله رحب الفناء شامخ البناء عالي السناء. ثم أنشأ يقول:

ترى الرجل النحيف فتزدريه وفي أثوابه أسد هصور ويعجبك الطريسر إذا تسراه فيخلف ظنك الرجسل الطريس أبغاثُ الطير أطولها رقاباً ولم تطل البزاة ولا الصقور خشاش الطير أكثرها فراخاً وأم الصقر مقلات نزور ضعاف الأسد أكثرها زئيراً وأصرمها اللواتسي لا تزير وقد عظم البعير بغير لب فلم يستغن بالعظم البعير يقوده الصبي بكل أرض وينحره على التراب الصغير فما عظم الرحال لهم بزين ولكن زينهم كرم وحير

فقال عبد الملك: " لله دره، ما أفصح لسانه، وأضبط حنانــه وأطــول عنانــه، وا لله إنى لأظنه كما وصف نفسه". انتهى من المطالعة العربية.

قال ابن كثير في تاريخه: لما احتضر عبد الملك دخل عليه ابنه الوليد فبكى فقال له عبد الملك: ما هذا؟ أتحنّ حنين الجارية والأمة ا إذا أنا مست فشمّ واتزر والبس حلد النمر، وضع الأمور عند أقرانها، واحذر قريشاً. ثم قال له: يا وليد اتق الله فيما أستخلفك فيه، واحفظ وصيتي، وانظر إلى أخي معاوية فصل رحمه واحفظني فيه، وانظر إلى أخي محمد فأمره على الجزيرة ولا تعزله عنها، وانظر إلى ابن عمنا علي بن عباس فإنه قد انقطع إلينا بمودته ونصيحته وله نسب وحق فصل ابن عمنا علي بن عباس فإنه قد انقطع إلينا بمودته ونصيحته وله نسب وحق فصل رحمه واعرف حقه، وانظر إلى الحجاج بن يوسف فأكرمه فإنه هو الذي مهد لك البلاد وقهر الأعداء وخلص لكم الملك وشتت الخوارج. وأنهاك وإخوتك عن الفرقة وكونوا أولاد أم واحدة، وكونوا في الحرب أحراراً، وللمعروف مناراً، فإن الحرب لم تدن منية قبل وقتها، وإن المعروف يشيد ذكر صاحبه ويميل القلوب المحبة ، ويذلل الألسنة بالذكر الجميل و الله در القائل:

إن الأمور إذا اجتمعن مراميها بالكسر ذو حنق وبطش مفند عزت فلم تكسر وإن هي بددت فالكسر والتوهيين للمتبدد

ثم قال: إذا أنا مت فادع الناس إلى بيعتك، فمن أبي فالسيف. وعليك بالإحسان إلى أخواتك فأكرمهن وأحبهن إلى فاطمة. وكان قد أعطاها قرطي مارية والدرة اليتيمة. ثم قال اللهم احفظني فيها. فتزوجها عمر بن عبدالعزيز وهو ابن عمها.

ولما احتضر سمع غسالاً يغسل الثياب فقال : ما هذا؟ فقالوا : غسال ، فقــال : يا ليتني كنت غسالاً أكسب ما أعيش به يوماً بيوم ، و لم ألِ الخلافة ثم تمثل فقال : لعمري لقد عمرت في الملك برهة ودانت لي الدنيا بوقع البواتر وأعطيت حمر المال والحكم والنهي ولي سلّمت كل الملوك الجبابر فأضحى الذي قد كان مما يسرني كحلم مضى في المزمنات الغوابر فيا ليتني لم أعن بالملك ليلة ولم أسع في لذات عيش نواضر وقد أنشد هذه الأبيات معاوية بن أبي سفيان عند موته.

وقال أبو مسهر: قيل لعبد الملك في مرض موته: كيف تجدك؟ فقال: أحدني كما خالقناكم أوَّلَ مَرَّةٍ وَحَلَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ وَتَلَمَّ مَا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ الآية . وقال سعيد بن عبدالعزيز: لما احتضر عبدالملك أمر بفتح الأبواب من قصره ، فلما فتحت سمع قصاراً بالوادي ، فقال: ما هذا؟ قالوا: قصار ، فقال: يا ليتني كنت قصاراً أعيش من عمل يدي ، اه.

ثم قال ابن كثير في تاريخه بعد خمسة أسطر من هذا الكلام ما يأتي:

ويروى أنه قال: ارفعوني فرفعوه حتى شم الهواء فقال: يا دنيا ما أطيبك، إن طويلك لقصير وإن كثيرك لحقير، وإنا كُنا بكِ لفي غرور. ثم تمثل بهذين البيتين: إن تناقش يكن نقاشك يا رب عذاباً لا طوق لي بالعذاب أو تجاوز فأنت رب غفور لمسيء ذنوبه كالتراب

قالوا: وكانت وفاته بدمشق يوم الجمعة وقيل: يوم الأربعاء وقيل: الخميس في النصف من شوال سنة ست وثمانين، وصلى عليه ابنه الوليد ولي عهده من بعده، وكان عمره يوم مات ستين سنة وقيل أقل وقيل أكثر ودفن بباب الجابية الصغير. انتهى من تاريخ ابن كثير.

## ترجمته المنؤكل على الله

جاء في تاريخ الخميس عنه ما ملخصه: هو المتوكل على الله جعفر بن المعتصم محمد بن الرشيد هارون الهاشمي العباسي البغدادي، مولده سنة (٢٠٥) خمس ومائتين، وقيل سبع، بويع بالخلافة بعد موت أخيه الواثق في ذي الحجة سنة اثنتين وثلاثين ومائتين، ولما استخلف أظهر السنة وتكلم بها في مجلسه وكتب إلى الآفاق برفع المحنة وإظهار السنة ونصر أهلها وأمر بنشر الآثار النبوية.

وفي سيرة مغلطاي أمر المتوكل أهل الذمة بلبس العسلي والزنانير وركوب السروج بالركب الخشب وأن لا يعتموا ، وغيّر زيّ نسائهم بـالأزر العسلية ، وإن دخلن الحمّام كان معهن حلاحل ، وأمر بهدم بيعتهم المحدثة ، وأن يجعل على أبوابهم صور شياطين خشب ، وأن لا يستعان بهم في شيء من الدواويس . انتهى ملخصاً من تاريخ الخميس .

وفي تاريخ ابن كثير ما ملحصه: كان المتوكل محبباً إلى رعيته قائماً في نصرة أهل السنة، وقد شبهه بعضهم بالصديق في قتله أهل الرده لأنه نصر الحق ورده عليهم حتى رجعوا إلى الدين، وبعمر بن عبد العزيز حين ردّ مظالم بني أمية. وقد أظهر السنة بعد البدعة وأخمد أهل البدع وبدعتهم بعد انتشارها واشتهارها، وقد رآه بعضهم في المنام بعد موته وهو حالس في نور، قال: فقلت: المتوكل، قال: المتوكل، قال المتوكل، قال: بقليل من المتوكل، قلت: مماذا ؟ قال: بقليل من المسنة أحييتها - وروى الخطيب عن صالح بن أحمد أنه رأى في منامه ليلة مات المتوكل كأن رجلاً يصعد به إلى السماء وقائلاً يقول:

ملك يقاد إلى مليك عادل متفضّل في العفو ليس بجائر

قال الفتح بن خاقان: دخلت يوماً على المتوكل فإذا هو مطرق مفكر، فقلت: يا أمير المؤمنين ما لك مفكر؟ فوا لله ما على الأرض أطيب منك عيشاً ولا أنعم منك بالاً. قال: بلى أطيب مني عيشاً رجل له دار واسعة وزوجة صالحة ومعيشة حاضرة، لا يعرفنا فنؤذيه ولا يحتاج إلينا فنزدريه.

قتل رحمه الله تعالى ليلة الأربعاء أول الليل لأربع خلت من شوال سنة سبع وأربعين وماتتين ، بالمتوكلية وهي الماحوزية ودفن بالجعفرية ، وله من العمر أربعون سنة ، وكانت مدة خلافته أربع عشرة سنة وعشرة أشهر وثلاثة أيام ، وكان أسمر حسن العينين نحيف الجسم خفيف العارضين أقرب إلى القصر . والله سبحانه أعلم . انتهى من تاريخ ابن كثير .

جاء عنه كتاب محاضرات الخضري ما نصه:

هو جعفر المتوكل على الله بن المعتصم بن الرشيد وأمه أم ولد خوارزمية يقال لها شجاع ولد في شوال سنة ٢٠٦ ست ومائتين . بفم الصِلّح و لم يكن بالمرضى عنه في حياة أخيه ، حتى كان الواثـق قـد وكّل بـه رجلين همـا : عمر بـن فـر ج الرُخجى ومحمد بن العلاء الخادم فكانا يحفظانه ويكتبان بأخباره في كل وقت وقـد

حر عليه ذلك انحراف الوزير محمد بن عبدالملك الزيات فكان لا يلقــاه لقــاء حسـناً وكانت صكاك رزقه لا تختم له إلا بعناء حتى أن عمر بن فرج أخذ منه الصك مرة فرمي به صحن المسجد الذي كان عمر يجلس فيه وكان الذي يصلح من شأنه عند الواثق أحمد بن أبي دؤاد . ولما توفي الواثق ، ولم يكن عهد إلى أحد ، احتمع كبراء الدولة: أحمد بن أبي دؤاد القاضي، ومحمد بن عبد الملك الوزير، وعمر بن فرج، وأحمد بن حالد الكاتبان وإيتاخ ووصيف من قواد الأتراك، وتناظروا فيمن يولونه الخلافة ، فأشار محمد بن عبد الملك بمحمد بن الواثق. وكاد الأمريتــم لـه ، إلا أنهم لما حاوًا به ، وألبسوه دراعة سوداء وقلنسوة رصافية ، قسال لهم وصيف : أما تتقون الله؟ تولون مثل هذا الخلافة وهو لا تجوز معه الصلاة ، ثم أشار ابن أبي دؤاد بجعفر بن المعتصم، فاتفق رأيهم عليه وأحضروه فألبسه أحمد بن أبي دؤاد الطويلة وعممه وقبله بين عينيه ، وقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين. وبايعه الحاضرون، ولقب بالمتوكل على الله، ثم بايعته العامة. وتم ذلك كله في اليوم الذي توفي فيه الواثق وهو ٢٤ ذي الحجة سنة (٢٣٢) اثنين وثلاثين ومائتين (١١ أغسطس سنة ٨٤٧) ميلادية . واستمر خليفة إلى أن قتل ليلة الخميس رابع شوال سنة (۲٤۷) سبع وأربعين ومائتين (۱۱ ديسمبر سنة ۸٦۱) ميلادية فكانت مدتــه ١٤ سنة وتسعة أشمهر وعشرة أيام وكانت سنه إذ قتل ٤١ سنة. انتهمي من المحاضرات.

وجاء فيها أيضاً: ولقد كان المتوكل ينفر من استعمال أهل الذمة في الدواوين ويكره أن يظهروا في الطريق بمظهر المسلمين ولذلك أصدر أمره في سنة (٢٣٥) خمس وثلاثين وماتين ، أن يلبسوا زياً خاصاً بهم وهو الطيالسة العسلية والزنانير وأن تكون لهم سروج خاصة بهم لركوبهم. ونهى أن يستعان بهم في الدواوين وأعمال السلطان التي يجري فيها أحكامهم على المسلمين. ونهى أن يتعلم أولادهم في كتاتيب المسلمين ، ولا يعلمهم مسلم وكتب منشوراً إلى عماله في الآفاق بذلك كتبه إبراهيم بن العباس الصولى في شوال سنة (٢٣٥).

قال المسعودي: وكانت أيام المتوكل في حسنها ونضارتها ورفاهية العيش بها وجمد الخاص والعام لها ورضاهم عنها أيام سراء لا ضراء. كما قال بعضهم: كانت خلافة المتوكل أحسن من أمن السبيل ورخص السعر وأماني الحب وأيام الشباب . . .

وجاء فيها أيضاً: ومن مناقب المتوكل أنه لما أحضروا بين يديه أبا الحسن على الهادي ابن محمد الجوادي على الرضا بن موسى الكاظم، كـان المتوكـــل يشــرب. فأحلسه إلى حنبه وعرض عليه الكأس فاستعفى فأعفاه ، ثم قال له : أنشدني شعراً ، فأنشده :

غلب الرجال فما أغنتهم القلل فأودعوا حفرأيا بئسما نزلوا أين الأسرة والتيحان والحلل من دونها تضرب الأستار والكلل فأفصح القبر عنهم حين ساء لهم تلك الوجوه عليها المدود يقتشل قد طال ما أكلوا دهـراً ومـا شـربوا ﴿ فَأَصِيحُوا بِعِدْ طُولُ الأَكُلِّ قِدْ أَكُلُوا ﴿ ففارقوا الدور والأهلين وانتقلوا فخلفوها على الأعداء وارتحلوا أضحت منازلهم قفراً معطلة وساكنوها إلى الأجداث قد رحلوا

باتوا على قلل الأحبال تحرسهم واستنزلوا بعد عيز عين معياقلهم ناداهم صارخ من بعدها قبروا أين الوجـوه الـتي كـانت منعمـة وطالما عمروا دورأ لتحصنهم وطالما كمنزوا الأمموال وادخمروا

فبكى المتوكل حتى بلت دموعه لحيته ثم أسرِ برفع الشراب وأمر لـه بأربعـة آلاف دينار يقضى بها دينه ورده إلى منزله مكرماً. انتهى كل ذلك من محاضرات الخضري.

### ترجته الأمير مقبل القديدي

في أوائل سلطنة الملك الأشرف برسباي ثامن ملوك الجراكسة بمصر أرسل إلى مكة شرفها الله تعالى الأمير مقبل القديدي الأشرف وذلك في حدود سنة (٨٢٦) ست وعشرين وثمانمائة ، وأسند إليه إحراء عمارات وإصلاحات عامة بالمسجد الحرام.

فعمّر الأمير مقبل القديدي الرخام المفروش في باب الكعبة من الداخــل وجعــل فيه رحاماً حديداً ، وأصلح الأساطين التي في حوف الكعبة الشريفة وأحكمها ، وحضر من عمارة الكعبة شيخ الكعبة والقضاة الأربعة وناظر الحرم والمعمار جمال الدين يوسف، وأيضاً عمر الأمير المذكور باب الجنائز أحد أبواب المسجد الحرام لأنه كان قد سقط ما فوق أحد البايين إلى منتهى المسحد المقابل لرباط المراغى

"محل مدرسة السلطان قايتباي"، وعمّر أيضاً أماكن بين باب على وبـاب العبـاس وموضع آخـر يتصـل ببـاب الأفضلية، وعمّر الأمـير مقبـل عـدة عقـود بالمسـجد الحرام، وأحكم الأساطين التي عليها العقود وهي سبعة أسـاطين في الرواق الأول وثمانية في الذي يليه وثلاثة في الذي يليه وسبعة متصلة بجوار المسجد، وحدّد بعض أبواب المسجد وأصلح سقفه. انتهى باختصار من تاريخ القطبي.

## ترجمته قاينباي ملك مص

جاء في كتاب «أخبار الأول فيمن تصرف في مصر من أرباب الدول» للإسحاقي ما يأتي :

ثم قال رحمه الله: ومن أثر عمارة السلطان قايتباي مسجد نمرة الذي بجبل عرفات. ومن آثاره أيضاً أنه أمر تاجره، الخواجا شمس الدين بمن الزمن، أن يسني مدرسة ملاصقة للحرم المكي. فبنى له مدرسة وأحكم بناءها بالرخام الملون والسقف المذهب، وبها شبابيك مطلة على الحرم الشريف، وهي على يسار الداخل من باب السلام. وقرر بها حدمة وطلبة علم للمذاهب الأربعة، وهي باقية عامرة لم يحصل بها خلل في أوضاعها ولا بنائها، وينزل بها أمير الحاج المصري.

ومما وقع في زمن السلطان قايتباي من الأمر المهول والحادث العظيم حريق المسجد الشريف النبوي على ساكنه أفضل الصلاة والسلام وذلك في ثالث عشر رمضان سنة ست وممانين وممائلة فأرسل أمير المدينة قاصداً إلى مصر لأحل عرض ذلك للسلطان قايتباي فتهول لتلك الحادثة العظيمة وتوجه إلى عمارة المسجد الشريف وعرف نعمة الله تعالى عليه بتأهيله لهذا الشرف العظيم فأرسل نحواً من ثلثمائة من أرباب الصنائع وكثيراً من البغال والحمير وسائر مؤنهم ومبلغاً نحو مائة الف دينار أو أكثر، وحهر المؤن الكثيرة حتى امتلات البنادر من الخيرات، وأمر

بعمارة المسجد الحرام وأن تبنى له مدرسة ملاصقة للحرم الشريف ولما تمت العمارة أرسل إلى المدينة المنورة خزانة كتب وجعل مقرها بالمدرسة و أرسل عدة مصاحف ووقف عدة قرى بمصر تحمل غلالها إلى جيران رسول الله الله والمدرسة باقية إلى الآن في غاية الانتظام وهي على يسار الداخل إلى الحرم الشريف النبوي وينزل بها أمير الحاج الشريف المصري، قال بعض الشعراء:

لم يحترق حرم النبي لريسة تخشى عليه ولا هنالك عار لكنما أيدي الروافض لامست ذاك الضريح فطهرته النار

وحج السلطان قايتباي حجة عظيمة (وعن الملوك فلا تسل) وكان واسطة عقد ملوك الجراكسة وأقربهم ميلاً إلى قلوب الرعية وأكملهم عقلاً وعاشت الرعية في أيامه عيشاً رغيداً إلى أن غدر به الزمن الجائر واستيقظت له عيون الليالي الغوابر فقدم على ما قدم من عمله وترك ما جمعه من متاع الدنيا وراء ظهره وأدرج في أكفان عمله ، بعدما غسل بدموع فقره وأنزل من سريره إلى قبره . وكان انتقاله إلى رحمة الله تعالى في آخر يوم الأحد لثلاث بقين من شهر ذي القعدة سنة إحدى وتسعمائة وصلي عليه يوم الاثنين ودفن بتربته ، التي أنشأها بالصحراء في حال حياته ، وهي في غاية الحسن وبها مساكن للفقراء وأرباب الوظائف ولها أوقاف حارية . وهي مسكونة معمورة إلى الآن ، ليس بالصحراء أعمر منها ، وكانت مدة سلطنته تسعة وعشرين سنة وأربعة أشهر و لم يملك أحد من الجراكسة قدر مدته .

والحقيقة أن للسلطان قايتباي بالحرمين حدمات كثيرة وخيرات عميمة ، وكان موفقاً لأعمال البر وخدمة المسلمين فرحمه الله تعالى رحمة واسعة ، وجزاه عن أعماله خير الجزاء .

## ترجت الأمير إبراهيم المهمنداس

هو الأمير إبراهيم بن تغري بردى المهمندار ثم الدفتردار بمصر ، كان دفتردار ديوان مصر ، وكان فاضلاً عالماً كاتباً حوّاداً كريماً ، وكان عاقلاً مفكراً مدبراً صادق القول محباً لنظام الأعمال وترتيبها .

انتدبته وأرسلته من مصر إلى مكة ، شرفها الله تعالى ، ابنة السلطان سليمان خان ، من سلاطين آل عثمان ، ليقوم بمكة بإصلاح عين زبيدة . وأعطته ابنة

السلطان المذكور خمسين ألف دينار ذهباً لهذا العمل. فوصل إلى جدة لثمان بقين من ذي القعدة سنة (٩٦٩) تسع وستين وتسعمائة ثم وصل إلى مكة وكان محرماً بالحج فقابله أميرها الشريف حسن أبو نمى مقابلة تليق بمقامه ومد له سماطاً عظيماً كبيراً فأكل منه هو وحواصه ثم أذن للفقهاء والفقراء وعامة الناس فأكل الجميع وزاد شيء كثير فرقوه على المساكين.

ثم بعد أداء مناسك الحج قام الأمير إبراهيم المذكور بهمة ونشاط وإحلاص وأمانة بتنظيف الآبار بمكة التي يستقي منها الناس. وحفرها وأخرج ما فيها من التراب فكثرت المياه بها، ثم التفت إلى دبول عين عرفات أي بحاريها، مبتدئاً من أعلا بحرى عين زبيدة من وادي نعمان، وأتى بالعمال والبنائين والمهندسين وجلبهم من الآستانة ومصر والشام وحلب واليمن وأحضر الحدادين والحجارين والقطاعين والنجارين وغيرهم ممن يحتاج إليهم، كما أحضر جميع ما يحتاج إليه من الأدوات من مصر من مكاتل ومساحي وبحاريف وحديد وفولاذ ونحاس ورصاص وغير ذلك، وعين لكل طائفة قطعة من الأرض لحفرها وتنظيف الدبول.

وكان الأمير إبراهيم يظن أنه يفرغ من هذا العمل في أقل من عام واحد، ولكن كان الأمر خلاف ما يظن، حيث وصلوا في العمل صخور صلبة وأحجار من الصوان، فكانوا يوقدون عليها النار مقدار مائة حمل من الحطب الجزئ، يوقدونه ليلة كاملة ثم يكسرونها. وهكذا كل يوم وليلة إلى أن فرغ الحطب من جبال مكة، فصار يجلب من المسافات البعيدة وغلا سعره، وصار الأمير إبراهيم يطلب من السلطنة في استامبول إمداده بالمصاريف حتى صرف على العمل أكثر من خمسمائة ألف دينار، وحتى تعب الأمير وتعب معه خدمه وأولاده ومماليكه، ولم يتم العمل في حياته بل أتمه غيره، فقد جاءه الأجل المحتوم بمكة في اليوم الثاني من رجب سنة أربع وسبعين وتسعمائة ودفن بالمعلا، وكانت ولادته سنة اثنتين وعشرين وتسعمائة رحمه الله وأحسن إليه.

## وجود سقنبن للمسجد الحرامرقليماً

والظاهر والله تعالى أعلم أنهم جعلوا للمسجد الحرام السقف الثاني مما يلي أرضه أي السقف الذي تحت سقف السطح، ليزخرفوه بالذهب، ويدلنا على هذا

ما ذكرناه الإمام الأزرقي في كتابه تاريخ مكة ، عند ذكر صفة سقف السحد وهو:

وللمسجد الحرام سقفان أحدهما فوق الآحر، فأما الأعلى منهما فمسقف بالدوم اليماني وأما الأسفل فمسقف بالساج والسيلج الجيد، وبين السقفين فرحة قدر ذراعين ونصف والسقف الساج مزخرف بالذهب، مكتوب في دوارات من خشب فيه، قوارع القرآن وغير ذلك من الصلاة على النبي في كلامه.

فإن قيل: لماذا لم يكتفوا بسقف واحد للمسجد، ويزخرفوا وجهه الذي يلي الأرض بالذهب، ويكتبوا فيه ما شاؤوا؟

نقول: إن الكتابة والنقش والزخرفة بالذهب والفضة والألوان، تحتاج إلى مدة طويلة وإلى مصاريف عظيمة، ولا بد من المحافظة عليها محافظة تامة فلو حعل ذلك في السقف الأعلى لتعرض كل ذلك للخطر والتلف عندما يطرأ على السقف خلل يودي إلى نزول ماء المطر منه إلى أسفل.

أما عمل سقف ثان تحت السقف الأعلى لأجل الكتابة والزخرفة ، فإنـه عـين الصواب والحكمة لتكون الكتابة والنقش والزخرفة محفوظة إلى ما شاء الله تعـالى ، فالخلل يسرع إلى السقف الأول قبل الثاني .

فانظر رحمك الله إلى بعد نظر أهل القرون الأولى ، وعنايتهم بــالفنون الجميلة وعنايتهم بالمحافظة عليها .

## النعميرات والترميمات الواقعته في المسجل الحرامر

تقدم الكلام على من زاد في المسجد الحرام ووسعه مفصلاً، وهنا نتكلم بصورة مختصرة عن بعض من أحرى من التعميرات والترميمات في المسجد الحرام، فإن ذكر ذلك مما يدل على ما لهذا المسجد العظيم من المكانة السامية في قلوب كافة المسلمين فنقول وبا لله تعالى التوفيق: نبتدئ من عمل الخليفة عبد الملك بن مروان من سنة (٧٥) خمس وسبعين من الهجرة، أما ما كان قبله من عمل الحجاج وقبل هذا من زيادة عبدا لله بن الزبير وزيادة عثمان قبله وزيادة عمر قبل الجميع رضى الله تعالى عنهم، فلا نتكلم عن ذلك اكتفاء بما تقدم الكلام عن

أعمالهم في المسجد الحرام حزاهم الله تعالى حير الجزاء عن حدماتهم للإسلام والمسلمين.

فنقول وبا لله التوفيق ومنه نستمد العون والمدد فهو الفتاح العليم لا رادّ لفضلـه الحسّي والمعنوي .

لقد عمر المسجد الحرام أمير المؤمنين عبد الملك بن مروان سنة (٧٥) خمس وسبعين من الهجرة، أي بعد عمارة الحجاج للكعبة بعام واحد، ولم يزد عبد الملك في المسجد شيئاً غير أنه رفع حداره وسقفه بالساج «وهو ضرب من الشجر صلب الخشب» وعمر عمارة حسنة وجعل على رأس كل أسطوانة مثقالاً من النهب.

وعمّره أيضاً الوليد بن عبدالملك بن مروان في سنة (٩١) أحد وتسعين ونقض عمل أبيه عبدالملك وعمل عملاً محكماً ، وكان إذا عمل المساجد زخرفها . ولقد ترقّت الصناعات في زمنه حتى أن الناس إذا التقوا تساعلوا عن البناء والصنّاع . وهو أول من نقل الأساطين الرخام للمسجد الحرام من مصر والشام ، وأزّر المسجد بالرخام وجعل له شرافات ، وجعل على حائطه الطيقان العقود وجعل في وجوه الطيقان من أعلاها الفسيفساء . وهو أول من زيّنه بها . ولقد كان الوليد مغرماً ببناء المساجد ، ذكر أن عمّاله كتبوا إليه أن بيوت الأموال قد ضاقت من مال الجمس فكتب إليهم أن ابنوا المساجد ، رحمه الله تعالى وأحسن جزاه .

ذكر الغازي في تاريخه نقلاً عن الإعلام ما خلاصته: وفي أيام المعتمد على الله سنة (٢٧١) إحدى وسبعين ومائتين وقع وهن في بعض جدران المسجد الحرام من المسجد الجانب الغربي قبل زيادة باب إبراهيم وكان في نفس الجدار الغربي من المسجد الشريف باب كان يقال له باب الخياطين وكان بقربه دار تسمى دار زبيدة بنت أبي جعفر المنصور فسقطت تلك الدار على سطح المسجد الحرام فانكسرت أخشابه وانهدمت أسطوانتان من أساطين المسجد الشريف ومات تحت ذلك عشرة أنفس من حيار الناس.

وكان عامله بمكة يومئذ هـرون بن محمـد بن إسحاق وقاضيهـا يوسـف بن يعقوب القاضي فلما رفع أمر هذا الهدم إلى بغداد أمر أبو أحمد الموفق بـا لله «وهـو أخو أمير المؤمنين المتوكل على الله» عامله علـى مكـة هـرون المذكـور بعمـارة مـا تهدم من المسحد الشريف وجهّز إليه مالاً بسبب ذلك فشرع في عمارته وجدد له سقفاً من خشب الساج ونقشه بالألوان المزخرف وأقام الأسطوانتين الساقطتين وبنى عقودهما وركب السقف ونصب في أيام عمارته سرادقاً بين العمال والبنائين وبين الناس يسترهم عن أعين من بالمسجد إلى أن أكمل ذلك في سنة اثنين وسبعين ومائتين. ثم كتب ونقش على حجرين تاريخ عمارة المسجد الحرام ووضعهما في جدار المسجد، وقد تقدم نص كلام الغازي عن هذه العمارة في آخر الكلام على زيادة محمد المهدي للمسجد الحرام.

وجاء في تاريخ الغازي في الفصل الثالث عند ذكر ما عمرته ملـوك الجراكسـة في المسجد الحرام ما نصه:

قال في الإعلام: وفي أيام الناصر فرج بن برقوق وقع الحريق في المسجد الحرام في ليلة السبت لليلتين بقيتا من شوال سنة اثنتين وثمانمائة وسبب ذلك ظهور نار من رباط رامشت الملاصق لباب الحزورة من أبواب المسجد الحرام في الجانب الغربي منه ورامشت هو الشيخ أبو القاسم إبراهيم بن الحسين الفارسي وقف هــذا الربـاط على الرجال الصوفية أصحاب المرقعات في سنة تسع وعشرين وخمسمائة فترك بعض سكان الخلاوي سراجاً موقوداً في خلوته وبرز عنها فسحبت الفارة الفويسقة فتيلة السراج منه إلى خارجه ، فأحرقت في الخلوة واشتعل اللهب في سقف الخلوة وحرج من شباكه المشرف على الحرم الشريف واتصل بسقف المسجد الحرام وعجز الناس عن طفيه لعلوه وعدم وصول اليد فعم الحريق الجانب الغربي من المسجد الحرام واستمرت النار تأكل من السقف وتسير ولا يمكن الناس إطفاءها لعدم الوصول إليهما بوجه من الوحوه إلى أن وصل الحريق إلى الجانب الشامي واستمر يأكل من سقف الجانب الشمالي إلى أن انتهى إلى باب العجلة وكان هناك أسطوانتان هدمهما السيل العظيم المهول الذي دخل المسجد الحرام في اليوم الثامن من جمادي الأولى من هذا العام يعني عام حريق المسجد الحرام وأخرب عمودين من أساطين الحرم الشريف عند باب العجلة بما عليهما من العقود والسقوف فكان ذلك سبباً لوقوف الحريق وعدم تحاوزه عن ذلك المكان وإلا لعــمَّ المسجد الحرام جميعه من الجوانب الأربعة فاقتصر الحريق إلى باب العجلة وسلم الله تعالى باقى المسجد الحرام.

وكم الله من لطف خفى يدق خفاه عن فهم الذكي

فصار ما احترق من المسجد الحرام أكواماً عظاماً تمنع من رؤية الكعبة الشريفة ومن الصلاة في ذلك الجانب من المسجد.

قال الحافظ السحاوي في ذيله على دول الإسلام للذهبي: وفي آحر شوال من سنة اثنتين وثمانمائة وقع بالحرم المكي حريق عظيم على نحو ثلث المسجد الحرام ، ولولا العمودان اللذان وقعا من السيل قبل ذلك لاحترق المسجد الحرام جميعه. واحترق من العمد الرحام مائة وثلاثون عموداً ، صارت كلها كلساً و لم يتفق فيما مضى مثله . وكان وقوع السيل في جمادى الأولى من هذه السنة بعد مطر عظيم الانسكاب كأفواه القرب ثم هجم السيل فامتلاً المسجد حتى بلغ القناديل ودخل الكعبة من شق الباب فهدم من الرواق الذي يلي باب العجلة عدة أساطين وحرب منازل كثيرة ومات في السيل جماعة .

قال الفاسى: ثم قدّر الله تعالى عمارة ذلك في مدة يسيرة على يد الأمير بيسق الظاهري وكان قدومه إلى مكة لذلك في موسم سنة ثــلاث وثمانمائـة وكـان هُو أمير الحاج المصري وتخلف بمكة بعد الحج لتعمير المسجد فلما رحل الحجاج من مكة شرع في تنظيف الحرم الشريف من تلـك الأكـوام الـتراب وحف الأرض وكشف عن أساس المسجد الشريف وعن أساس الأسبطوانات في الجانب الغربيي من الحرم الشريف المحترق وبعض الجانب الشامي منه إلى باب العجلة فظهر أساس الأسطوانات مثل تقطيع الصليب تحت كل أسطوانة فبناها وأحكم تلك الأساسات على هيئة بيوت الشطرنج تحت الأرض وبناها حتى رفعها إلى وجه الأرض على أشكال زوايا قائمة وقطع من حبل بالشبيكة على يمين الداخـل إلى مكـة ، أحجـار صوان صلبة منحوتة على شكل نصف دائرة يصير على آخر منحوت مثله دائرة تامة في سمك ثلثي ذراع وضعت على قاعدة مربعة منحوتة على محل التقاطع الصليبي على وجه الأساس المرتفع على الأرض ووضعت عليها دائرة أخرى مثل الأولى ووضع بينهما بالطول عمود حديد منحوت له بين الحجرين المدورين وسبك على جميع ذلك بالرصاص إلى أن انتهمي طوله إلى طول أساطين المسجد فيوضع عليه حجر منحوت من المرمر هو قاعدة ذينك العموديين من فوق طاق يعقد إلى العامود الآخر ويني ما بين ذلك بالآجر والجص إلى أن يصل إلى السقف إلى أن تم الجانب الغربي من المسجد الحرام على هذا الحكم وبقيت القطعة التي من الجانب الشامي إلى باب العجلة فأكملوها بالقطع من عمد الرخام الأبيض موصلة

بالصفائح من الحديد إلى أن لاقوا به العمد التي بنوها بالحجر الصوان المنحوت لعدم القدرة على العمد الرخام فصارت الجوانب الثلاثة من المسجد الحرام بعمد الرخام ثلاثة أروقة والجانب الغربي وحده بالحجر الصوان المنحوت المدور على شكل عمد الرخام وكملت عمارة هذه العمد في أواحر شعبان سنة أربع وثمانمائة ولم يبق غير عمل السقف وأخر عمله لعدم وجود خشب يصلح لذلك بمكــة إذ لا يوجد غير خشب الدوم وخشب العرعر وليس لذلك طول ولا قوة ويحتاج إلى خشب الساج ولا يجلب إلا من الهند أو خشب الصنوبر والسَّرو ونحو ذلـك ولا يجلب إلا من الروم فلزم تأخر إكماله إلى إحضار القدر الذي يحتاج إليه من ذلك الخشب وشكر الناس همة الأمير بيسق على سرعة تمام همذا المقدار من العمل في هذه المدة اليسيرة ومبادرته إلى تنظيف المسجد إلى أن صلح للصلاة فيه وكان ذا همة عالية وحسن توجه وكان كثير الصدقمة والإحسان. وحج الأمير بيسق في ذلك العام وعاد إلى مصر لتجهيز ما يحتاج إليه من حشب سقف الحانب الغربي من المسجد الحرام ووصل إلى مصر في أوآئل سنة خمس وثمانمائية وكمان صاحب مكة يومئذ حد ساداتنا أشراف مكة الآن الشريف حسس بن عجلان . وفي سنة سبع وثمانمائة قدم إلى مكة الأمير بيسق لعمارة سقف الجانب الغربي من المسجد الحرام وغيره مما تشعب من سقف المسجد الشريف من كل جانب، فنهض إلى هذه الخدمة وأحضر الأحشاب المناسبة لذلك، وجلبها من بلاد الروم وهيأها لعمل السقف ونقشها بالألوان وزوقها واستعان بكثير من خشب العرعر الذي يؤتى به من حبال الحجاز من جهة الطائف لعدم وجود خشب الساج يومئذ في مكة وبذل همته واحتهاده إلى أن سقف جميع الجانب الغربي من المسجد الحرام وأكمله بخشب العرعر المذكور . وعمّر معه بعض الجانب الشامي أيضاً إلى باب العجلة فتم عمارة المسجد الشريف على تلك الأسطوانات المنحوتة من الحجر الصوان، وعلَّق ف تلك الأسقف سلاسل من نحاس وحديد لتعليق القناديل في الرواق الوسطاني من الأروقة الثلاثة ، على حكم سائر المسجد الحرام غير أن الجانب الشرقي واليماني وأكثر الشامي إلى باب العجلة كان في كل عقد من العقود التي تلي صحن المسجد الشريف ثلاث سلاسل أحدها في وسط كل عقد والثاني عن يمينه والثالث عن شماله لتعليق القناديل. وأما هذا الجانب الغربي كانت فيه السلاسل على هذا الحكم فلما احترق هذا الجانب وأعيدت عقوده لم تركب فيها هذه السلاسل. ولا أدري هل كانت هذه السلاسل التي هي خارج عن الأروقة تحت

العقود البرانية منها تعلق فيها القناديل أحياناً أم كانت لمحرد الزينة ؟ ولم أطلع على ذكر قناديلها ولا كيف كانت ومتى بطلت. وأكملت عمارة سقف الجانب الغربي وما احترق من الجانب الشامي إلى باب العجلة في سنة سبع وثمانمائة وعمر مع ذلك الجوانب الثلاثة من المسجد الحرام مواضع كثيرة من سقفها كان قد انكسر أعوادها ومال بعضها وكان يسيل منها الماء إلى المسجد الشريف فأصلح الأمير بيسق جميع ذلك بالطبطاب والنورة في سطح الأسقف ودلّكها وسوّاها وأتقن عملها وعمّر ما في صحن المسجد من المقامات الأربع على الهيئة القديمة وبذل في صرف ذلك الأموال العظيمة وشكره الناس على ذلك وكان ذلك في أيام الناصر زين الدين أبي السعادات فرج بن برقوق الجركسي ثاني ملوك الجراكسة. اه. انتهى من تاريخ الغازي .

ثم قال الغازي أيضاً عند ذكر عمارة برسباي في المسجد الحرام ما نصه:

قال في تحصيل المرام: وفي سنة خمس وعشرين وتماغائة تولى السلطان برسباي وكان عامله بمكة الأمير مقبل القديدي ، فأمره بعمارة أماكن متعددة في الجرم ، قد استولى عليها الخراب . فأحسن بنيانها وحد كثيراً من سقف المسجد الحرام وأيضاً عمر باب الجنائز وذلك في سنة ست وعشرين وتماغائة . قال النجم عمر بن فهد: وفي هذه السنة أي سنة ست وعشرين وتماغائة عمر الأمير مقبل القديدي عدة عقود بالمسجد الحرام في الجانب الشامي من الدكة المنسوبة إلى القاضي أبي السعود بن ظهيرة إلى باب العجلة خلف مقام الحنفي وزاد في عرض العقود التي المي الصحن من هذا الجانب ثلاثة عقود في الصف الثالث ، وأحكم الأساطين التي عليها هذه العقود ، وهي سبعة في الرواق الأول وتمانية في الذي يليه وثلاثة في الذي يليه وثلاثة في النب العبلس وهو ثلاثة طاقات وباب علي وهو واحد وأحد بابي الزيادة وهو الواقع في أبواب المسجد وبيض غالبه وأصلح سقفه الركن الغربي من الزيادة ورمم باقي أبواب المسجد وبيض غالبه وأصلح سقفه وكل ذلك على يد الأمير مقبل القديدي والمعمار جمال الدين يوسف . انتهى .

ونقل الغازي عن ابن فهد، أنه في سنة (٨٣٠) ثلاثين وتمانمائة وصل سعد الدين إبراهيم القبطي الفُوِّي المصري الشهير بابن المرأة مباشراً للديوان بساحل حدة وناظراً عليها وصحبته شاهين العثماني شاداً على الديوان ومعهما مراسيم بعمارة

المسجد الشريف وترميمه وجعل الحصباء فيه وبطحه. فحرث بالبقر جميع المسجد الحرام وكوم التراب جميعه كيماناً ثم رفعت بالفصلة والحمير إلى أسفل مكة وزال الكرش من المسجد وبطح بطحاً مغربلة من ذي طوى بأسفل مكة بوادي الطندباوي. وعمرت ثمانية عقود بالجانب الشمالي عما يلي صحن المسجد الحرام ستة تلي الأسطوانة الحمراء إلى صوب باب العمرة واثنتان يليان إلى صوب باب بني شبية. وفرغ من ذلك كله في شعبان، وبيض شاهين المقامات الأربعة ومقام إبراهيم وعقد الصفا، وبنى درجاً على أبواب المسجد، مرداً للسيل عنه، على باب الزيادة والعجلة والندوة وباب إبراهيم وباب الرحمة وأجياد والصفا وبقية الأبواب. انتهى.

فقوله: وباب الندوة غلط من الناسخ إذ لا يوحد بــاب بهــذا الاســم، وبــاب العجلة وكان يقال له باب بني تيم، وهو المسمى الآن بباب التكيــة المصريـة بجــوار باب أم هانئ .

ونقل الغازي عنه أيضاً: أنه في سنة (٨٣٨) ثمان وثلاثين وثمانمائة قلع الأمير سودون المحمدي جميع رحام الشاذروان وعوضه بغيره، ثم شرع في هدم مئذنة باب سويقة، وبناها بناء عالياً. ووصل إليه من القاهرة ستون ذراعاً رحاماً لمرمة الحيخر وشاذروان البيت، وخمسون حملاً من الجبس لبياض أروقة المسجد الحرام، وعشرة قناطير حديد لعمل مسامير، وأربعون قطعة خشب لشد أروقة المسجد الحرام.

ثم قال الغازي أيضاً عن عمارة حقمق الجركسي في المسجد الحرام ما نصه:

وفي سنة ثلاث وأربعين وتمانمائة بيض مئذنة باب الحزورة الأمير سودون المحمدي عامل مكة من قبل السلطان حقمق وبيض مئذنة باب السلام وأصلح مئذنة باب العمرة ورمم أسفل مئذنة باب علي وأصلح سقف المسجد الحرام من تلك الجهة لحرابه وأصلح الرفرف الدائر الذي كان بالمسجد في زمنه وبيض علو مقام إبراهيم ومقام الحنفي وعتبة باب إبراهيم أو قبته ، والأميال التي بالمسعى . ذكره في تحصيل المرام . انتهى .

ونقل الغازي عن ابن فهد أيضاً: أنه في سنة (٨٤٦) شرع الأمير تنم في هـدم سقف الرواق الغربي من المسحد الحرام وسقف بعضه، ثم في سنة (٨٤٨) أكمــل تنوير بقية سطح المسحد الحرام من ناحية باب الصفا وكمّــل سقف جميـع الـرواق الغربي من المسجد الحرام وعمّر فيه أماكن وقلع الرخام الذي بأرض حِجْر إسماعيل جميعه خلا الرخامة الحضراء وأصلحه، وكشف سقف بيت بئر زمزم فأصلحه وسقفه ثانياً.

ونقل الغازي عن منائح الكرم: أنه في سنة (٨٥٢) عمّر بيرم خواجة نـاظر الحرمين قطعة من المسجد الحرام ورمّم فيه . انتهى .

ونقل الغازي عن ابن فهـد: أنه في سنة (٨٨١) غيّر رحـام حجـر إسمـاعيل داخلًا وخارجاً ، وعمل الرصاص بأرض المطاف حول الكعبة .

ونقل الغازي عن العلامة عبدالعزيز بن عمر بن تقي الدين ابن فهد المكي في كتابه بلوغ القرى في ذيل إتحاف الورى بأخبار أم القرى في حوادث سنة (٨٨٥) أنه في يوم السبت ثالث عشر شهر شوال أو اليوم الذي يليه حضر قاضي القضاة ناظر الحرم الشريف برهان الدين ابن ظهيرة القرشي الشافعي بالمستجد الحرام وحضر الأمير المحتسب سنقر الجمالي والخواجة كمال الدين الظاهر شاه بندر وكشفوا على أماكن بالرواق الوسطاني من الناحية الغربية من المستجد الحرام واتفقوا على إصلاح خشبان فيه مكسرين وعلى إصلاح أماكن في نواحي من سقف أروقة المستجد الحرام ينزف منها ماء المطر. ففي يـوم الثلاثاء سادس عشر الشهر كشفوا عن ثلاثة أماكن في الرواق المذكور في مكان ثلاث خشبات وفي مكان اثنين وفي مكان واحدة وخشبهم صنوبر وأعادوا بلطم خشباً، وكمّل إصلاح ذلك في نحو جمعة ثم عمل النورة من فوقه .

ونقل الغازي عن بلوغ القرى في ذيل إتحاف الـورى المذكور سابقاً: أنه في شهر صفر سنة (٨٩٤) أربع وتسعين وتمانمائة شرع في إصلاح حاشية المطاف بإخراج البطحات التي بها وسببه أنه وقع مطر وسال سيلاً يسيراً فدخل من باب العجلة إلى المسجد الحرام وكانت العتبة مسدودة لم تحفر على حري عادتها فأمر الناظر قاضي القضاة جمال الدين أبا السعود ابن ظهيرة بحفر جميع حاشية المطاف فحفرت وأخرج منها بطحات كثيرة لكنها مخلوطة بتراب فغربلت وأخرج التراب من المسجد وبطحت الحاشية ببعض البطحات وفرق باقيها بالمسجد في الأماكن المحتاجة لذلك وحفر أيضاً الزقاق المتوصل إلى باب السدة فإنه كان ارتفع عن الطريق ومنع السيل من التوصل إلى بحرى العتبة التي عند الباب وتوصل إلى باب

العجلة فوجد بحرى العنبة مسدوداً فدخل المسجد ولعلـه وصـل إلى المطـاف فعمـل ذلك لأحل هذا. وكان إكمال العمل في أوائل شهر ربيع الأول.

وفي شهر جمادى الآخر سنة (٩١٥) عمل الخواجة محمد بن عباد الله الرومي في المسجد أشياء، منها: إن قبة مقام الحنفي هدت وأعيدت بأخشاب جديدة ونورت وبيضت وجعل لها هلال جديد وغيّر أخشاب الشبابيك التي بزمزم ورخم قبّة الفراشين وشدّ الشبابيك التي تلي باب الصفا وهي ثلاثة والشباكين اللذين يليانها أي الشبابيك التي من جهة الصفا من جهة الكعبة وهدم التي من جهة مؤخر المسجد وبنى بالآجر والنورة وذلك للخلل الذي قالوه، وكشط الدهان الذي بعلو مقام الخليل عليه الصلاة والسلام والساباط المتصل به وأعيد جديداً ثم جعلت القبة خصراء وأسفلها طراز مذهب ودهن قبة المقام والساباط وجعل في القبة ذهب كثير وكذا في أساطين المقام وخشبة المؤخر وغيّر الأخشاب التي في الدرابزين وصار ذلك لائحاً لمن يريد الزخرفة. انتهى .

وفي آخر شهر ذي الحجة سنة (٩١٥) تسعمائة وخمسة عشر أو قبيله شرعوا في هدم جنبابتي باب الدربية قالوا الخلل في الجدار فهدموا شيئاً مما يلي المسجد فقط.

وفي يوم السبت رابع شهر محرم سنة (٩١٦) شرع في سقف المسجد من جهة باب الدريية وهو مدهون بلا ذهب، وفي يوم الخميس تاسع شهر ذي القعدة سنة (٩١٧) بنيت دكة ثانية بالزيادة وهي التي تلي باب الزيادة وجعل فيها باقي ما خرج من الحجر ومن بئر زمزم ومن مقام الحنفي.

ثم قال الغازي أيضاً عند ذكر عمارة قانصوه الغوري في المسجد الحرام ما نصه:

قال العلامة قطب الدين رحمه الله في الإعلام: ومما عمره السلطان قانصوه الغوري بمكة المشرفة باب إبراهيم بعقد كبير، جعل علوه قصراً، وفي جانبه مسكنين لطيفين وبيوتاً معدة للكراء، حول باب إبراهيم.

ووقف الجميع على جهات الخير. قال: ولا يصح وقف ذلك القصر لأنه في هواء المسجد، وكذلك المسكنان لأن أكثرهما واقع في المسجد الحرام. وبنى أيضاً ميضاًة خارج باب إبراهيم، على يمين الخارج من المسجد، هي بطالة الآن، لأن

روائح عفونتها قد تصل إلى المسجد، فيتأذى بها المصلون، فـأبطل وغلـق قريبـاً في سنة ثمانين وتسعمائة بالأمر الشريف السلطاني. انتهى.

وفي موضع آخر من الكتاب المذكور: وفي حمود سنة سبع عشرة وتسعمائة ، أرسل السلطان الغوري أميراً من أمرائه يقال له خير بك المعمار ، لتعمير زيادة باب إبراهيم . فبنى على باب إبراهيم قصراً مرتفعاً مع مرافقه ، وجعل حول القصر من خارج المسجد منازل ومساكن وبنى خارج ذلك ميضات تشتمل على مراحض وبركة ماء وقف ذلك جميعه على جهات خير وبنى من داخل باب إبراهيم على يمين الداخل حاصلاً في أرض المسجد وفي علوه مسكناً وعلى يسار الداخل مثله وقرر فيها بعض المستحقين وجعل في الجانب اليماني من هذه الزيادة حاصلاً يشتمل على سبيل ماء وصهريج كبير من ماء المطر من سطح المسجد وأبقى الجانب القبلي والجانب الشمالي على حالهما ، وفرغ الأمير حير بك المعمار من ذلك في حدود سنة عشرين وتسعمائة . انتهى .

قال في تحصيل المرام: وأما الرحبة عن الباب والثلاثة الدرج التي على السوق فهي حادثة في سنة ألف ومائتين واثنين وثمانين في دولة السلطان عبد العزيز لأحل منع السيل عن المسجد الحرام. انتهى.

وفي درر الفرائد المنظمة عمر السلطان المرحوم قانصوه الغوري في سنة ستة عشرة وتسعمائة باب إبراهيم ووجد فيه لقية في قبة كانت هناك وهي مائتا أشرفي مغربي في صندوق وفيه ورقة فيه: نحن عمرنا وتعبنا وما ظلمنا وإذا خربت هذه القبة تبنى بهذا المال وكان وزن الأشرفي قفله ونصف وعليه كتابه بالكوفية.

وفي شهر رجب سنة تسعمائة وعشرين وصل من مصر مهندس ومعمارية لعمارة ما أخذ بالإجارة من وقف عمارة ناظر الخاص الجمالي يوسف ابسن كاتب حكيم عند باب إبراهيم ليوصل بعمارة القصر الذي أحدث للسلطان الأشرف قانصوه الغوري على باب إبراهيم قالوا لأن خوندجا حج في هذا العام ، ليجعل ذلك حوش ، تدخل فيه المحفة . فهدم وعمّر في هذا الشهر وللذي يليه ورأوه ضيقاً لا يحصل المقصود ، فخرجوا في الطريق أذرع . ذكره عبدالعزيز بسن فهد في بلوغ القرى في ذيل إتحاف الورى .

ومن آثار الأشرف الغوري أيضاً المترخيم الواقع في حِجْر البيت الشريف، عمل بأمره في أيامه واسمه مكتوب فيه وفرغ من عمله عمام سبعة عشر وتسعمائة اه. انتهى كل ذلك من تاريخ الغازي.

ثم ذكر الغازي أيضاً في تاريخه ما وقع من العمارة العظيمة في المسجد الحرام ومن تغيير سقفه الخشبي بالقباب على حسب ما هو موجود في زماننا هذا وذلك سنة (٩٨٠) ثمانين وتسعمائة من الهجرة كما ذكرنا ذلك مفصلاً في مبحث خاص بعنوان «عمارة المسجد الحرام بالقباب» فراجعه إن شئت.

وفي يوم الثلاثاء ثالث عشر شهر رمضان سنة (٩١٨) أمر الأمير الباش برصاص أُذيب في المسجد عند المزولة وعمل في أماكن في الطواف ومن الظهر بطل ذلك ونقل حطب كثير إلى بيت الأمير فاضل عما اشتغل به وكانوا جاؤا به من باب السلام ولعله من المدعا من الأحمال التي تباع هناك والله تعالى أعلم.

وفي شهر ذي القعدة سنة (٩٢٠) عشرين وتسعمائة جاء لنائب حدة مراسيم وفيها أن الخواجة ابن عباد الله سألنا في أن يرصص أرض المطاف ويقطع المسعى ومجرى السيل إلى المسجد فأحبناه لسؤاله وأرسل إلى حدة رصاص، قالوا: إنه خمسون قنطاراً. فوصل لمكة بعضه. وأرسل أيضاً نائبه الخواجة شمس الدين ابن زين الدين بن أخت الخواجة بن سلامة، فشرع في ذلك يوم الجمعة ثماني عشر الشهر. انتهى ما في بلوغ القرى في ذيل إتحاف الورى.

ونقل الغازي عن الإعلام: أنه سنة (٩٦١) إحدى وستين وتسعمائة ، بعد أن فرغ ناظر الحرم أحمد حلبي من تجديد سطح البيت الشريف ، شرع في تسوية فرش المطاف ، فإن أحجاره انفصلت وصار بين كل حجرين حفر . كانت تلك الحفر تسد تارة بالنورة وتارة بالرصاص وتسمّر بمسامير الحديد فأزال ما بين الأحجار من الحفر ونحت طرف الحجر إلى أن ألصقه بطرف الحجر الآخر من جوانبه الأربعة واستمر في فرش المطاف على هذا الأسلوب إلى أن فرغ من ذلك وأصلح أبواب المسجد الشريف وفرش المسجد جميعه بالجص . اهد .

ونقل الغازي عن مختصر الإعلام للشيخ عبدالكريم القطبي أنه ورد في موسم سنة (١٠٠٠) ألف من الهجرة فخر الصلحاء المكرمين الشيخ على الخلوتي بأمر شريف سلطاني لا زال نافذاً على القاصي والداني يتضمن أن سقف مقام إبراهيم الخليل قد أكلته الأرضة وأنه يحتاج إلى إصلاح فلما كشف السقف المزبور

شاهدوا أن الأرضة قد أكلت غالبه وأن المتعين تغيير جميعه وإذا لم يغير سقط فغير جميعه بخشب الساج بشغل مكلف مصنع أحسن من الأول فشرعوا في العمل المذكور في جمادى الآخرة سنة واحدة وألف وتم العمل في السنة المذكورة. انتهى.

ونقل الغازي عن منائح الكرم: قال العلامة الشيخ عبدالرحمن ابن عيسى المرشدي في بعض مسوداته، وأما المماشي الأربعة التي أحلها إلى باب السلام والأخرى إلى باب الصفا والأخرى إلى باب الحنورة والأحرى إلى باب الحنورة والخناحان اللذان بجانبي مقام الحنفي والفرش الذي خلفه والذي تجاه المنبر كل ذلك محدث بعد أن فرش المطاف بالمرمر وذلك سنة ألف وثلاثة فإنهم كانوا كلما قلعوا شيئاً من المطاف جعلوه في هذه الأماكن وكذلك المحل الذي جعل مصلى لشريف مكة بصحن المسجد عما يلى أم هانئ. انتهى .

ونقل الغازي عن منائح الكرم: أنه في سنة ألف وعشرة (١٠١٠) جدد الشاذروان الملصق بجدار الكعبة وكان ابتداء عمله في اليوم السابع من شعبان من السنة المذكورة. وأما ترخيم المقام الحنفي وعرابه فابتدئ فيه من ثالث عشر شوال من السنة المذكورة ثم ترك ترخيم أرضه كذا رأيته منقولاً من خط الشيخ عبدالرحمن المرشدي، ورأيت في تاريخ شيخنا السيد محمد الشلي أن في هذه السنة أعني سنة ألف وعشرة أمر مولانا السلطان الأعظم محمد حان بترخيم المطاف وأرخ بعض الأروام ذلك بقوله من مثمن الكامل وهو متروك عند العروضيين:

زان المطاف بمرمر ملك الأنام محمد

نقل الغازي عن كتاب المنهل العذب، المفرد في الفتح العثماني لمصر، ومن ولي إيالة تلك البلد، للعلامة محمد علي بن محمد علان المكي، في ذكر السلطان محمد حان. ومن أعماله بمكة وضع الرخام لجميع أرض المطاف إلى العمد المطيفة به. وكان تمام عمل ذلك عام (١٠٠٦) ست وألف، وجاء في تاريخ ذلك قصيدة أسعد أفندي المفتي بالديار الرومية، منها قوله في مدح الملوك العثمانيين ومدح السلطان محمد حان:

عمروا مساحد ربنا آتار خسيرات لهسم ملك السوري سلطاننا

صنعــوا مــآثر تحمــد فيهـا عليهــم تشــهد نجــل المــراد محمـــد

وبجَ الم وبج المساف عرمسر فسرش المطاف عرمسر كسالكوكب السدري في مستشهدا المطاف مستشهدا فلأحسل تساريخ له فلأحسل تساريخ له لا زال صارم سيفه لا زال صارم سيفه لا زال صارم سيفه كالبدر أشسرق نسوره نعسم المطاف ترابه ويطوف بالليل والسالة بسارك فرشه الله بسارك فرشه والله المطاف عرمسر

دين النبي يجدد بسفاه يحكى المسجد أوج السعادة يوقد لا يوم القيمة يسعد الراكع ون السحد قدال ابن سعد أسعد طين إليهم تسند سلطاننا المستمجدوا للظرى الضلالة يخمد والعدل فيه مؤبد إذ جرز ليل أسود أمسحار قوم هجد من بناه يخلد من بناه يخلد ملك الأنام محمد ملك الأنام محمد

#### انتهى .

وبالتأمل فيما سبق من الكلام نرى أن هناك اختلافاً بسيطاً في تاريخ فرش المطاف بالرخام، ففي كتاب المنهل العذب المفرد يقول: إن السلطان محمد خان فرش المطاف بالرخام سنة (٢٠٠١) وفي كتاب منائح الكرم يقول: إنه فرشه سنة (١٠١٠) وفيه أيضاً يقول: نقلاً عن مسودات الشيخ عبدالرحمن المرشدي: أنه في سنة (٢٠١٠) فرش المطاف بالمرمر. فالاختلاف بين هذه الروايات بسيط كما هو ظاهر، ونحن نميل إلى ترجيح ما جاء بكتاب المنهل العذب المفرد. ويمكن الجمع بين الأقوال بأن فرش المطاف بالرخام أول مرة كان لجزء منه، وثاني مرة فرش بمون إتقان فحصل فيه خلل اقتضى قلعه جميعه وفرشه فرشاً جميلاً فنياً غاية في الإتقان والصنعة. والله تعالى أعلم بالغيب.

ونقل الغازي عن منائح الكرم: أنه في سنة (١٠٧٢) اثنين وسبعين وألف، ورد سليمان بيك صنحقاً على جدة، وفوض إليه مشيخة الحرم، ونظارة عمارته. وورد معه بمال من الآغا محمد كزلار مولانا السلطان لعمارة المسجد والمشاعر، فشرع في عمارة المسجد وترميمه، وبنى مقام الحنفي بالحجر المنحوت الصوان وبالأصفر، وغير قبة زمزم وبناها على الصفة الباقية إلى الآن ونقس مقام إبراهيم بالنهب وأنواع الصبوغ ونقش المقامات كذلك وجعل أعلاها مصفحاً بالرصاص عوض الطبطاب الأول وجعل في أعلا مقام الإمام الحنفي رصافتين مطلية بالنهب وفي بقية المقامات رصافة رصافة وجعل ثلاث رصافات كبار قبل كل مقام وقبل مقام الحنفي أربعة والكل مطليات بالنهب، ورما المنائر السبعة وزاد في حاشية المطاف فرشاً بالحجر المنحوت زيادة قليلة، ودهن علم المسعى وعين لها محانين قنديلاً تسرج في الثلاثة الأشهر رجب وشعبان ورمضان منتشرة من الصفا إلى المروة في أماكن متفرقة، وعمّر سبيلاً إلى المسعى ملاصقة للبزابيز التي ترد منها أهل المروة في أماكن متفرقة، وعمّر سبيلاً إلى المسعى ملاصقة للبزابيز التي ترد منها أهل مكة. وعمّر غير ذلك من المشاعر نحو مسجد الخيف، ومسجد نمرة ومسجد مخرقة ورمم جميع هذه الأماكن وبيّضها وكتب اسم الكزلار محمد آغا صاحب مذه الخيرات في حجر بالنقر والصقه في جدار مقام الحنفى.

ونقل الغازي عن إتحاف فضلاء الزمن: إنه في سنة اثني عشر ومائة وألف (١١١٢) عمّر إبراهيم بيك أطراف المسجد الحرام وما كان محتاجاً للتعمير باطناً وظاهراً وعمّروا المماشي وعمّروا طبطاباً في باب الزيادة ورمّموا المنارة التي على باب السلام ظاهراً وباطناً وكذلك منارة باب العمرة ومنارة الحزورة التي على باب الوداع والرفرف الذي على باب السلام وحدده بأخشاب جديدة، وعمّر مقام إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام الذي فيه الحَجَر الشريف الذي كان يقف عليه خليل الله عند بناء البيت فغير جميع المقام ونقضه وحدده وبنسي حول الحَجَر الشريف بالفضة الشريف بالحَجَر الرخام والنورة وحدد ما كان محتوياً على القدم الشريف بالفضة بها المطلية بالذهب الأحمر وصب الرصاص بين الفضة والحَجَر واستحكموا الفضة بها المطلية بالنهب المقدم الشريف وغيّروا القبة بأخشاب ساج هندي ورمموا بالفضة ما كانت ملبسة على القبة الشريفة وسدد بأنواع الدهانات وأوراق الذهب ورمم الدرجة التي تطلع بها إلى المحل المزبور.

وفي خمسة عشر القعدة من سنة (١١٣٣) ألف ومائة وثلاثية وثلاثين غيّر المعمار أفندي صندوق مقام الخليل إبراهيم وهو موضع القدم الشريف أبدله بخشب غير خشبه القديم الأول وجلاً صفائحه الأول ثم عاودها.

وفي افتتاح عاشوراء سنة (١١٣٤) ألف ومائة وأربع وثلاثين بدأ المعمار في ترميم الحرم الحرام وفرش بعض نواحي باب السلام بالحجارة والشائع أن قصده يكسر جميع طبطاب الحرم ويبدله بالحجر المفروش فإنها أبقى والطبطاب مرمته أصعب.

وفي سنة (١١٤٠) ألف ومائة وأربعين في عشر ربيع الأول فرش الحرم الشريف بالحجارة المنحوتة وأزيل ما كان فيه من الطبطات جميعه. انتهى ما في الإتحاف.

ونقل الغازي عن تحصيل المرام: أنه في سنة (١٢٥٧) ألف ومائتين وسبع وحمسين أو في التي بعدها حصل ميل لعمودين بين باب البغلة وباب الصفا مما يلي صحن المسجد، فكتب في ذلك إلى الأبواب. وكان إذ ذاك مولانا السلطان عبدالجحيد حان، فبرز الأمر بإصلاحها وإصلاح ما كان في المسجد الحرام. فأصلحت بعد هدم القبب والعقود التي فوقها، ثمم أعيدت كما كانت. وكان ابتداء هذه العمارة في ربيع الأول من التاريخ المذكور. وكذلك أصلحوا عموداً وما فوقه من الرواق الذي وراء مقام الحنفي، وأصلحوا المماشي وزيد في ممشى باب الصفا، وأحدثت ممشاة باب علي، وبيضوا جميع الحرم، وما زاد من الحَجَر في هذه العمارة جعلوه دكة عند باب الزيادة وطبطبوا ظاهرها.

وفي سنة (١٢٦٢) ألف ومائتين واثنين وستين أو التي بعدها، بيّضوا الحرم وأصلحوا طبطابه ونقشوا عقوده، ونقشوا المقامات والمنبر، ومسحوا هلالاتها، وجعل رفرف على بـاب السـلام مـن الخـارج منقـش وذلـك في زمـن والي مكة الشريف محمد بن عون وشيخ الحرم شريف باشا.

وفي سنة (١٢٦٦) ألف ومائتين وست وستين فرشت رحبة باب السلام مسن خارج الباب بالرخام الأبيض وكانت قبل ذلك سقاية يباع فيها الماء وربما بعض الناس كشف عورته واستنجى فواجه البيت الشريف وكانوا يوسّخون الحرم فأزيل ذلك جزاهم الله خيراً. وكل ذلك في أيام السلطان عبدالجميد خان .

وفي سنة تسع وسبعين ومائتين وألف (١٢٧٩) ورد الأمر بـ ترميم المسجد الحرام من مولانا السلطان عبدالعزيز خان لأن أرض أروقته ومماشيه وحاشية المطاف أي التي خارج الأعمدة النحاس التي يوقد فيها المصابيح قد تحفرت بسبب السيل الذي دخل الحرم في جمادى الأولى لثمان خلت من سنة ألف ومائتين وثمـان

وسبعين وكان دخوله قبل صلاة الصبح ووصل ذلك السيل إلى قفل باب الكعبة المشرفة وغطى مقام المالكي وتعطلت صلاة الجماعة خمسة أوقات و لم يصل في الحرم في ذلك اليوم أحد إلا أناس صلوا صلاة العصر على دكة باب الزيادة، وغرقت أناس كثيرة خارج الحرم وحصر لغرقت أناس كثيرة خارج الحرم وحصر لذين ماتوا في السيل فكانوا فوق العشرين فبعد ذلك ورد الأمر من الدولة العلية كان إذ ذاك مولانا السلطان عبد العزيز حان بإصلاح الحرم الشريف والنظر في ذلك لحضرة الشريف عبدا لله بن المرحوم الشريف محمد بن عون ووالي شيخ الحرم الحاج أحمد عزت باشا فعند وصول الأمر شرعوا في تعميره فأخرج جميع ما في الحواج أحمد عزت باشا فعند وصول الأمر شرعوا في تعميره فأخرج جميع ما في المواقات من الطبطاب القديم وكذا المماشي وحاشية المطاف وعوضوا ذلك بطبطاب حديد و لم يعمّر مثل هذه العمارة منذ بني الحرم وإنما كانوا يصلحون ما بطبطاب وفي أقل مدة يتقلّع، وأما هذه العمارة فأتقنوها غاية الإتقان وكان ابتداء الشروع في العمل في نمانية وعشرين من جمادي الآخرة سنة ألف ومائين وتسع وسبعين، وأتموا العمل في غاية ذي الحجة من السنة المذكورة.

وفي سنة (١٣١٤) ألف وثلاثمائة وأربع عشرة صدر أمر السلطان عبدالحميد حان بن السلطان عبدالجميد خان للوالي أحمد راتب باشا بهاجراء ما يلزم للمسجد من عمارة وإصلاح ومرمة وتنظيف ونقوش وما أشبه ذلك. فقام الوالي المذكور بهاجراء كل ما يلزم فعمل أولاً نحو خمسين سلماً من الخشب الجاوي السميك، وجعل كل سلم على أربعة قوائم بمقاسات مختلفة في الطول حسب اللزوم فأول ما ابتدؤا به من العمل تنظيف القباب من الغبار والأوساخ وكذلك تنظيف سطح المسجد الحرام ثم تنظيف الأسطوانات الرخام وعين الوالي لذلك قسماً من الجنود التركية فكانوا يستعملون لتنظيف الأسطوانات قطعاً من الخيش يغمسونها في الماء تنظيف الأسطوانات دلكاً جيداً وربما استغرق تنظيف الأسطوانات دلكاً جيداً وربما استغرق تنظيف الأسطوانة الواحدة أسبوعاً أو أسبوعين حتى تنجلي ويعود لونها إلى حالته الأصلية وهكذا حرى العمل في تنظيف عموم الأسطوانات الرخام. وأما الأعملة المبنية بالحجر الصوان والحجر الشميسي وعموم عقود المسجد الحرام وجداره فصبغوها بالصباغ الأسود والأحمر العنابي والأصفر البرتقالي والرمادي ورخموا بطون القباب وحدار المسجد الحرام وأصلحوا الأحجار المرصوفة على أرض بطون القباب وحدار المسجد الحرام وأصلحوا الأحجار المرصوفة على أرض بطون القماشي ورمموا المنائر وأبواب المسجد ودهنوها مع أحشاب المقامات الأروقة والمماشي ورمموا المنائر وأبواب المسجد ودهنوها مع أحشاب المقامات

باللون الأخضر. ومكثت تلك العمارة نحو سنة وكتب تاريخ العمارة تحت طرة بالذهب باسم السلطان عبدالحميد خان بعلو باب النبي. اهـ.

وفي سنة (١٣٢٧) سبع وعشرين وثلاثمائة وألف دخـل المسـجد الحـرام سـيل عظيم وحصل بسبب ذلك ميل في بعض أسطوانات الرخام مما يلي باب العمرة إلى باب الوداع من الجهة الغربية ومن باب أم هانئ إلى باب على من الجهة الجنوبية ، وحصل أيضاً حلل في بلاط المسجد الحرام وحداره. فلما كان ابتداء سنة (١٣٣٤) صدر أمر السلطان محمد رشاد حان إلى والى الحجاز غالب باشا، لإصلاح الخراب الواقع في المسجد الحرام وحضر مهندسان تركيان عن طريق المدينة لهذا الغرض. فأول شيء عمل هو طارات من الخشب الجاوي، على سعة عقود المسجد الحرام لأجل تحميل العقود المركبة على تلك الأسطوانات التي يراد إصلاحها وتعديلها فعملوا نحو عشرين طارة وحملوا عليها العقود المذكورة اليتي بالجانب الغربي والجنوبي، وشرعوا في تبديل إحدى الأسطوانات الأمامية الواقعة بالجهة الغربية على حافة الحصوة مما يلي باب إبراهيم فأخرجوها بعمد بذل جهود عظيمة وعملوا بدلاً عنها أسطوانة صناعية فنية قوامها من الحديد والإسمنت ومسحوق الآجر والشعر ثم كسيت بقطع من المرمر ممزوج بمركب فني. واستمر العمل في صنعها نحو شهر ثم أخذوا في تعديل بعض الأسطوانات المائلة من الجهة الغربية فعدلوا منها نحو عشرة وأصلحوا كثيراً من الخراب الواقع في الأروقة والأبواب والمنائر. وبينما هـم سائرون في العمـل إذ فاجـأهم أمـير مكـة الشـريف الحسين بن علي في فجر يوم السبت تاسع شعبان من السنة المذكورة وهي سنة أربع وثلاثين وثلاثمائية وألف فأعلن استقلاله بالحجياز ووقع الحرب بينه وبين الأتراك المقيمين في الحجاز وبسبب ذلك وقف العمل إلى أن انتهت الحرب العامة .

ثم في سنة (١٣٣٨) صدر أمر الملك الشريف الحسـين بإتمـام عمـارة المسـجد الحرام فقام بالعمل ناظر الحرم ووزير الأوقاف محمد أمين أفنــدي إمصيلـي فعدلـت بقية الأساطين المائلة ورمم عموم الخراب الواقع بالمسجد الحرام . اهـ .

وفي سنة (١٣٤٤) أربع وأربعين وثلاثمائة وألف صدرت إرادة حلالة الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود بعمارة المسجد الحرام فأصلح كل ما يقتضي إصلاحه من ترميم عموم الخراب الواقع في جدار المسجد وأرضه وأعمدته، وإصلاح المماشي وحاشية المطاف وعموم والأبواب، وغير ذلك من الإصلاحات

اللازمة للمسجد الحرام . وتمت هذه العمارة بكمال السرعة لحلول موسم الحج . اه.

ثم في سنة (١٣٤٦) صدر أمر جلالة الملك عبدالعزيز المذكور بإجراء عمارة عموم المسجد الحرام داخلاً وخارجاً فقاموا بالعمل ورجموا عموم فرش أروقة المسجد الحرام من جهاته الأربعة وجدار المسجد الحرام داخلاً وخارجاً ونظفوا القباب وأصلحوا مظلة مقام الخنفي ومظلة مقام إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام ومظلة قبة زمزم وكسوها بالمعدن الأبيض المسمى بالتوتوة -وهو الألمنيوم أو الزنك- وطلوها بالدهان الأحضر كما طلوا أساطين النحاس المحاطة بمدار المطاف بلون أخضر وأصلحوا شاذروان الكعبة وفرشوا حصاوى المسجد الحرام بالحصباء ثم رخموا عموم جدار المسجد الحرام داخلاً وخارجاً وكذلك الأعمدة المبنية بالحجر الصوان وأبواب المسجد الحرام . انتهى ما نقل من تاريخ عمارة المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسجد الحرام المسيخ حسين باسلامة .

نقلنا كل ما تقدم من تاريخ الشيخ عبدا لله الخازي رحمه الله تعالى المسمى «إفادة الأنام بذكر أخبار بلد الله الحرام» وفي الحقيقة لم تقف عمارات آل سعود في المسجد الحرام منذ دخولهم الحجاز ، بل أنهم زادوا في المسجد الحرام هذه الزيادة العظيمة حتى صار المسجد الحرام أعظم مساجد الدنيا في السعة والحرمة على الإطلاق ، بل أنهم قاموا بإنشاء مساجد كثيرة بمكة وبالمملكة كلها وفقهم الله تعالى للخيرات آمين .

فانظر رحمك الله إلى هؤلاء المؤرخين الفضلاء الأمناء كيف خدموا المسجد الحرام من الناحية العلمية التاريخية ، وبيّنوا كل شيء في غاية التفصيل والدقمة التامة ولا نعتقد أنه يوجد مسجد أو بلدة على وجمه الأرض يُكتب عنه ما كتب عن مكة والمدينة ومسجديهما . نسأل القبول والرضا والعفو والعافية والتوفيق لكل خير والموت على الإيمان الكامل براحة ونظافة وطهارة والعفو عند الحساب آمين .

#### النعميرات الواقعته فيننس المطاف

حاء في تاريخ الغازي ما نصه: قال في درر الفرائد: أول من بلّط المطاف عبدا لله بن الزبير، رضى الله عنهما، فإنه لما بني الكعبة وفرغ من بنائها بقيت معه

من الحجارة بقية ففرش بها حول البيت نحواً من عشرة أذرع وتبعه غيره ففرش باقى المطاف. انتهى.

ومن تحصيل المرام ذكر الفاسي في شفاء الغرام وعمارة الرحام الذي من المطاف، عمل ذلك دفعات حتى صار على ما هو عليه اليوم. وكان مصيره هكذا في سنة سبعمائة وست وستين. وممن عمّره المنتصر العباسي سنة ستمائة وإحدى وثلاثين، واسمه مكتوب في تلك الحفرة التي عند باب الكعبة. وممن عمّره الملك شعبان صاحب مصر ومن حيرات السلطان سليمان تغيير بلاط المطاف القديم وتجديده ببلاط حديد أي رحام، على يد أحمد حلبي في سنة تسع و خمسين وتسعمائة. وذكره في درر الفرائد. انتهى ما في تحصيل المرام.

وفي تاريخ القطبي: وأما عمارة المطاف الشريف فوقع في سنة إحدى وستين وتسعمائة، وكنت قد أمرت بتاريخ يكتب على بعض مواضع المطاف. فكتبت بسم الله الرحمن الرحيم إن أول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين فيه آيات بينات مقام إبراهيم ومن دخله كان آمناً تقرب إلى الله تعالى، بتحديد فرش أحجار المطاف، وتسويتها تحت أقدام الطائفين في الطواف، وتحلية الباب الشريف والميزاب المعظم الحنيف خليفة الله تعالى الأعظم سلطان الروم والعرب والعجم، من اصطفاه الله تعالى واجتباه لترميم بيته الحرام واختاره وارتضاه بخدمة الركن والمقام السلطان بن السلطان الملك المظفر أبو الفتوحات السلطان سليمان حان، تقبل الله منه صالح الأعمال وبلغه ما يؤمله من السعادة والإقبال. ولما تم ذلك غرد بالتاريخ طير الهنا عمر الله قبلتنا.

وقال ابن فهد في حوادث سنة ست وأربعين وثمانمائة : وفيها في سادس عشىر شوال أذيب الرصاص وجعل بالحفر التي بأرض المطاف . انتهى من تاريخ الغازي .

ثم في زماننا أي في سنة (١٣٧٥) ألف وثلاثمائة وخمس وسبعين حصل تعمير في نفس المطاف وذلك في عهد الملك سعود بن عبد العزيز ففرشوا أرضه بالرخام المرمر، بل حصلت تعميرات كبيرة جداً في جميع المستجد الحرام في هذا العهد، كما ذكر كل شيء في محله، من هذا التاريخ فارجع إليه في فسطانه إن شئت.

لما وسّع القائمون على مشروع التوسعة المطاف، لم يكونوا يرغبون في وضع حد يفصل بين المطاف القديم والمطاف الجديد، فتحادلنا معهم في هذا الأمر فوحدناهم مصممين عليه، فاقترحنا في الجريدة التي تصدر بمكة في سنة (١٣٧٥)

أو بعدها أن لا بد من وضع حد من الرخام الأسود على حدود المطاف القديم ليكون فاصلاً بينه وبين المطاف الجديد، وللمحافظة على حدود كل شيء كما هو الواجب، فعندئذ عملوا الحد الفاصل بينهما. ولكن فضيلة رئيس المحاكم الشرعية بمكة المكرمة الشيخ عبدا لله بن عمر بن دهيش رأى حواز توسعة المطاف وأنه لا حاجة لوضع الحد المذكور وقد دعى الملك سعود إلى داره بمكة المكرمة والقى كلمة أمام الملك أوضح فيها حواز توسعة المطاف نشرت بالجريدة الرسمية وقد وسع المطاف ولا زال يوسع حتى تاريخه لزيادة أعداد المسلمين الحجاج.

ابتهى بعون الله تعالى الجزء الرابع

ويتلوه الجزء الخامس ، وأوله :

صيغة الدعاء بالمسجد الحرام لملك الحجاز سابقا

|  |  | • |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |

## المحتويات

| رقم الصفحة | الموضوع                                          |
|------------|--------------------------------------------------|
| ٥          | الآيات المكتوبة على حزام الكعبة المشرفة          |
| · V        | كتابة أسماء الملوك في كسوة الكعبة                |
| 11         | الإشهاد الشرعي بتسليم كسوة الكعبة                |
| ١٣         | حكم التصرف في كسوة الكعبة                        |
| ١٧         | صورة وقفية السلطان خان على كسوة الكعبة           |
| 77         | كيفية تركيب كسوة الكعبة عليها                    |
| 7 £        | برقع الكعبة المعظمة أي ستارة بابها               |
| 47         | عُدَم الكعبة وأغوات المسجد الحرام                |
| ٤١         | أغوات المسجد الحرام في عصرنا هذا                 |
| 43         | مبدأ الرق والاسترقاق                             |
| ٤٤         | صورة عقد عتق أبي رافع مولى رسول الله 🍪           |
| ٤٥         | اقتناء الجواري                                   |
| ٤٨         | بيع الرقيق في الآستانة                           |
| ٥٣         | الاسترقاق                                        |
| ٥٤         | إحرام الكعبة في موسم الحج                        |
| ٥٧         | تجريد الكعبة من كسوتها عند تجديدها               |
| ٦١         | الكلام على من يهدم الكعبة في آخر الزمان          |
| ٦٢         | ستر الكعبة المشرفة بالأخشاب                      |
| ٦٥         | مقدار ما استعمل من الأحشاب والعواميد لستر الكعبة |
| ٦٦         | عمل نطاق للكعبة المشرفة                          |
| 77         | ستر الكعبة في حرب ابن الزبير                     |
| ٧٠         | ما وحد في الكعبة من الكتابات القديمة             |
| ٧١         | فرش أرض الكعبة بالرخام                           |
| ٧٢         | صفة المسامير التي كانت في الكعبة                 |
| ٧٢         | صفة باب الكعبة في عهد الأزرقي                    |

| رقم الصفحة | الموضوع                                            |
|------------|----------------------------------------------------|
| ٧٣         | وحود سقفين للكعبة                                  |
| ٧٦         | كيفية وضع الكسوة على الكعبة الشريفة                |
| VV         | تفرقة الرحال عن النساء في الطواف وفي المسجد الحرام |
| ٧٨         | الترغيب في الحج والعمرة                            |
| ٨٠         | أسرار الحج ومزاياه                                 |
| ٨٤         | فضل العمرة                                         |
| ٨٤         | إتيان العمرة في شهر رحب                            |
| ۸٧         | العمرة الرحبية                                     |
| ٩٠         | الزيارة الرحبية                                    |
| ٩١         | وحوب الحج والعمرة                                  |
| 9.7        | سنن الحج والعمرة في المذهب الشافعي                 |
| 94         | قصيدة أبي نُواس في التلبية                         |
| 9 8        | [الميقات الزماني والمكاني]                         |
| 97         | خطب الحبج                                          |
| 9.         | دعاء عرفة                                          |
| 1.7        | أتواع النسك                                        |
| ١٠٣        | بعض فوائد في المناسك على المذهب الشافعي.           |
| 1.0        | اقتراح لمولف هذا التاريخ                           |
| ١.٧        | بعض أحكام الحج والعمرة على المذهب الشافعي          |
| 117        | معنى الحج لدى الطوائف المختلفة                     |
| 110        | لباس الإحرام في الحج والعمرة                       |
| 117        | الحكمة في لباس الإحرام بالحج أو بالعمرة            |
| 14.        | الأصنام التي كانت في الكعبة أيام الجاهلية          |
| ١٢٣        | مشروعية الأذان وكيفيته                             |
| ١٧٤        | أذان بلال فوق الكعبة يوم فتح مكة                   |
| 170        | أذان بلال بعد موت النبي ﷺ                          |
| ١٢٦        | عدد المؤذنين لرسول الله ﷺ                          |
| ١٣٠        | تحسين الصوت بالأذان                                |

| رقم الصفحة | الموضوع                                     |
|------------|---------------------------------------------|
| ١٣٣        | الأذان الشرعي                               |
| 147        | قصة الأذان                                  |
| 189        | المؤذنون والمؤقتون في المسجد الحرام اليوم   |
| 1 2 .      | الكعبة المشرفة                              |
| ١٤٠        | درج الكعبة الخارحية الموصلة إلى بطنها       |
| 154        | درج الكعبة الداخلية الموصلة إلى سطحها       |
| 120        | عدد درج الكعبة التي بداخلها                 |
| ١٤٦        | وصف درج الكعبة في عصرنا                     |
| 1 2 7      | روازن الضوء في سطح الكعبة                   |
| ١٤٨        | الأعمدة الثلاثة التي بداخل الكعبة           |
| 104        | عدد أعواد سقف الكعبة                        |
| 104        | الإصلاحات والترميمات في الكعبة المشرفة      |
| ١٥٨        | سطح الكعبة وأرضها من الداحل                 |
| 17.        | وصف رخام الكعبة في عصر ابن حبير             |
| 171        | غسل الكعبة المشرفة                          |
| ١٦٥        | تلقي الناس لماء المطر تحت ميزاب الكعبة      |
| 177        | ميزاب الكعبة وعدده                          |
| ١٧٢        | عمل باب الكعبة المشرفة                      |
| 140        | عمل قفل ومفتاح لباب الكعبة                  |
| ١٨٠        | الكتابة التي بأعلى باب الكعبة               |
| ١٨٣        | انتقال مفتاح الكعبة من شخص لآخر قبل الإسلام |
| ١٨٩        | ترجمة شيبة بن عثمان وعثمان بن طلحة          |
| 197        | تاريخ سدانة الكعبة المشرفة                  |
| 198        | السدانة قبل الإسلام                         |
| 198        | قصي بن کلاب                                 |
| 198        | عبد الدار                                   |
| 198        | السدانة في الإسلام                          |
| 190        | عثمان بن طلحة                               |

| رقم الصفحة  | الموضوع                                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| 197         | شيبة بن عثمان بن أبي طلحة                                 |
| 197         | عبدالله بن شبية الأعجم                                    |
| 194         | شجرة النسب                                                |
| 194         | ر .<br>محمد بن زین العابدین                               |
| Y . £       | عاداتهم                                                   |
| Y . £       | ترجمة حالد بن عبدا لله القَسْري                           |
| ۲٠٨         | كيس مفتاح الكعبة والكراسي التي كانت في داخلها             |
| 711         | وصف الكرسي الذي في الكعبة في وقتنا الحاضر                 |
| 711         | مواعيد فتح الكعبة في الجاهلية والإسلام                    |
| 317         | وصف فتح الكعبة ودخول الناس فيها                           |
| Y1Y         | الطواف وآدابه وشروطه                                      |
| 771         | إباحة بعض الأمور في الطواف                                |
| 777         | ذكر الله وقراءة القرآن في الطواف                          |
| 377         | الدعاء وآدابه                                             |
| ۲۳.         | بعض القصائد في التضرع                                     |
| 747         | الطواف راكباً ودخول المواشي والدواب المسجد الحرام         |
| 7 £ 1       | قياس طوفة واحدة حول الكعبة                                |
| 757         | عمارة المطاف وفرشه                                        |
| 7 £ A       | حدود المطاف بالأعمدة والأساطين ثـم إزالتهـا بتاتــــاً في |
|             | عصرنا                                                     |
| ۲0.         | توسعة المطاف لأول مرة في التاريخ                          |
| 707         | مقدار المطافين القديم والجديد وشكلهما                     |
| 704         | الحج                                                      |
| ۲٦.         | إنساء الشهور                                              |
| 777         | معنى النسيء                                               |
| 777         | ذكر السنين التي يضرب بهأ المثل                            |
| Y7V         | أمر الإفاضة في الجاهلية والإسلام                          |
| <b>۲</b> ٦٨ | ذكر من حج من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام                |

| رقم الصفحة   | الموضوع                                          |
|--------------|--------------------------------------------------|
| 777          | ذكر من حج بالناس من عام فتح مكة إلى عام ثلاثمائة |
|              | وخمس وثلاثين من الهجرة                           |
| YAA          | ذكر بعض من حج من الخلفاء والملوك                 |
| Y91          | حجة الوداع نقلاً عن تاريخ الخميس                 |
| <b>4 9 Y</b> | حجة الوداع نقلاً عن كتاب مرآة الحرمين            |
| 710          | ما في حجة الوداع من المعاني الجليلة              |
| 717          | خطبة حجة الوداع                                  |
| ٣٢.          | وقفة الجمعة بعرفات                               |
| 777          | نعاب النبي على من مني إلى عرفات عن طريق ضب ثم    |
|              | رجوعه منها من طريق المأزمين                      |
| ٣٢٣          | نزول النبي ﷺ في غار حبل نمرة في الحج             |
| ٣٣٠          | تنظيف طريق الحج من أشتجار الشوك                  |
| ٣٣١          | حكم قطع شجر الحرم ونباته                         |
| 441          | حكم نقل تراب الحرم وأحجاره                       |
| ٣٣٧          | الحوادث الواقعة في الكعبة والمطاف                |
| ٣٣٩          | الطواف بالبيت عراة                               |
| 727          | دخول السيارات إلى المسجد الحرام في زماننا        |
| 722          | ذكر بعض الحوادث للتفرقة                          |
| 727          | بعض ما حصل بمكة وما حولها من القتال والنهب       |
| 401          | ر الأمن والأمان في العهد السعودي                 |
| 409          | بعض الأمور العجيبة التي وقعت بمكة                |
| ٣٧.          | ما وقع بمكة من الرخاء والغلاء والقحط والوباء     |
| ٣٨٠          | التسعيرة ومقاومة الاحتكار                        |
| <b>TA E</b>  | إبطال المكوس والجمارك                            |
| 440          | المراد بالمسجد الحرام وفضل الصلاة فيه            |
| ٣٨٨          | مقدار فضل الصلاة في المسجد الحرام بالحساب        |
| ۳۸۹          | هل تتضاعف السيئات بالحرم أم لا؟                  |
| 474          | ا باب بني شيبة                                   |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                     |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| 791        | صلاة الجمعة في المسجد الحرام                                |
| 797        | وحني صلاة الجمعة في المسجد الحرام                           |
| 447        | كيفية الخطبة في المسجد الحرام                               |
| ٤٠٢        | منبر المسجد الحرام                                          |
| ٤٠٦        | اتخاذ المنبر لرسول الله ﷺ                                   |
| ٤١٠        | حنين الحذع                                                  |
| ٤١١        | ترجمة معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه                      |
| 113        | نبذة عن عادات معاوية رضي الله تعالى عنه وهو خليفة           |
| ٤١٧        | بعض أعمال معاوية رضي الله تعالى عنه بمكة                    |
| ٤١٩        | عدل معاوية وقوة سلطانه                                      |
| 173        | أبواب المسجد الحرام قبل توسعته في زماننا                    |
| 171        | بَوَّابِو المسجد الحرام                                     |
| 577        | نصب الخيام في المسجد الحرام                                 |
| 473        | وحود المظلات في المسجد الحرام                               |
| ٤٣٠        | اللجنة التنفيذية لتوسعة المسجد الحرام                       |
| ٤٣٠        | وضع الحجر الأساسي لتوسعة المسجد الحرام                      |
| ٤٣٣        | مكتب توسعة المسجد الحرام                                    |
| ٤٣٣        | توسعة للمسجد الحرام في العهد السعودي                        |
| 545        | الزيادات في المسجد الحرام                                   |
| ٤٣٦        | الزيادة الأولى : زيادة عمر في المسحد الحرام                 |
| £ 47 Y     | الزيادة الثانية : زيادة عثمان في المسحد الحرام              |
| 889        | الزيادة الثالثة : زيادة عبدا لله بن الزبير في المسجد الحرام |
| १८४        | الزيادة الرابعة : زيادة الوليد بن عبد الملك بن مروان        |
| ٤٤٠        | الزيادة الخامسة : زيادة أبي حعفر المنصور                    |
| 111        | الزيادة السادسة: زيادة محمد المهدي العباسي                  |
| \$ \$ 0    | سبب وحود سقفين للمسجد الحرام في عمارة المهدي                |
| 227        | ذكر الترميم بالمسجد الحرام في عهد أمير المؤمنين             |
| ११७        | المتوكل على الله                                            |

| رقم الصفحة | الموضوع                                           |
|------------|---------------------------------------------------|
| ££Y        | الزيادة السابعة : زيادة المعتضد با لله            |
| 201        | الزيادة الثامنة : زيادة للقتدر با لله             |
| 207        | المسجد الحرام وما أحري فيه من زيادات              |
| 207        | البناء حول البيت                                  |
| 107        | بيت الله بعد ظهور الإسلام وتوالي الزيادات         |
| ٤٥٤        | المسعى قديماً                                     |
| £0 £       | التوسعة الكبرى في العهد السعودي الزاهر            |
| 200        | بحرى السيل                                        |
| 200        | وضع الححر الأساسي للعمارة الجديدة                 |
| 200        | تفاصيل المسعى                                     |
| 200        | قبة الصفا والأبواب والمنارات                      |
| १०२        | تكسية حدار العمارة بالمرمر والحجر الصناعي         |
| १०२        | المتبقي من المبنى القديم                          |
| १०२        | مساحة المسحد الحرام بعد التوسعة وما صرف عليه      |
| ٤٥٧        | المطاف                                            |
| ٤٥٧        | مقام سيدنا إبراهيم الخليل                         |
| ٤٥٧        | الميادين حول الحرم الشريف                         |
| ٤٥٨        | دورات المياه (الميضاءات)                          |
| £0A        | بحاري السيل ونفق وادي إبراهيم                     |
| £0A        | نزع الملكيات وهدمها وتعويض أصحابها من أحل التوسعة |
| . 209      | مكتبة الحرم الشريف                                |
| 109        | إنارة المسجد الحرام                               |
| 109        | الجسور                                            |
| ٤٦٠        | الزيادة التاسعة: زيادة صاحب الجلالة الملك سعود بن |
|            | عبدالعزيز آل سعود                                 |
| ٤٦١        | خلاصة ما تقدم من الزيادات في المستحد الحرام       |
| 170        | بيان مساحة الزيادات في المسجد الحرام              |
| ٤٧٠        | ترجمة الوليد بن عبد الملك                         |

| رقم الصفحة | الموضوع                                |
|------------|----------------------------------------|
| . ٤٧٣      | ترجمة المعتضد با لله                   |
| ٤٧٤        | سياسة المعتضد با لله العباسي في الحكم  |
| ٤٧٨        | وصف قصر الخليفة المقتدر با لله العباسي |
| 149        | ترجمة المقتدر با لله                   |
| ٤٨٢        | ترجمة أبي حعفر المنصور                 |
| 143        | تقدير المنصور للعلماء العاملين والوعاظ |
| ٤٨٥        | اقتصاد المنصور                         |
| ٤٨٦        | اهتمام المنصور بعماله                  |
| ٤٨٧        | حاضرة الخلافة                          |
| ٤٨٩        | حكاية المنصور مع معن بن زائدة          |
| 191        | صفات المنصور وأخلاقه                   |
| ٤٩١        | كيف كان يقضي وقته                      |
| 193        | وفاة المنصور                           |
| 194        | ترجمة أمير المؤمنين محمد المهدي        |
| . 890      | بيعة المهدي                            |
| 491        | يين المهدي ومعن بن زائدة               |
|            | شيء من خطب المهدي                      |
| 0.1        | من كرم المهدي                          |
| 0.4        | شيء من مروءة المهدي وفضله              |
| 0.4        | أول صندوق للبريد                       |
| 0.7        | وفاة المهدي                            |
| ٥٠٦        | ترجمة هارون الرشيد                     |
| 011        | حضارة بغداد في عهد الرشيد              |
| ٥١٣        | حج الرشيد وحبه للوعظ                   |
| ٥١٨        | عهد الرشيد بالولاية لابنه المأمون      |
| 019        | حكاية هارون الرشيد مع الأعرابي         |
| ۰۲۱        | وفاة هارون الرشيد                      |
| ٥٢٢        | ترجمة السلطان سليمان خان               |

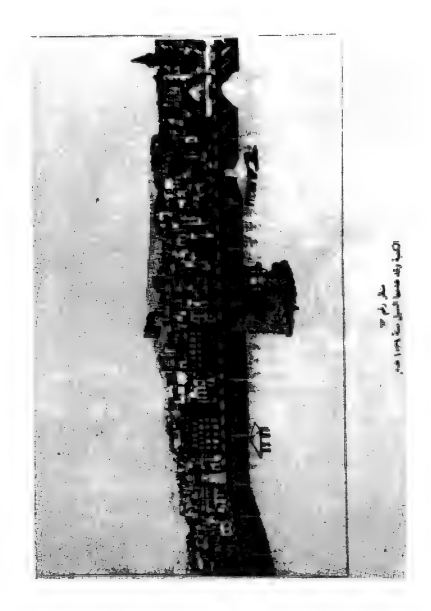
## المحتويات

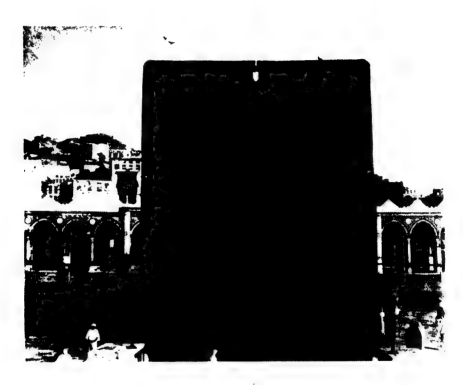
| رقم الصفحة | الموضوع                                                |
|------------|--------------------------------------------------------|
| 975        | حكاية سليمان بن عبد الملك مع أبي حازم                  |
| ۸۲۰        | ترجمة الأمير سُودُون المحمَّدي                         |
| 979        | فرش وتعمير المسجد الحرام                               |
| 979        | فرش المسجد الحرام بالبطحاء وغيرها                      |
| ٥٣٠        | وضع الحصى والبطحاء في للسجد الحرام                     |
| ٥٣١        | فرش المسجد الحرام بالطبطاب والحجارة والرحام            |
| ٥٣٢        | دكة باب الزيادة                                        |
| ٥٣٢        | المماشي التي بالمسجد الحرام                            |
| ٥٣٣        | تعمير المسجد الحرام في الدولة العثمانية                |
| ०४९        | ذكر أساطين المسجد الحرام وقببه وشرفاته وأبوابه ومنائره |
| 0 2 7      | حدول عام في ذكر أسماء من عمّر المسجد الحرام            |
| ०६٦        | ترجمة عبدالملك بن مروان                                |
| ٥٥٠        | ترجمة المتوكل على الله                                 |
| ٥٥٣        | ترجمة الأمير مقبل القديدي                              |
| 002        | ترجمة قايتباي ملك مصر                                  |
| 000        | ترجمة الأمير إبراهيم المهمندار                         |
| ٥٥٦        | وحود سقفين للمسجد الحرام قديماً                        |
| 004        | التعميرات والترميمات الواقعة في المسجد الحرام          |
| ٥٧٤        | التعميرات الواقعة في نفس المطاف                        |

## مُ لَحَقِ عِ لِلصَّاوَى

صورة للثنانية الاحجار الصفر الظاهرة وهي حجارات ثسينه جدا متقوشة نقشا طبيعية ومبنية في شاذروان الكعبة عند بابعا منظر رقع بمق







منظر وهم 12 هذه الصورة للكملة الأشرقة الموجودة (سوم هي من سانة السلطان مراد الرابع رجمة الله تدلي رجمة الانراز



منظر رقم ٦٥ باني الكعبة السلطان مراد ألرابع

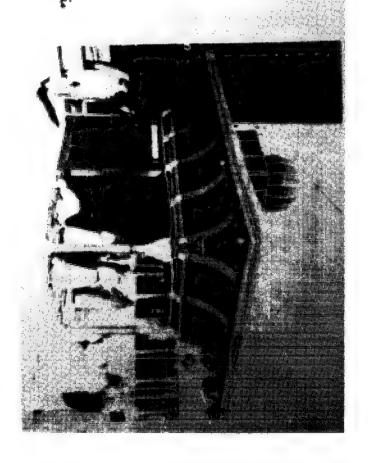


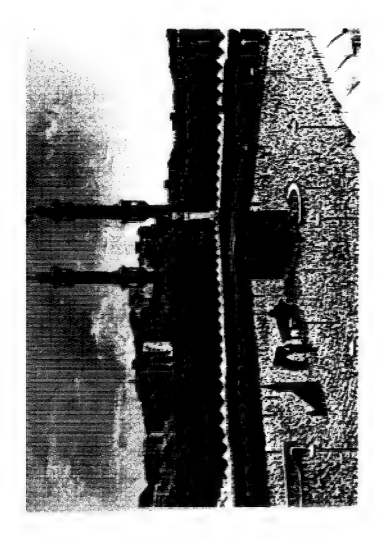
منظر رقم ٦٨

هذه صورة باب غرفة بئر زمزم ، وترى المؤلف محمد طاهر الكردي المكي وهو خارج منها ، غفر الله تعالى له ولوالديه وللمسلمين آمين



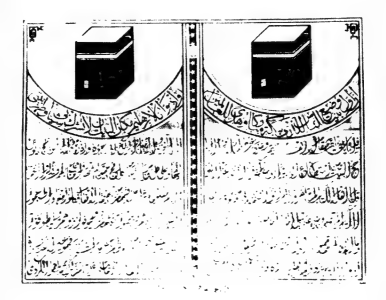
منظر رقع ٧٧ مقام ايراهيم عليه الصلاة والسلام وترى الناس يصلون خلفه





منظر رقم ۹۷ الكمبة المكرمة وحولها الوف المصلين

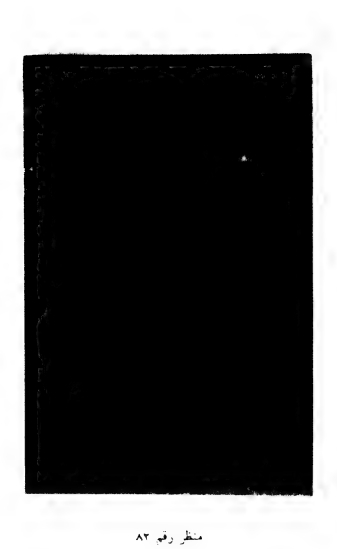
ني كتنيه حجرًا بعد حجسره كذا خليسلُ الله في أوانيسه والانبيساة وهمهُم الكسرامُ وكان من تابعهم مليمسا ٥ محمد ، من كان برعة الحجر ،
 عنه نساء البين في زمان ،
 عليمسك المسسلاة والسلام ،
 والمشم وصحية ،



منظر رقم ۷۷ فطعة خطنة كسها مؤلف هذم المنظومية سنة ١٣٥٧ هـ.

等等等等等等等等等等人是是沒沒沒不不知道是





السهم الى الملتزء وهو حائط الكمة بين الباب والحجر يقف الحاج عنده للدعاء



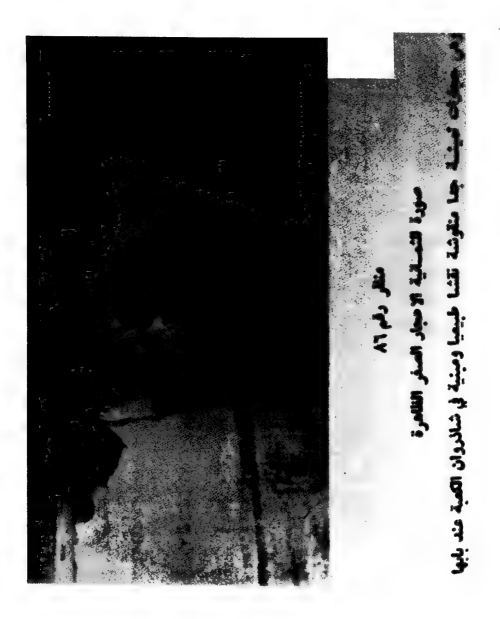
منظر رقم ۸۳

هذه صورة العجر الاسود وتظهر منه ثماني قطع في زماننااليوم ، أخذها مؤلف هذا التاريخ محمد طاهر الكردي المكي الغطاط أسعده الله تمالى وذريته في الدارين آمين ،بان وضع على نفس العجر الاسود ورقة خفيفة ، ثم رسمه بالقلم من فوق الورقة قطعة قطعة ، وكان قبل زماننا أي منذ خمسين سنة تقريبا يظهر من العجر الاسود خمسة عشر تقطعة كما ستأتي صورته في هذا المبحث ، لقد أخذ مؤلفه هذا الكتاب الصورة المذكورة بيسده في غرة ربيع الاول سنة ( ١٣٧٦) الف وثلاثمائة وست وسبعين هجرية ،

صورة العجر الأسه ين م



نظر رقع ۶۸



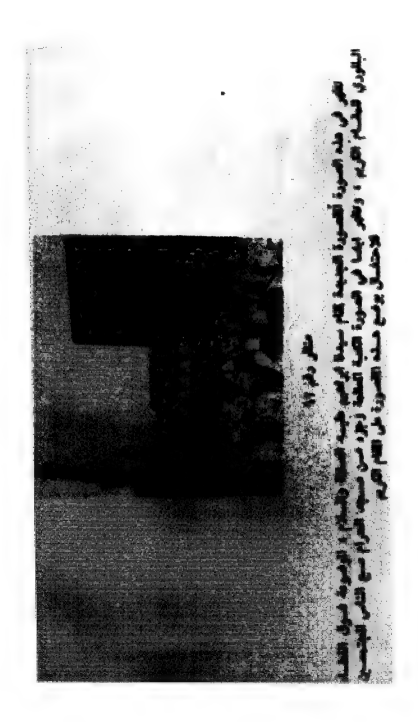
كما أمسر الله تعالى يقوله ١١ واتخلوا من مقام إبراهيم مصلى ١ صودة مقام ابراهيم عليه الصلاة والسلام ونرى التلس يصلهن خلف 



متظر رقم ۸۹

ووة مقام سيدنا ابراهيم عليه الصلاة والسلام اخفناها بالفتوغراف يوم فتحها ، ويظهر فيها سعادا سيبي سأن بيت الله العرام وابته الشيخ عبـد العزيز الشيبي وبينهما طؤاف الكتاب محمد طاهر وبعض من حضر ذلك بالسجـد الحرام ،

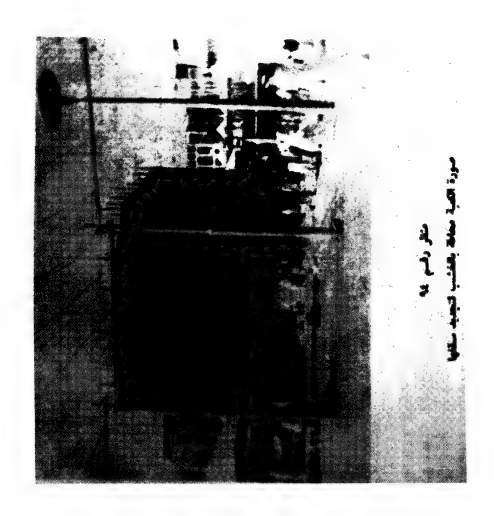


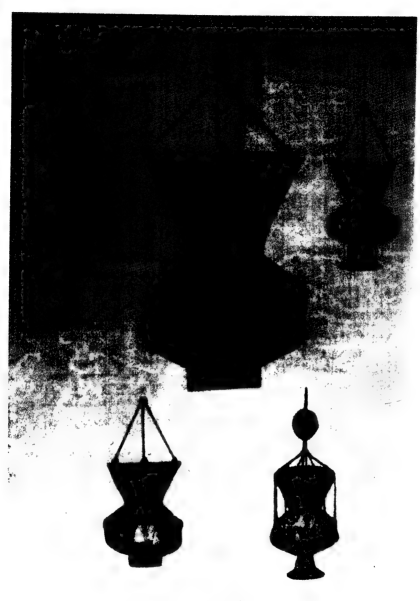


صورة رقم ٩٣

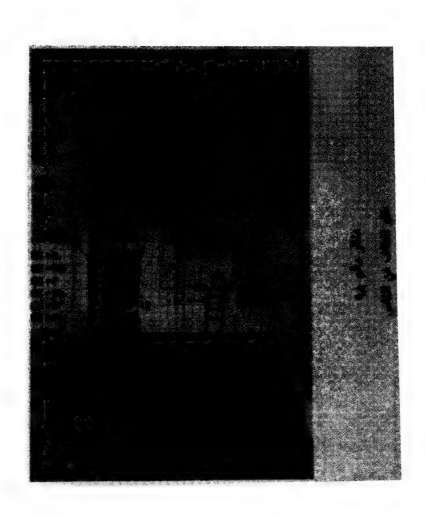
## منظر رقع ٢٠

صورة القصورة الحديدية الجديدة لقام سيبنا ابراهيم عليه الصلاة والسلام الوضوعة ضوق الفطساه البالوري له في يوم ١٨ وجب سنة ( ١٢٨٧ ) هجريب واليك بعض البيانات ايضًا عن تعجديد مقصورة المقام الكريم والفطاء الزجاجي والتعصيلي:





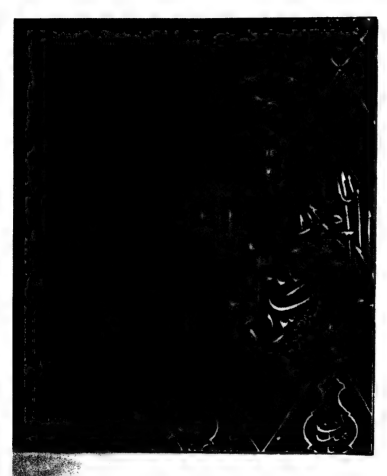
منظر رقم ۱۷ معالیق الکمیة



منظر رقع ٩٩ خو صعن السجه من الثامن

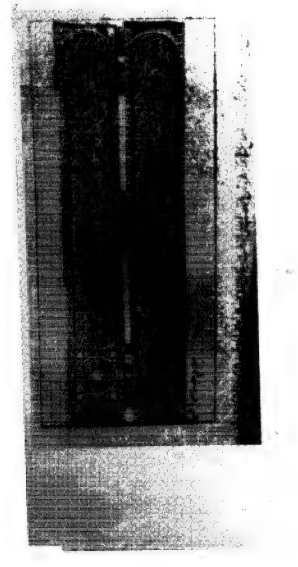






منظس رقسم ١٠٢ كسوة الكمبة المطلبة الحمراء التي كسيست بهما مسن عامًا مسن السلطسان عبسه العزيسز خسان العثمسالسي

الآيات المختوبة علحيذًام التعبة الم



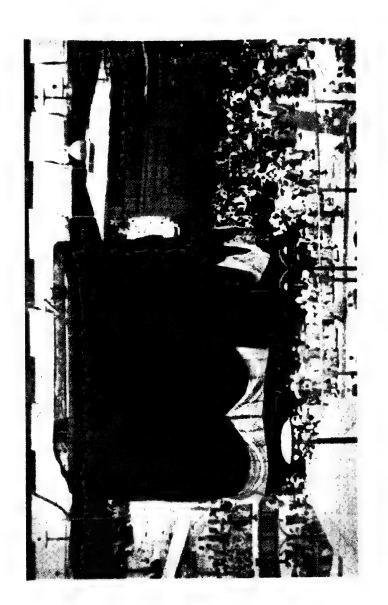
せんでき

جزء من حزام الكمية المشوفة وتظهر غياء بعض الايسان القسوائيسة

- و "كمبة المشرفة بمكة المكومة لأول مرة في سنة ١٤٣٧. هجرية واستمر صنعها بمكة . «أف أن المملكة السعودية والحكومة المصرية اقفل المصنع بمكة لتعهد الحكومة

صورة رقم ۱۰۱

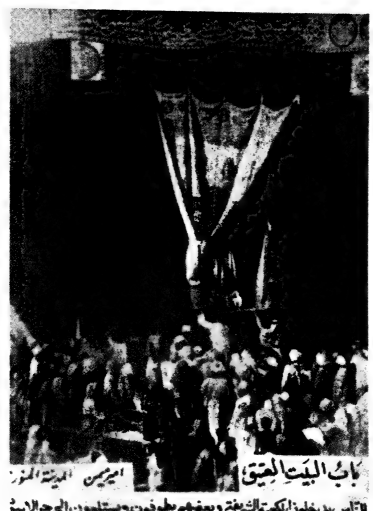
الكعبة المشرفة ويظهر خيها سشادة بأبعا يوضوح تسلم المرادلة المادلة



منظر رقبم ۱۰۰

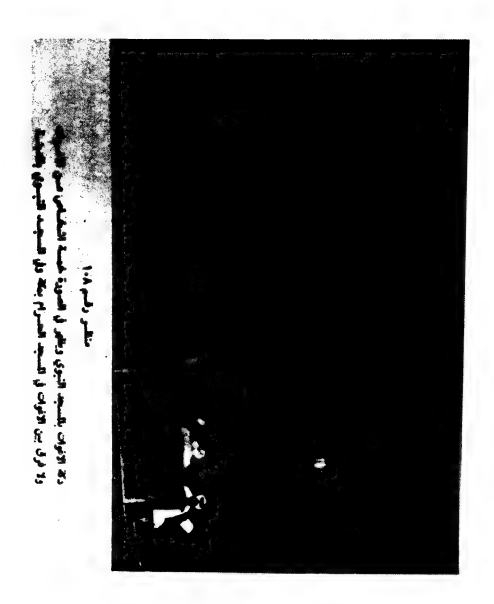
وضسع الكسوة الجديدة فوق الكعيسة وخيساطتهسسا ونظهر فوقها الاخشباب والكسرسسي الذي يجلس عليه الخياط





التأس بب خلون المعبد الثريفة وبعضهم يطوفون وستلمون المجرالاسة

منظر رقسم ۱۰۷ صسورة الكعبة المشرفة ويظهر فيها ستارة بسابهسا بسوضسوح تسساء

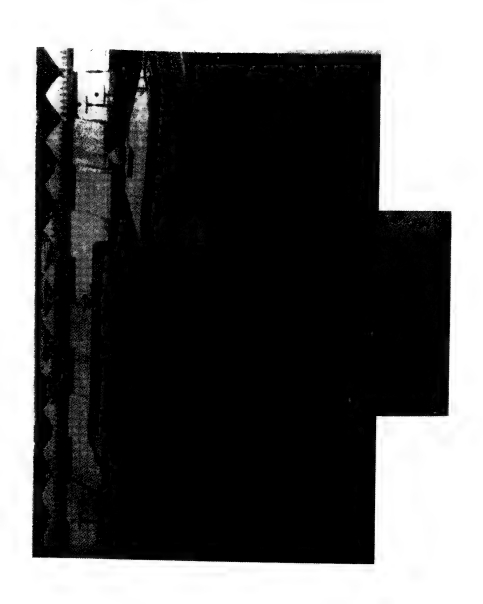


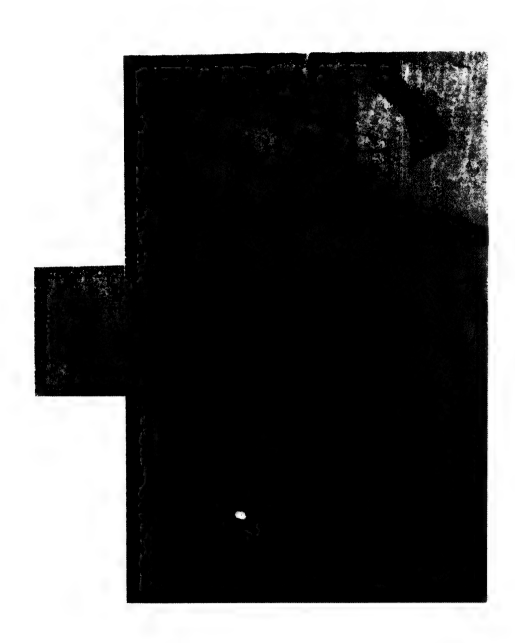


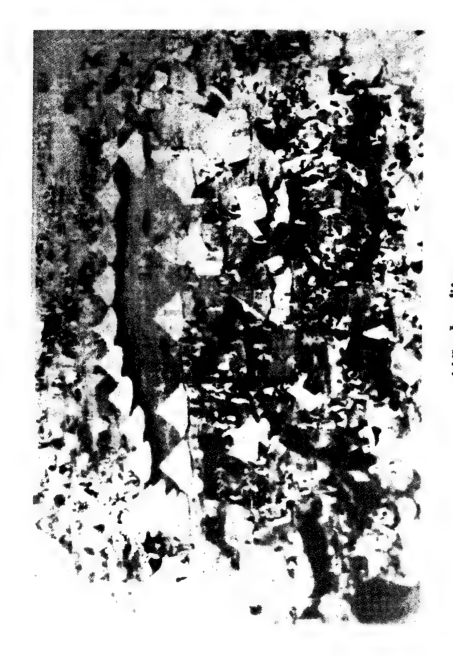
منظير رقم ١٠٩ صـورة ظيل آغا الطـواشي الشهـور



متظهر دقيم 110 المسجد الحرام وترى فيه الكمية المظمة وقسد وضمسوا في اسطها ازارا مسن القماش الابسش نشبيها بالاحسرام

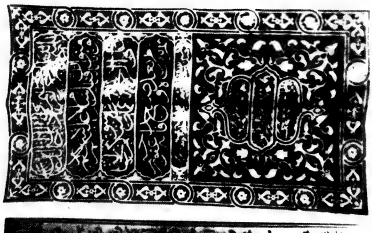






صورة رقم ۱۱۱











منضر فد ۱۲۲

صورة الشبخ عبد القادر الله على الشيني المتوفى في شهر رمصال سبة (۱۳۵۱) هجرية رحمه الله تعانى وهو بالمناس يرسمي الدي كان مستعملا في رباية في ساسات الحاصة



منظر رقم ۱۲۳: صورة الثبيخ عبدالة الشيي سادن بيت الله الحرام ونالب رئيس عملس الشورى - المتوفى في رمضان سنة (۱۳۷۱) هـ



أُمِينَ مِن عِمِدَاللهِ الشّبِي رئيس السّدّنة وتولُ السّد به بعد أَوْدُ المُرْحُومُ الشّيخُ محمد الشّبِي في عام ٨٧٪ ولادد عام ٣٧٪





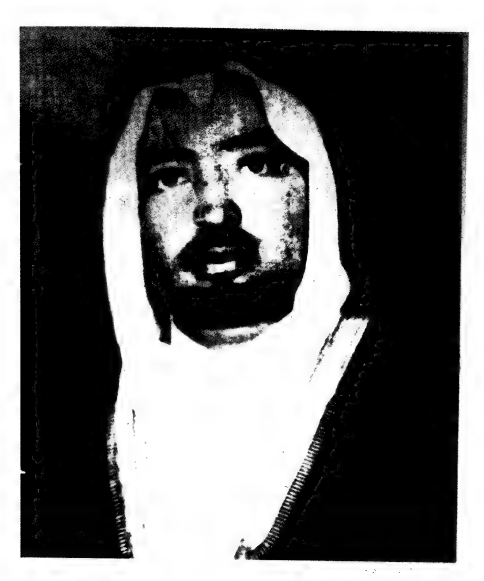
منصر فی ۱۳۵ الشیخ عسر بن جعفر انسنی السادی المان بنیت بند حراہ



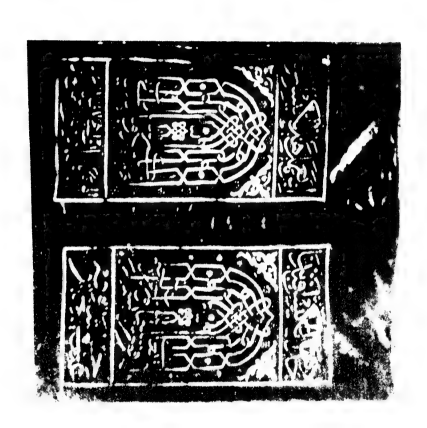
صورة رقم ۱۲۰



صورة رقم ۱۲۱



منظر رقباً ۱۹۸۸ سراح بن عبد الله الشيخ

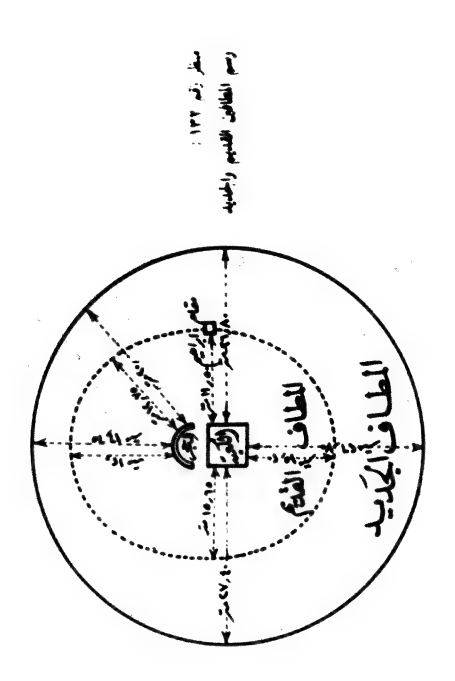


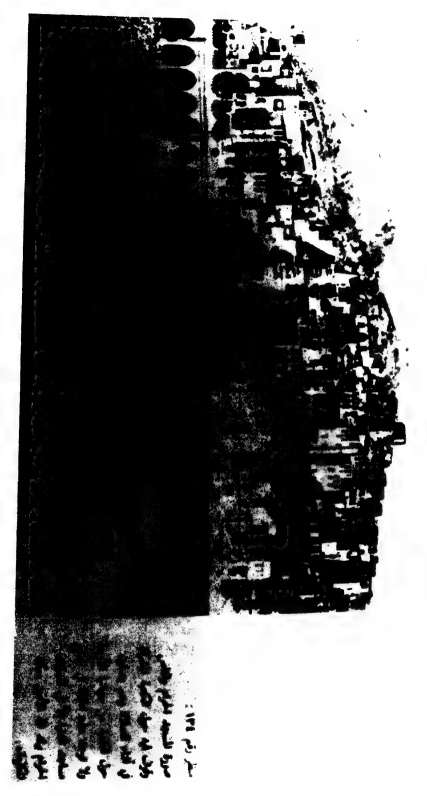


صورة رقم ۱۲۶

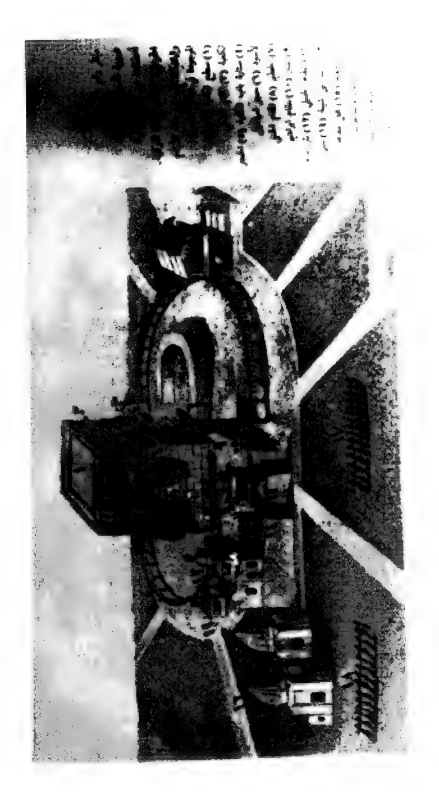


صورة رقم ۱۲۵

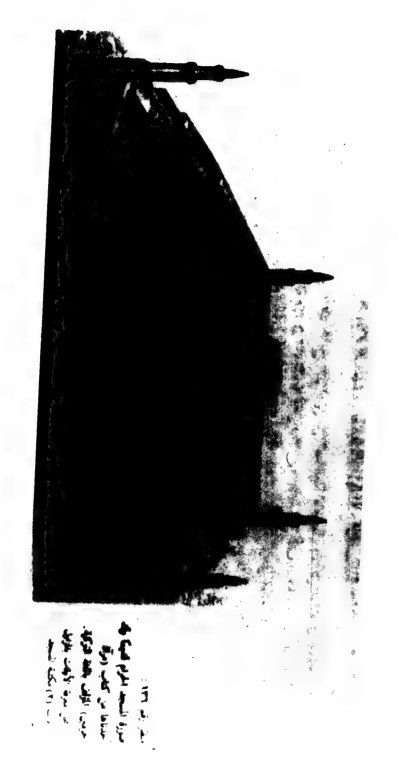




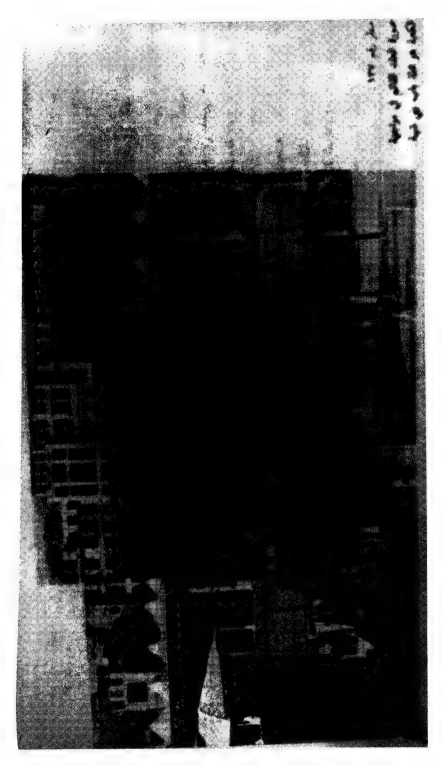
صورة رقمَ ۱۲۷



صورة رقم ۱۲۸



صورة رقم ۱۲۹

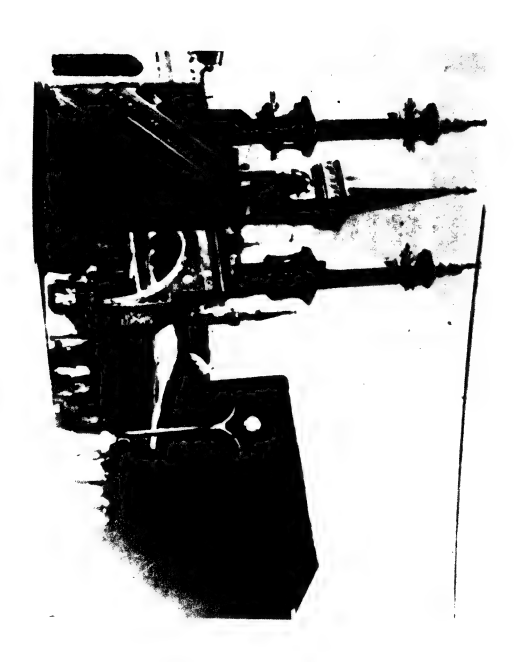


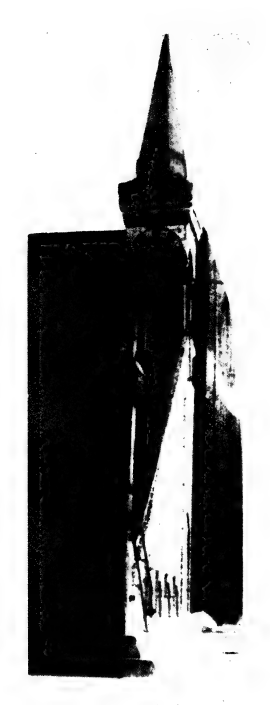
صورة رقم ١٣٠





صورة رقم ۱۳۲

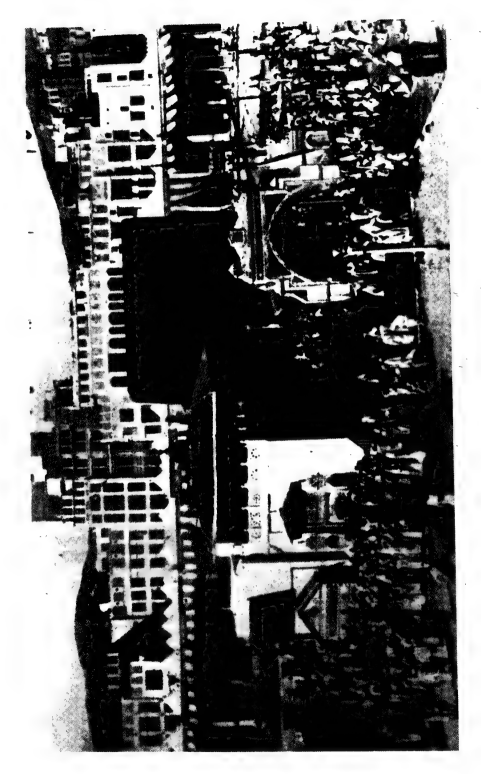




مطر رقم ۱۶۱. صورة المنبر القديم



صورة رقم ۱۳۵



صورة رقم ١٣٦



صورة رقم ۱۳۷



صورة رقم ۱۳۸



صورة رقم ۱۳۹

